
Gott in vielen Geschichten
Der Philosoph Odo Marquard: Eine Diskussionsbemerkung von ihm,

ein innerer Dialog mit ihm und ein Trauergottesdienst für ihn

Verfasst von Odo Marquard und Helmut Schütz
(8. Juli 2004 / 31. August 2009 / 16. Mai 2015)

Herausgegeben auf der Bibelwelt von Helmut Schütz 16. Mai 2025

Online veröffentlicht: https://bibelwelt.de/odo-marquard-gott-geschichten/,
https://bibelwelt.de/odo-marquard-dialog-pfarrer/

und https://bibelwelt.de/odo-marquard-abschied/, sowie als PDF-Datei:
URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2025/05/Odo-Marquard.pdf

Für eine Veranstaltung am 8. Juli 2004 mit Dr. Judith Hartenstein zur „Bibelüber-
setzung in gerechter Sprache“ anlässlich des 25. Ordinationsjubiläums von Pfarrer
Helmut Schütz (Evangelische Paulusgemeinde Gießen) formulierte Prof. Dr. Odo
Marquard die nachfolgende Diskussionsbemerkung, die ich mit seiner Erlaubnis
auf der Bibelwelt veröffentlichen darf. Den Kontext dieser Veranstaltung bildete
das Projekt „Bibel in gerechter Sprache“. Dabei handelt es sich um eine Bibel-
übersetzung, die u. a. der Tendenz entgegenwirken will, Frauen in biblischen Tex-
ten allein durch die Art der Übersetzung „unsichtbar“ zu machen. Leider konnte
mir Dr. Judith Hartenstein (Universität Marburg) ihren Vortrag „Vater – Ursprung
– Weingärtnerin“, den sie über die Art ihrer Übersetzungstätigkeit am Beispiel
des Johannesevangeliums hielt, nicht schriftlich zur Verfügung stellen.

Ich ergänze in dieser Publikation einen inneren Dialog mit Odo Marquard über
„Zu-fällige Zugänge zur Analyse der Psyche“ sowie die Texte für seine Trauerfeier,
die mit dem Einverständnis seiner Frau ebenfalls hier erscheinen dürfen.

Helmut Schütz

Inhaltsverzeichnis

Odo Marquard, Gott in vielen Geschichten 2

Helmut Schütz, Zu-fällige Zugänge zur Analyse der Psyche 5

Helmut Schütz, Ruhe und Frieden für einen Philosophen 9

https://bibelwelt.de/odo-marquard-gott-geschichten/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2025/05/Odo-Marquard.pdf
https://bibelwelt.de/odo-marquard-abschied/
https://bibelwelt.de/odo-marquard-dialog-pfarrer/


Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 2

Gott in vielen Geschichten
Diskussionsbemerkung zur einer Veranstaltung mit Dr. Judith Hartenstein

zur „Bibelübersetzung in gerechter Sprache“ anlässlich des 25. Ordinationsjubiläums
von Pfarrer Helmut Schütz (Evangelische Paulusgemeinde Gießen) am 8. Juli 2004

Odo Marquard

Auch ich möchte Herrn Pfarrer Helmut Schütz zum fünfundzwanzigsten Ordinations-
jubiläum sehr herzlich gratulieren. Dies nicht nur deswegen, weil er ja wahrscheinli-
cherweise der Pfarrer sein wird, der mich beerdigen wird. Das gibt meiner kleinen
Diskussionsbemerkung ein wenig jenen Schuß Ernst, der dabei wohl angebracht ist.
Ich weiß auch, daß Pfarrer Schütz sich für Philosophie interessiert, und ich bin oder
war beruflich Philosophieprofessor und zugleich Mitglied der Paulusgemeinde. Was
die Ausführungen von Frau Dr. Hartenstein betrifft, so bin ich nicht in jedem Falle ur-
teilskompetent und – wo ich urteilskompetent bin – nicht in jedem Falle einverstan-
den. Meiner Diskussionsbemerkung schicke ich zwei Bemerkungen über mich selber
voraus. Insgesamt werde ich knapp 10 Minuten sprechen.

1. Bemerkung: Über Philosophie und Theologie – Glauben – kann man sehr viel sa-
gen. Im Augenblick pflegt Herr Achtner in der Evangelischen Studentengemeinde die
uninteressantesten Philosophien – die über Urknall und Evolution – zu erwischen,
wenn er diese Frage diskutiert. Interessanter ist die Frage der „Religion nach der
Aufklärung“, worüber mein Kollege und Freund Hermann Lübbe ein interessantes
Buch geschrieben hat (zuerst 1986, 3. Auflage 2004). Ich stimme ihm zu: die Aufklä-
rung ist in der modernen Welt grundsätzlich – und zustimmungsfähig – erfolgreich.
Durch den Aufklärungsfortschritt  wird unsere Wirklichkeit  immer beherrschbarer.
Doch gerade dadurch wird deutlich, daß wir Menschen nie alles beherrschen wer-
den. Unverfügbar bleiben die Schicksalszufälle, die Kontingenzen, also Geburt, Tod
und andere – glückliche oder unglückliche – Schicksalsschläge, aus denen unser Le-
ben weitgehend besteht. Darum braucht gerade die moderne Expansion der Wirk-
lichkeitsbeherrschung  die  „Kontingenzbewältigungspraxis“  der  Religion.  Sie  stirbt
durch die erfolgreiche Aufklärung nicht nur nicht ab, sondern ganz im Gegenteil: je
aufgeklärter die moderne Welt wird, desto unentbehrlicher wird die Religion. Inso-
fern ist die Religion ein „Modernisierungsgewinner“ (Lübbe).

2. Bemerkung: Zu meinem eigenen „theologischen Lebenslauf“. Im Unterschied zur
wohl normaleren Zeit-Tendenz, wo man sich häufig aus – wie es dann heißt – „ver-
krusteten Glaubensproblemen“ „emanzipiert“ und sich dann nicht selten in unkirch-
liche Religionshaltungen hinein „befreit“, ist das bei mir umgekehrt gelaufen. Ich bin
Jahrgang 1928. Auf einer Adolf-Hitler-Schule (auf der ich war: das waren meine Le-
bensjahre 12 bis Anfang 17) war man antikirchlich: ich bin erst 1960 kurz vor meiner



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 3

Heirat konfirmiert worden (ein schwieriger Punkt war damals die Frage des Konfir-
mandenunterrichts, bis mir die Lösung einfiel: ob dafür auch ein – wenn auch nur als
Promotionsnebenfach bis 1954 absolviertes – Theologiestudium ausreiche?). Ich war
in der Tat ab 1947 in Münster mit meinen evangelischen und katholischen Philoso-
phenfreunden in beide christliche Theologien mitgerannt: um halbwegs mitreden zu
können und weil es philosophisch interessant war. Also erst eine Art Hörsaalchris-
tentum (mein theologischer Lehrer war, damals noch in Münster, Carl Heinz Rat-
schow). Dann intensive Auseinandersetzung mit Kierkegaard. Und dann wurde das
Christentum sozusagen etwas Angeheiratetes (meine Formel: ich führe die glückli-
che Mischehe eines halbgekippten Heiden mit einer protestantischen Pfarrerstoch-
ter). Und seither beeindrucken mich auch die institutionellen Formen der Religion,
die als Kirche stets auch „Routine für Grenzsituationen“ ist. Daß ich nur zuweilen in
der Kirche bin, hat auch mit Faulheit zu tun; aber, bitte, bedenken Sie: immer, wenn
meine Frau Kirchenchor übt oder Flöte hier für die Kirche, habe ich Küchendienst.

So, jetzt noch drei Diskussionsbemerkungen halbwegs zu Frau Dr. Hartenstein.

1.  Dass  bei  Frau Dr.  Hartenstein Gott  mit  vielen Namen in vielen biblischen Ge-
schichten vorkommt, hat grundsätzlich meine Sympathie. Vermutlich ist das die bes-
sere Form einer theologischen Position, die mir anhängt, seit ich 1978 in Berlin einen
Vortrag  „Lob des  Polytheismus“  gehalten habe,  die  im Spiegel-Gespräch mit  mir
2003 noch einmal eine Rolle spielte: „Wir brauchen viele Götter“, hieß es da. Mein
Gegner war hier die moderne Geschichtsphilosophie, die auf Diesseitserlösung hin-
auswill  und darum den Menschen nur eine einzige Geschichte zu haben erlaubt,
während meiner Meinung nach die Menschen viele Geschichten brauchen. Statt ei-
nes Singularismus der Geschichte plädiere ich für die Pluralität der Geschichten. Zu
diesem Pluralismus gehört, dass man – trotz vieler Geschichten – monogam ist und
einen Gott haben will.  Die Bibel als Werk, das viele Geschichten mit Gott erzählt:
darauf – mit einer gewissen Distanz zum allzu eifersüchtigen Gott – würde ich mich
gern einlassen. Wie sehen Sie, Frau Dr. Hartenstein, diese Art von Pluralismus?

2. Sie und ihre Übersetzungsmitstreiter, Frau Dr. Hartenstein, sprechen von „gerech-
ter“ Sprache und Übersetzung. Klingt das nicht ein wenig zu besserwisserisch? Wel-
cher Gerechtigkeitsbegriff ist da leitend? Gleichheit? Jedem das seine? Antihybris?
Fairness? Berühren Sie nicht manchmal die Grenze zwischen liberal und lächerlich?
Ich würde da vorsichtiger sein: vielleicht ist statt einer „gerechten“ eine pluralisti -
sche Schriftauslegung angebracht?

3. Das führt zugleich auf ein Problem. Ich bin in der letzten Zeit – angestoßen durch
eine  Rostocker  systematisch-theologische  Habilitationsschrift  von  Rochus  Leon-
hardt, „Skeptizismus und Protestantismus“ (2003), die sich mit meiner skeptischen
Philosophie auseinandersetzt – besonders aufmerksam geworden auf Luthers So-



Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 4

la-scriptura-These von der „Klarheit der Schrift“, wobei Luther nicht der „inneren
Klarheit der Schrift“ (dem Eigensinn und notfalls erdichtetem Sinn) den Vorrang gibt,
sondern die „äußere Klarheit der Schrift“ (den Wortsinn) favorisiert: denn sie ist für
die Institution der Kirche entscheidend (darum Luthers enorme Bibelübersetzungs-
anstrengung). Aber sie wird – insbesondere auch mit dem Fortschreiten der „histori-
schen Methode“ der Bibelinterpretation, zu der auch Ihr  Ansatz gehört,  Frau Dr.
Hartenstein – immer schwieriger, so dass es zu einer „Krise des Schriftprinzips“ zu
kommen scheint.  Statt  äußerer  Wortsinn immer mehr  Eigensinn:  das  führt  auch
dazu, bei der Bibelexegese immer mehr Neues ins Blickfeld zu rücken; die exegeti-
sche Dauerinnovation – auch die mit der „gerechten“ Sprache – ist an der Zeit. Wie
sichert man hier – bei aller Freude am Innovativen auch in der Schrifttheologie –
theologisch-kirchlich den christlichen Konservatismusbedarf? Sie haben richtig ge-
hört: den Konservatismusbedarf. In der modernen Beschleunigungswelt mit Innova-
tionsüberlastung – das ist doch auch Aufgabe der Kirchen (wie es bei den Kleinkin-
dern, um die unendlich neue Welt zu bestehen, die Dauerpräsenz des Vertrauten
gibt, die durch den Teddybären gedeckt wird) – in der modernen Beschleunigungs-
welt mit Innovationsüberlastung braucht es Kontinuitätskultur: das, was in der im-
mer neuen Fremdheit der Welt Vertrautheit gewährt, also auch das Sichverlassen-
können aufs Alte, Wiederkehrende, Immergleiche. Gottesdienste werden heute viel-
leicht weniger deswegen gemieden, weil sie zu wenig Neues bieten, sondern deswe-
gen, weil sie zu wenig das Alte sind und bleiben, so dass die Frage entsteht: wie kön-
nen  wir  –  statt  ständig  neue  Bibeltexte  zu  erzeugen  –  die  alten  Bibeltexte
bewahren? Gibt es klassische Bibelinterpretationen? Welche? War Luther ein Klassi-
ker? Diese Frage nach dem Konservatismusbedarf der Christen – eine sehr dicke Fra-
ge – stelle ich hier nicht, weil ich eine Antwort auf sie weiß. Frau Dr. Hartenstein: ha-
ben Sie eine?



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 5

Zu-fällige Zugänge zur Analyse der Psyche
Ein innerer Dialog im Kopf eines Pfarrers mit dem Philosophen Odo Marquard

31. August 2009

Manche nennen es  Zufall,  wenn Ereignisse  nicht  durch kausale  Zusammenhänge
oder Notwendigkeiten zusammentreffen. Wieviel Zufall  es in der Wirklichkeit tat-
sächlich gibt, ist naturwissenschaftlich gesehen für einen Laien kaum noch verständ-
lich, da sich die Diskussion im Spannungsfeld zwischen der quantenphysikalischen
Unschärferelation  und der  chaostheoretischen  Untersuchung fraktaler  Strukturen
abspielt. Als Theologe spreche ich gern von einer Fügung, wenn aus – sozusagen fäl-
ligen – Zufällen  Sinnzusammenhänge entstehen.  Sie,  lieber  Herr  Prof.  Marquard,
schätzen als Philosoph den Zufall sehr: „der Zufall ist keine mißlungene Absolutheit,
sondern – sterblichkeitsbedingt – unsere geschichtliche Normalität. Wir Menschen
sind stets mehr unsere Zufälle als  unsere Wahl.“ So formulierten sie 1984 in der
„Apologie des Zufälligen“1.

Eine Reihe ganz bestimmter Zufälle „wollten es“, dass sowohl Sie als auch ich selbst
mit den Konzepten der Psychoanalyse in Kontakt kamen. Bei Ihnen ergab sich das
Thema Ihrer  Habilitationsschrift  aus  dem Zufall,  dass  Sie  als  Student  im Bücher-
schrank Ihrer Tante auf Schriften von Sigmund Freud stießen, in dessen Denkweise
Ihnen Ähnlichkeiten zur Philosophie des Deutschen Idealismus auffielen. Meine Neu-
gier auf Zugänge zu den Tiefendimensionen der menschlichen Seele wurde ebenfalls
zufällig  geweckt, als  ich in meiner Zeit  als  Gymnasiast  in einer Buchhandlung ein
Witzbuch suchte und Freuds Buch über den Witz und seine Beziehung zum Unbe-
wussten fand.

Unser beider Umgang mit dem Thema Psychoanalyse entwickelte sich allerdings in
verschiedene Richtungen,  und zwar  nunmehr weniger  zufällig,  sondern durchaus
konsequent im Zusammenhang der Ausbildung unserer jeweiligen philosophischen
bzw. theologisch-seelsorgerlichen Überzeugungen.

Ihre  Schlussfolgerungen zur  Verwandtschaft  des  psychoanalytischen Denkens mit
der romantischen Naturphilosophie als Schwundstufe des Deutschen Idealismus leg-
ten nahe, dass die Psychoanalyse auch an dessen Fehlern im Menschenbild krankte:
einer Selbstüberschätzung des Menschen, die in Aporien enden musste und letzten
Endes doch nicht das Allheilmittel für die menschlichen Probleme gefunden hatte:

1 Odo Marquard, Apologie des Zufälligen. Philosophische Überlegungen zum Menschen. (Vor-
trag  beim Salzburger  Humanismusgespräch  1984  am 20.  September  1984  in  Salzburg.)  –
Überarbeitet 1985/86. Erstveröffentlichung in: Odo Marquard, Apologie des Zufälligen. Philo-
sophische Studien, Stuttgart 1986, S. 117-139, hier S. 131.

https://bibelwelt.de/odo-marquard-dialog-pfarrer/


Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 6

Die  Psychoanalyse  „offenbart  Probleme  und macht  sie  ehrlich,  aber  sie  löst  sie
nicht“2. Folgerichtig blieben Sie auch skeptisch gegenüber anderen Formen der Psy-
chologie und Gruppendynamik, zum Beispiel gegenüber der „Konjunktur der Gruppe
als Anti-Einsamkeitsmittel“ oder gegenüber „Selbsthilfegruppen, die man nur durch
Selbsthilfe übersteht“3, bis hin zur Skepsis gegenüber der Psychologie als „Fragebo-
genwissenschaft“4.

Aber während Sie im Blick auf „das Programm unserer Selbsterfahrungsgruppen“
formulierten: „wer das Glück unmittelbar intendiert – wer, statt einen bestimmten
Beruf oder eine bestimmte Sache zu tun, dies verweigernd ausschließlich und direkt
nur glücklich sein will … –, wird niemals glücklich“5, erfuhr ich in meinem ersten Stu-
diensemester eine von Prof. Dietrich Stollberg geleitete Selbsterfahrungsgruppe an
der Kirchlichen Hochschule Bethel als  Hilfe zum Aufbau eines gesunden Selbstbe-
wusstseins.  Ich lernte zugleich, dass psychologische und gruppendynamische Me-
thoden durchaus als Medien für zwischenmenschliche Hilfe und theologisch verant-
wortbare Seelsorge dienen können. Zwar lernte ich an der Ruhr-Universität Bochum
auch zerstörerische Formen von Gruppendynamik kennen, wenn sich informell das
Recht  der  Stärkeren in  der  Gruppe durchsetzt,  weil  Leitungsverantwortung nicht
wahrgenommen wird. Aber in meiner Vikarsausbildung in Friedberg/Hessen wurde
ich durch Prof. Helmut Harsch und seinen Assistenten Thomas Weil auf die durch
Eric Berne in den USA als „Ableger“ der Psychoanalyse entwickelte Transaktionsana-
lyse aufmerksam (wegen des furchtbaren Wortes kürze ich im Folgenden lieber ab:
„TA“). Als Thomas Weil später in Kassel sein „Institut für Transaktionsanalyse und in-
tegrative Tiefenpsychologie“ gründete, machte ich bei ihm eine intensive psychothe-
rapeutische  Zusatzausbildung,  deren  Ertrag  für  meine  seelsorgerliche  Arbeit  ich
nicht missen möchte.

2 Odo Marquard, Transzendentaler Idealismus – Romantische Naturphilosophie – Psychoanaly-
se. Köln 1987, S. 233. Das Buch wurde ursprünglich 1963 als Habilitationsschrift unter dem Ti-
tel „Über die Depotenzierung der Transzendentalphilosophie – einige philosophische Motive
eines  neueren  Psychologismus  in  der  Philosophie“  von  der  Philosophischen  Fakultät  der
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster angenommen. 

3 Odo Marquard, Plädoyer für die Einsamkeitsfähigkeit. (Vortrag am 12. Januar 1983 im Sender
Freies Berlin – In: R. Walter (Hrsg.): Von der Kraft der sieben Einsamkeiten. Freiburg i. Br.:
Herder, 1983. S. 127-142. Wiederabgedruckt in: Odo Marquard,  Skepsis und Zustimmung.
Philosophische Studien, Stuttgart 1994, S. 110-122, hier S. 115 und 116.

4 Odo Marquard, Freiheit und Pluralität. (Oktober 2006 / Januar 2007.) – Erstveröffentlichung
in: Odo Marquard, Skepsis in der Moderne. Philosophische Studien, Stuttgart 2007, S. 109-
123, hier S. 110.

5 Odo Marquard, Das Über-Wir. Bemerkungen zur Diskursethik. – In: Karlheinz Stierle / Rainer
Warning (Hrsg.): Das Gespräch. München: Fink, 1984. (Poetik und Hermeneutik. Bd. 11.) S.
29-44. Wiederabgedruckt in:  Odo Marquard,  Individuum und Gewaltenteilung.  Philosophi-
sche Studien, Stuttgart 2004, S. 38-67, hier S. 41.



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 7

Grundgedanken und Methodik der TA passen in meinen Augen zum christlichen Men-
schenbild. Das wurde zwar von Prof. Helmut Fischer am Theologischen Seminar in
Friedberg Anfang der 80er Jahre in einer heftigen Auseinandersetzung mit seinem Kol-
legen Helmut Harsch bestritten; er unterstellte der Transaktionsanalyse das „amerika-
nische Menschenbild“ eines „programmierten Menschen“. Zur gleichen Zeit wurde
der Transaktionsanalyse „von links“ die Verengung des Blickwinkels auf die Stabili-
sierung  von  Individuen vorgeworfen.  Aber  eben die  Unveränderbarkeit  von  Pro-
grammierungen besteht für die Transaktionsanalyse in meinen Augen nicht. Anders
als für die Psychoanalyse gilt für die Transaktionsanalyse der Leitgedanke Martin Bu-
bers: „Der Mensch wird am Du zum Ich“. Heilsam wirken weniger bestimmte Metho-
den als vielmehr die beratende oder therapeutische Beziehung als solche.

Die Art, wie in einer therapeutischen oder beraterischen Beziehung Heilung gesche-
hen kann, erinnert mich an einige Ihrer philosophischen Grundaussagen. Die Art, wie
sich diese Beziehung entfaltet,  erzählt  sozusagen alte Geschichten neu nach,  mit
dem Ziel, ein anderes Ende zu finden. Während Freud den „Wiederholungszwang“,
der sich in der Übertragungssituation ausagierte, negativ beschrieb, sieht die tiefen-
psychologische und beziehungsorientierte TA in Beratung und Therapie eher eine
„Wiederholungschance“  alter  Geschichten,  die  der  Ratsuchende  dadurch  anders
weiterzuerzählen lernt, dass der Berater oder Therapeut anders als die ursprüngli-
chen Bezugspersonen verständnisvoll zuhören, Halt geben und Orientierung anbie-
ten.  Der Ratsuchende soll  nicht  nur „rechtfertigungsfrei  und ohne Angst“  anders
sein können „als die anderen“ („Einheit und Vielheit“, 1987, S. 36), sondern auch an-
ders, als er es sich auf Grund der Umstände seiner eigenen Lebensgeschichte erlau-
ben durfte.

Im Konzept des „Miniskript“ bringt der amerikanische Transaktionsanalytiker Taibi
Kahler6 in Kurzform auf den Punkt, welche – in der Regel unbewusst ausgesandte –
Botschaften primärer Bezugspersonen die seelische Entwicklung von Kindern nega-
tiv  beeinflussen  können,  zum  Beispiel:  „Sei  nicht!“,  „Sei  nicht  nahe!“,  „Sei  kein
Kind!“,  „Werde nicht erwachsen!“,  „Sei nicht du!“,  „Schaffe es nicht!“,  „Sei nicht
normal!“, „Lass es dir nicht gut gehen!“, „Gehöre nicht dazu!“ Diese Liste liest sich
wie der Inbegriff einer pädogisch angewandten „‚Übertribunalisierung‘ der mensch-
lichen Lebenswirklichkeit“7,  die  Sie  wie  folgt  skizzieren:  „Die  Leibnizfrage  an den

6 Taibi Kahler, Process therapy in brief: the clinical application of miniscript (1979), Little Rock,
Ark, Human Development Publications.

7 Odo Marquard, Der angeklagte und der entlastete Mensch in der Philosophie des 18. Jahr-
hunderts (Vortrag an der Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbüttel am 23. November 1978).
– In: Bernhard Fabian / Wilhelm Schmidt-Biggemann / Rudolf Vierhaus (Hrsg.): Deutschlands
kulturelle Entfaltung:  die Neubestimmung des Menschen. München: Kraus,  1980. (Studien
zum achtzehnten Jahrhundert.  Bd. 2/3.)  S. 193-209. Wiederabgedruckt in: Odo Marquard,



Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 8

Schöpfer:  … Mit  welchem Recht ist  und gilt  überhaupt etwas und nicht vielmehr
nichts?… wird … gesteigert und ubiquisiert zur absoluten gnadenlosen Anklagefrage
an jedermann: Mit welchem Recht gibt es dich überhaupt und nicht vielmehr nicht,
und mit welchem Recht bist du so, wie du bist, und nicht vielmehr anders? … jeder-
mann hat … ohne Pardon die totale Beweislast für sein eigenes Seindürfen und So-
seindürfen. Zum exklusiven menschlichen Lebenspensum wird: vor einem Dauertri-
bunal, bei dem der Mensch zugleich als Ankläger und Richter agiert, die Entschuldi-
gung dafür leben zu müssen, daß es ihn gibt, und nicht vielmehr nicht, und daß es
ihn so gibt, wie es ihn gibt, und nicht vielmehr anders.“8

Könnte es sein, dass die Psychoanalyse Sigmund Freuds sich insofern in Aporien ver-
strickt, als sie sich dem Sog dieser Übertribunalisierung nicht entziehen kann und
„die Triebnatur“ des Menschen in Verbindung mit  der „Ohnmacht der Vernunft“
letztlich nur als „Wolfsnatur“9 zu bestimmen vermag?

Ich habe den Eindruck, dass sich demgegenüber die TA, wie ich sie kennengelernt
und praktiziert habe, der christlichen Einsicht gegenüber nicht verschließt, dass der
Mensch als Gottes Schöpfung gut ist und seine scheinbare „Wolfsnatur“ nur einer –
nicht zu verharmlosenden – Verzerrung durch die Realität der Sünde entspringt. Das
bedeutet: Der Mensch muss dem Menschen dann nicht ein Wolf werden, wenn er in
einer heilenden Beziehung echte Annahme, Solidarität, ja Liebe (im Sinn der christli-
chen Agape), erfährt, annimmt und in seine ganze Lebenshaltung integriert. Wo ei-
nem Menschen die Botschaft vermittelt wird: „Nimm dich, wie du bist“, da kann er
auch die  Botschaft  annehmen:  „Werde,  der  du werden kannst“10.  Die  christliche
Rechtfertigungsbotschaft  kann  also  im  Blick  auf  die  Analyse  und  Therapie  der
menschlichen Seele einen Ausweg aus den Aporien der Psychoanalyse weisen, denn:
„Christlich  gerät  der  Mensch gerade  nicht  unter  absoluten Rechtfertigungsdruck,
denn seine Rechtfertigung – die christlich nicht vom Menschen erwartet wird, weil
dieser sie selber gar nicht leisten kann – ist je schon geschehen: durch die Erlösungs-
tat Gottes per Christentum.“ („Der angeklagte Mensch“, 1978, S. 49). Wer gerecht-
fertigt ist, wer im Urvertrauen lebt, wer angstfrei so sein darf, wie er ist – auch an-
ders als alle anderen – der kann auch seelisch wachsen und verantwortungsbewusst
handeln.

Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien, Stuttgart 1995, S. 39-66, hier S. 49.
8 Ebenda, S. 50f.
9 Odo Marquard, Transzendentaler Idealismus – Romantische Naturphilosophie – Psychoanaly-

se. Köln 1987, S. 251 und 249.
10 Zwei Buchtitel, durch die mir vor vielen Jahren die Transaktionsanalyse vertraut wurde: Rüdi-

ger Rogoll, Nimm dich, wie du bist. Wie man mit sich einig werden kann; eine Einführung in
die Transaktionsanalyse, Freiburg im Breisgau, Basel, Wien 1976, sowie Werner Rautenberg
und Rüdiger Rogoll,  Werde, der du werden kannst. Anstösse zur Persönlichkeitsentfaltung
mit Hilfe der Transaktionsanalyse, Freiburg im Breisbau, Basel, Wien 1980.



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 9

Ruhe und Frieden für einen Philosophen

Die Trauerfeier und Urnenbeisetzung für Odo Marquard wurde am Samstag, 16.
Mai 2015, 10 Uhr, in Celle durch Pfarrer Gabriel Alexander Reschke gehalten. Die
Traueransprache hatte Pfarrer Helmut Schütz aus Gießen verfasst, auch die fol-
genden Gebets-, Lieder- und Bibeltexte ausgewählt.

Toccata und Fuge C-Dur, Adagio, von Johann Sebastian Bach (BWV 564)

Begrüßung

Psalm 4:

2 Erhöre mich, wenn ich rufe, Gott meiner Gerechtigkeit,
der du mich tröstest in Angst; sei mir gnädig und erhöre mein Gebet!
4 Erkennet doch, dass der HERR seine Heiligen wunderbar führt;
der HERR hört, wenn ich ihn anrufe.
5 Zürnet ihr, so sündiget nicht;
redet in eurem Herzen auf eurem Lager und seid stille.
6 Opfert, was recht ist, und hoffet auf den HERRN.
7 Viele sagen: „Wer wird uns Gutes sehen lassen?“
HERR, lass leuchten über uns das Licht deines Antlitzes!
8 Du erfreust mein Herz, ob jene auch viel Wein und Korn haben.
9 Ich liege und schlafe ganz mit Frieden;
denn allein du, HERR, hilfst mir, dass ich sicher wohne.

Eingangsgebet

Lied 450, 1-3:

1. Morgenglanz der Ewigkeit, Licht vom unerschaffnen Lichte,
schick uns diese Morgenzeit deine Strahlen zu Gesichte
und vertreib durch deine Macht unsre Nacht.

2. Deiner Güte Morgentau fall auf unser matt Gewissen;
lass die dürre Lebens-Au lauter süßen Trost genießen
und erquick uns, deine Schar, immerdar.

3. Gib, dass deiner Liebe Glut unsre kalten Werke töte,
und erweck uns Herz und Mut bei entstandner Morgenröte,
dass wir, eh wir gar vergehn, recht aufstehn.



Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 10

Schriftlesung aus dem Hebräerbrief 4, 9-16:

9 Es ist … noch eine Ruhe vorhanden für das Volk Gottes.
10 Denn wer zu Gottes Ruhe gekommen ist,
der ruht auch von seinen Werken so wie Gott von den seinen.
11 So lasst uns nun bemüht sein, zu dieser Ruhe zu kommen,
damit nicht jemand zu Fall komme durch … Ungehorsam.
12 Denn das Wort Gottes ist lebendig und kräftig
und schärfer als jedes zweischneidige Schwert,
und dringt durch, bis es scheidet Seele und Geist, auch Mark und Bein,
und ist ein Richter der Gedanken und Sinne des Herzens.
13 Und kein Geschöpf ist vor ihm verborgen,
sondern es ist alles bloß und aufgedeckt vor den Augen Gottes,
dem wir Rechenschaft geben müssen.
14 Weil wir denn einen großen Hohenpriester haben,
Jesus, den Sohn Gottes, der die Himmel durchschritten hat,
so lasst uns festhalten an dem Bekenntnis.
15 Denn wir haben nicht einen Hohenpriester,
der nicht könnte mit leiden mit unserer Schwachheit,
sondern der versucht worden ist in allem wie wir, doch ohne Sünde.
16 Darum lasst uns hinzutreten mit Zuversicht zu dem Thron der Gnade,
damit wir Barmherzigkeit empfangen und Gnade finden
zu der Zeit, wenn wir Hilfe nötig haben.

Liebe Frau Marquard, liebe Trauerfamilie, liebe Gemeinde,

dafür dass ich durch den Mund meines Kollegen, Pfarrer Reschke, zu Ihnen sprechen
darf, danke ich ihm persönlich sehr herzlich. Ich selber kann wegen einer kirchlichen
Trauung in der Gießener Paulusgemeinde, die viele Jahre lang auch die Heimatge-
meinde des Verstorbenen war, nicht hier anwesend sein.

Dafür, dass Sie mich gebeten haben, diese Traueransprache zu halten, bin ich Ihnen
sehr dankbar, liebe Frau Marquard, denn ich fühle mich Ihrem Mann und seiner Ge-
dankenwelt sehr verbunden. Als ich vor einigen Jahren einen längeren Studienurlaub
plante und ich Herrn Marquard wie so oft im Stadtbus traf, äußerte er die Bitte an
mich oder vielmehr an sich selber, dass er nicht sterben wolle, während ich abwe-
send sei, er wolle doch gern von mir beerdigt werden. Ich habe seine Bitte damals
weiter nach oben geleitet, und ER, der die Zufälle lenkt, hat offenbar gewollt, dass
Herrn Marquards Wunsch nun auf diese Weise erfüllt wird.

Als ich mich an die Arbeit machte, mich auf diese Trauerfeier vorzubereiten, stieß
ich auf den Satz des Denkers und Schriftstellers Odo Marquard, den er im Alter von



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 11

67 Jahren schrieb: „Und immer noch fallen mir Denken und Schreiben schwer“. Mir
geht es, ein Jahr vor meinem Ruhestand als Pfarrer manchmal nicht anders mit Pre-
digten und Vorträgen, und das vor allem dann, wenn es gilt, aus einer Fülle von Ge-
danken nur wenige auszuwählen und so knapp und verständlich zu formulieren, dass
Sie sich als Zuhörer davon nicht über Gebühr „belästigt“ fühlen. Wer Odo Marquard
kannte, merkt, dass ich mit dieser Absicht ihm nachzueifern versuche. Ein Antiquar,
bei dem ich sein Büchlein „Glück im Unglück“ kaufte, erwähnte anerkennend, als
Student der Anglistik einen Aufsatz des Autors gelesen zu haben, der verständlich
war und Hand und Fuß hatte. Wie der Zufall gefügt wurde, traf ich unmittelbar da-
nach Herrn Marquard im Bus und gab das eben gehörte Lob an ihn weiter. Er meinte
schlicht: „Ich schreibe so lange an einem Artikel,  bis  ich ihn selbst verstehe.“ Ich
habe mich bemüht, diesen Vorsatz auch für diese meine Ansprache zu beherzigen.

Zwei Mal schon habe ich Zufälle erwähnt, nicht ohne Grund, denn eine der wichtigs-
ten Einsichten Odo Marquards lässt sich in dem Satz zusammenfassen: „Wir sind
mehr unsere Zufälle als unsere Entscheidungen“. Diese Wertschätzung des Zufalls
schließt eine Einbettung des Zufalls in göttliche Fügung und Vorsehung nicht aus und
setzt Gott auch nicht selbst mit dem Schicksal gleich; wer den Zufall zu-fallen lässt,
stand jedenfalls für den Philosophen Marquard auf einem anderen, dem theologi-
schen Blatt. Und er vertrat auch keinen dogmatischen Glauben an ein grundsätzlich
unabwendbares Fatum. Auch seiner Überzeugung nach sind Menschen nicht einfach
„Gefangene ihres Schicksals und nicht Treibgut des Zufalls. Zwar gilt: die menschli-
che Wirklichkeit ist überwiegend das Zufällige, das, was auch anders sein kann. Aber
wenn es anders sein ‚kann‘, dann … ‚ist‘ es häufig auch anders: die zufällige Wirklich-
keit … ist vielgestaltig, bunt. Diese Buntheit der Wirklichkeit – gerade sie – ist die
menschliche Freiheitschance.“ In dieser Liebe zur Buntheit der Wirklichkeit habe ich
mich mit dem Verstorbenen besonders eng verbunden gefühlt. Auch sein philoso-
phisches „Lob des Polytheismus“ war ja kein Aufruf zum Götzendienst, sondern ein
Lob der Vielfalt in Kultur und Religion, eine Warnung vor ideologischen Engführun-
gen. Und ich erinnere mich immer noch gern an seinen Kurzvortrag über „Gott in
vielen Geschichten“, den er vor 11 Jahren anlässlich meines 25. Ordinationsjubilä-
ums im Saal unserer Paulusgemeinde gehalten hat.

Wäre Prof. Dr. Odo Marquard nicht durch einen von Gott gewollten Zufall Mitglied
„meiner“ Evangelischen Paulusgemeinde gewesen, hätte ich ihm nicht Geburtstags-
oder Krankenbesuche abgestattet, dann wäre ich vermutlich nie mit seiner Philoso-
phie in Berührung gekommen. Denn aus den Zu-Fällen meiner persönlichen Entwick-
lung heraus interessierte ich mich als eher links orientierter Theologiestudent aus ei-
genem Antrieb eher nicht für einen Philosophen, der sich bewusst als bürgerlich und
konservativ verstand. Aber als mir Herr Marquard bei einem Besuch nach seinem
Schlaganfall im Jahr 2001 einige Reclam-Heftchen mit kleinen Essays und Vorträgen



Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 12

schenkte, verschlang ich sie geradezu. Ich war fasziniert von dieser prägnant, witzig,
tiefsinnig und verständlich formulierten Philosophie, die ein gestresster Gemeinde-
pfarrer auch gern mal zwischendurch lesen konnte.

Und da Prof. Marquard nicht selber Auto fuhr, sondern häufig in der Buslinie 3 anzu-
treffen war, kam es denn auch immer wieder zu philosophisch-theologischen Kurz-
dialogen auf der acht Minuten dauernden Strecke zwischen der Gießener Nordstadt
und dem Marktplatz Gießen. Mal sprachen wir über Karl Barth oder Dorothee Sölle,
dann über die Frage, welches Alibi der allmächtige Gott für die Zulassung des Bösen
brauchen und nutzen könnte. Und wichtig wurde mir Herrn Marquards Überzeu-
gung,  dass manche Fragen,  wie  zum Beispiel  die nach dem Ursprung des Bösen,
durch möglichst viele verschiedene Antworten nicht beantwortet, sondern offenge-
halten werden müssen.

Ich verdanke dem Austausch mit Odo Marquard und seiner Philosophie sehr viel. So
verstand ich auf einmal mehr von der Dynamik, in der politische Sandkastenspiele
meiner Studentenzeit zuweilen abgelaufen waren, als man meinte, jeden Tag „mal
eben kurz die Welt retten“ zu müssen und dabei möglicherweise die Errungenschaf-
ten bürgerlicher Freiheit aufs Spiel zu setzen. Waren wir nicht zeitweise einer „Ro-
mantik des Ausnahmezustands“ verfallen, statt das Mögliche und Machbare in einer
weitgehend von „Üblichkeiten“ bestimmten Welt  anzustreben? Es kam allerdings
auch vor, dass Herr Marquard sich von mir eines Besseren belehren ließ, wenn ich
etwa seinen Vorbehalten gegenüber Psychoanalyse und Gruppendynamik andere,
positive Erfahrungen gegenüberstellte, die ich persönlich mit psychologischen Me-
thoden gemacht hatte.

Dankbar war ich ihm auch für die Erlaubnis, eine Sammlung seiner Zitate auf meine
Homepage zu stellen. Mir lag daran, auch andere Menschen auf ihn und seine Art zu
denken,  aufmerksam und neugierig  zu  machen.  Das  gelang  offenbar  auch,  denn
mehrfach erhielt ich Anfragen von Schülern oder Studenten, ob ich einen Kontakt zu
ihm herstellen könne.

Auf die Biographie des Verstorbenen möchte ich in dieser Ansprache nur wenig ein-
gehen, denn Sie alle kennen seinen Lebenslauf besser als ich. Sein Vater muss ihn
sehr geprägt haben, der als Zoologe in Münster am gleichen Institut gewesen war,
an dem der Sohn später  Philosophie lehrte,  und der in  Kolberg Fischereidirektor
wurde. Von ihm erzählte er oft. Entbehrungsreiche Jahre im Volkssturm und dann in
französischer Gefangenschaft in Diez, draußen im Lager bei extremem Hunger, be-
lasteten ihn sehr. In guter Erinnerung behielt er die erste Lebensmittelkarte nach
dem Krieg, die er in Gießen erhielt, bevor er sich auf abenteuerlichen Wegen nach
Norderney  durchschlug,  wo  seine  Eltern  inzwischen  wohnten.  Gerne  erzählte  er
auch, wie er später Sie, liebe Frau Marquard, kennenlernte, als er schon in Münster



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 13

war und es Sie ins Sauerland verschlagen hatte. In seinen Augen war es – wieder zu-
fällig – die Philosophiegeschichte, die Sie zueinanderbrachte, denn um diese aufzu-
arbeiten, wurden Sie als Mitarbeiterin empfohlen und kamen so an die Uni Münster.
Als Prof. Marquard sich 1963 in Münster habilitierte, hatte er eigentlich sein Lebens-
ziel  erreicht, nämlich „Privatdozent zu sein“, wie er sich selbst ausdrückte. „Zwei
Jahre später ging es schief mit diesem Lebensziel; denn da war ich nicht mehr Privat-
dozent, sondern ordentlicher Professor für Philosophie in Gießen.“ In Gießen ist er
dann bis zu seiner Emeritierung geblieben und auch noch lange darüber hinaus.

War der Philosoph Odo Marquard auch ein religiöser Mensch? Ja, ohne Zweifel. Er
selbst bezeichnete sich als  jemanden, der „die glückliche Mischehe eines halbge-
kippten Heiden mit einer protestantischen Pfarrerstochter“ führte. Da er als Absol -
vent einer Adolf-Hitler-Schule antikirchlich beeinflusst worden war, wurde er erst
1960 kurz vor seiner Heirat konfirmiert; als Konfirmandenunterricht ließ er sich da-
für ein „als Promotionsnebenfach absolviertes Theologiestudium“ anerkennen. Zu
seiner Art der Skepsis, die aus der Einsicht in die furchtbaren Folgen jedweden tota-
litären Denkens erwuchs, gehörte auch die Zustimmung zu den segensreichen Wir-
kungen einer Religion, die sich nicht im Besitz der alleinigen Wahrheit wähnt. Er be-
gann mit einem „Hörsaalchristentum“ und empfand ein „immer stärkeres Bedürfnis
nach der Kirche“ und insbesondere „nach dem Konservativen in der Kirche“. Dem
entsprach es, dass er gemeinsam mit seiner Frau durchaus in unsere Pauluskirche
ging und meine Art zu predigen offenbar auch schätzte.

Nach seinem Schlaganfall mit 73 Jahren war Herr Marquard froh, dass sein abstrak-
tes  Denkvermögen  kaum  Beeinträchtigungen  erlitten  hatte;  er  konnte  weiterhin
Vorträge halten und sich an der philosophischen Diskussion beteiligen. Aber im Lauf
der Jahre fiel ihm das immer schwerer, zumal er auch immer schlechter sehen und
hören konnte. Dass Sie, liebe Frau Marquard, Ende 2012 sich gemeinsam mit Ihrem
Mann im Krankenhaus aufhielten, hat Sie selbst vor Schlimmerem bewahrt, denn
nur dort konnten Sie so rasch die notwendige notfallmedizinische Versorgung be-
kommen. Ihr Mann ist dann nach Celle ins Sophienstift umgezogen, und ein Jahr spä-
ter sind Sie ihm gefolgt. Vieles war schwer zu bewältigen, und ein noch schwererer
Schlag traf die Familie, als im vorigen Jahr Ihr Sohn bei einem Unglück in Australien
starb.

Trotz aller gesundheitlichen Einschränkungen, trotz aller Schicksalsschläge, gab Herr
Marquard sich nicht selber auf. Er ließ sich umsorgen, teils vom Pflegedienst, teils
von seiner Frau. Es gab ein Pensum an Lektüre, das Sie ihm regelmäßig vorlasen; Sie
zeichneten auf, was er Ihnen beim Mittagessen aus seinen Erinnerungen von früher
erzählte. Beides ist nun Fragment geblieben, denn er ist gestorben, bevor Sie es zu
Ende bringen konnten.



Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 14

In gewisser Hinsicht war Odo Marquard auf sein Lebensende gut vorbereitet, denn
auch die Endlichkeit war eins der ihm wichtigen Themen, auch über den Tod und das
Schlafen hat er viel nachgedacht. So schrieb er in einem Aufsatz über das Altern be-
reits im Jahr 1999: „Unsere gewisseste Zukunft ist unser Tod. Im Alter wird diese Zu-
kunft immer aufdringlicher. Aber der Tod ist jene Zukunft, die besiegelt, daß wir kei-
ne Zukunft mehr haben.“ Vor neun Jahren stellte er in einem Vortrag außerdem die
Frage: „Was kommt eigentlich, … nachdem die Zukunft schwindet? Was kommt nach
dem Verlust der Zukunft, die der Tod ist? Die Auferstehungsmythologie des Chris-
tentums – dem ich sonst anhänge – spricht allenthalben von Auferweckung und Er-
wachen. Ich aber schlafe gern. Meine Weltabwehr absolviere ich nicht durch philo-
sophische Kritik, sondern durch Schlafen. Meine Leidenschaft – abgesehen vom Ver-
fassen solcher Texte (denn streng genommen habe ich im Leben ja nichts anderes
gelernt) – meine Leidenschaft ist das Schlafen in all seinen Formen: als Mitternachts-
schlaf, als möglichst früher Abendschlaf, als lang dauernder Morgenschlaf, und vor
allem und ausgedehnt als Mittagsschlaf. Ich hoffe und vertraue auf einen Gott, der
mich nach meinem Tode nicht  auferweckt,  sondern schlafen läßt.“  In  Klammern
setzte Herr Marquard allerdings hinzu: „Meine Frau ist  für etwas mehr Auferste-
hung, und meistens setzt sie sich ja durch.“

Vielleicht verstehen Sie jetzt, warum am Anfang Verse aus dem Psalm 4 gebetet
wurden. Da vertraut sich der Psalmbeter in seinem Schlaf vertrauensvoll dem Gott
an, der ihm Geborgenheit schenkt:

9 Ich liege und schlafe ganz mit Frieden;
denn allein du, HERR, hilfst mir, dass ich sicher wohne.

Diesen Schlaf gönne ich dem Verstorbenen in seinem Tode, diese Ruhe, die er sich
von Herzen gewünscht hat. Als Sie Ihren Mann noch einmal gesehen haben, liebe
Frau Marquard, da haben Sie allerdings nur gespürt: „Da ist was weg.“ Mit diesem
Körper, der da im Sarg lag, war das, was Ihr Mann gewesen war, nicht mehr verbun-
den. Was nach dem Tode von ihm bleibt, ist menschlichem Zugriff entzogen, unver-
fügbar wie der unsichtbare Gott. Doch im Vertrauen auf Gott dürfen wir dessen ge-
wiss sein, dass Odo Marquard als diese unverwechselbare Person, die er war, mit all
der Liebe, die er empfangen und geben konnte, in Ewigkeit nicht verloren geht. Im
Frieden schlafen zu können, ist ein Geschenk Gottes.

Von Gottes Ruhe ist auch im Hebräerbrief die Rede, in den Worten, die wir vor der
Ansprache bereits gehört haben. In diesem Wort schwingt in der Bibel noch mehr
mit als ein friedlicher Schlaf eines Menschen, der von einem langen, vielleicht mühe-
vollen Leben ausruhen möchte. Gottes Ruhe ist ein Geschenk an Menschen, die dar-
auf vertrauen, dass Gott unter ihrer Mitwirkung selbst seine Schöpfung vollendet:

10 Wer zu Gottes Ruhe gekommen ist,
der ruht auch von seinen Werken so wie Gott von den seinen.



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 15

In diesem Vers ist  auch eine Antwort  auf die Frage der Theodizee enthalten, die
Herrn Marquard immer wieder umgetrieben hat. Indem die Philosophie und auch
die Theologie die Antwort auf die Frage offen lassen müssen, warum Gott das Böse
in seiner Schöpfung zulässt, bleibt Raum für einen Glauben an Gott, den wir uns nur
von Gott selbst schenken lassen können. Der siebte Schöpfungstag ist noch nicht an
seinem Ende angelangt, sehr gut ist die Welt jedoch insofern erschaffen, als sie of-
fen ist für ein gutes Ende. Wer nicht auf Gott vertraut, sondern der Welt mit einem
Grundmisstrauen begegnet, der mag versuchen, den Himmel auf Erden aus mensch-
lichen Kräften zu erschaffen, und schafft oft genug stattdessen die Hölle auf Erden.
Aber wer auf Gnade vertraut, auf einen Gott, der uns beschenkt und annimmt, in
unserer Vielfalt und mit unseren Fehlern, da stellen Menschen zwar nicht den per-
fekten Himmel auf Erden her, aber sie bauen eine Erde unter Gottes Himmel, eine
„Erde auf Erden“, wie Herr Marquard es genannt hat, in der ein „angstfreies Anders-
seindürfen für alle“ möglich ist und in der diejenigen zur Ruhe Gottes kommen, die
auf die Gnade Gottes vertrauen können:

16 Darum lasst uns hinzutreten mit Zuversicht zu dem Thron der Gnade,
damit wir Barmherzigkeit empfangen und Gnade finden zu der Zeit,
wenn wir Hilfe nötig haben.

Was der Philosophieprofessor Marquard am Christentum am meisten schätzte, war
die Gnade. Er hatte ein sehr feines Gespür dafür, dass Menschen, die Gott für tot er-
klären, weil sie ihn davon entlasten wollen, für eine unvollkommene Welt verant-
wortlich zu sein, am Ende dort landen, wo Menschen einander gnadenlos anklagen.
Gibt man den christlichen Glauben auf,  dann gibt man die Gnade auf,  und jeder
muss sich fragen lassen: „Mit welchem Recht gibt es dich überhaupt und nicht viel-
mehr nicht, und mit welchem Recht bist du so, wie du bist, und nicht vielmehr an-
ders?“

Als „halbgekippter Heide“, also vielleicht als ein Mensch, der wie Jairus in der Bibel
sagen könnte: „Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben“, war Odo Marquard jeden-
falls  religiös genug, um nicht leichtfertig auf den Trost von Gott zu verzichten. Er
wusste: Wenn Gott der Herr über Leben und Tod ist, dann kann er auch dann noch
helfen, wenn alle anderen Hilfsmöglichkeiten versagen. In seinem Aufsatz über die
Einsamkeitsfähigkeit hat er das sehr schön formuliert: „Zur Kultur der Einsamkeitsfä-
higkeit gehört – auch und vielleicht unvermeidlicherweise – Religion: Gott ist – für
den Religiösen – der, der noch da ist, wenn niemand mehr da ist. Der Nichtreligiöse
glaubt, daß das nicht ausreicht: kommunikativ scheint ihm der profane Spatz in der
Hand besser als die Taube auf dem Dach auch dann, wenn diese Taube den Heiligen
Geist  symbolisiert.  Aber  Menschen –  sterblichkeitsbedingt  einsame Lebewesen –
sind seinsmäßig nicht so gestellt, daß sie es sich leisten könnten, auf solchen Trost
leichtfertig zu verzichten: denn zweifellos gibt es Einsamkeitssituationen, in denen



Odo Marquard, „Gott in vielen Geschichten“ 16

die Taube auf dem Dach – sozusagen – der einzige Spatz ist, den man noch in der
Hand hat.“

In diesem Sinne dürfen wir auch Herrn Odo Marquard in seinem Tode Gott anver-
trauen und ihm die Ruhe von seinen Werken gönnen, die Gott sich nach der Heiligen
Schrift auch selber am Ende gönnt.

Für Sie, für die Familie, die zurückbleibt, die Ehefrau, die Schwiegertochter, die En-
kel, Freunde und andere Verwandte, bleibt der Schmerz des Abschieds, der Trauer.
Auch die Wunden vom Unglück im letzten Jahr sind noch lange nicht verheilt. Wenn
der Abschied von Odo Marquard in hohem Alter unserer natürlichen Erwartung im
Blick auf die menschliche Endlichkeit zu entsprechen scheint, war der Abschied von
seinem Sohn im letzten Jahr ein unerwartetes und nur schwer zu bewältigendes Un-
heil, das uns immer wieder fragen und grübeln lässt: „Warum…?“ Ich habe im Nach-
denken über die Theodizee bereits gesagt: Darauf gibt es keine endgültige Antwort –
es gibt nur viele Versuche, Antworten zu geben, die für Hoffnung offen sind. Gott
trägt uns, wenn wir Schmerz und Trauer tragen – auch wenn seine Macht zeitweise
nicht spürbar ist. Gott fordert uns heraus, die Endlichkeit des Lebens auch dann zu
akzeptieren, wenn wir uns eine Garantie auf eine bestimmte Anzahl von Lebensjah-
ren wünschen: „Lehre uns bedenken, dass wir sterben müssen, auf dass wir klug
werden.“ Das fordert uns nicht ab, unsere traurigen, verzweifelten oder vielleicht
auch zornigen Gefühle herunterzuschlucken, sondern wir dürfen, wie Hiob in der Bi-
bel, durchaus Gott mit Anklagen, Zorn und Ratlosigkeit behelligen und konfrontie-
ren. Wunderbarerweise bekam Hiob damals Recht, von Gott selbst – er durfte Gott
anklagen und ihn darauf festnageln, dass er doch ein Gott der Gerechtigkeit und der
Liebe ist, von dem wir Menschen Gutes erwarten dürfen. Ich wünsche Ihnen, dass
Sie auf Ihre Weise im Gespräch mit Gott bleiben und offen bleiben für den Trost und
die Hilfe, den er Ihnen schenken kann – vielleicht und vor allem zunächst einmal da-
durch, dass Sie im Weinen und im Lachen füreinander da sind. Amen.

Lied 530, 1:

1. Wer weiß, wie nahe mir mein Ende!
Hin geht die Zeit, her kommt der Tod;
ach wie geschwinde und behende
kann kommen meine Todesnot.
Mein Gott, mein Gott, ich bitt durch Christi Blut:
mach’s nur mit meinem Ende gut.

Gebet



Helmut Schütz, „Zu-fällige Zugänge … „und „Ruhe und Frieden für einen Philosophen“ 17

Liedstrophe nach der Melodie „Wie lieblich ist der Maien“
von Edeltraut Marquard:

Lass auch die Sonne dringen in meines Nächsten Herz,
dass er dir möge singen und danken himmelwärts
für allen Trost auf Erden, der uns hier wird zuteil,
und lass uns selig werden in einem ewgen Heil.

Orgelnachspiel

Gang zum Grab

Beisetzungsritual


