
Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose
Einsichten der katholischen Theologin Irmtraud Fischer über die Erzeltern Israels

Helmut Schütz, Gießen 26. Juli 2020

Online-Version: https://bibelwelt.de/sara-und-hagar/, PDF-Version:
URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2020/07/Sara-und-Hagar.pdf

Männliche Ausleger des Alten Testaments behaupteten von den Frauen der Erz-
väter des Volkes Israel, dass sie in den Überlieferungen des 1. Buchs Mose keine
ursprüngliche, wesentliche, selbstständige Rolle gespielt hätten. Irmtraud Fischer
wies 1994 in ihrem Buch „Die Erzeltern Israels“ nach, dass die Bibel ganz im Ge-
genteil ursprünglich vor allem an den Befreiungsgeschichten von Sara, Hagar und
anderen interessiert war.

Inhaltsverzeichnis

Neue Einsichten durch ein Buch von Irmtraud Fischer 3

Wem wird die Geburt Isaaks angekündigt – Sara oder Abraham? 3

Starke Mütter in den Geburtsgeschichten des 1. Buchs Mose 6

Rebekkas Zwillingsgeburt und ihr Umgang mit Komplikationen 7

Lea, Rahel, Bilha, Silpa und ihr Leben in einer polygynen Ehe 8

Der Tod Rahels bei der Geburt ihres zweiten Sohnes 9

Wie Tamar sich Recht gegen ihren Schwiegervater verschafft 9

Lots Töchter und ihr Einsatz für den Fortbestand der Familie 10

Warum wird drei Mal von einer Preisgabe der Ehefrau erzählt? 11

Preisgabe und Rettung Saras in Ägypten: 1. Mose 12,10-20 11

Preisgabe und Rettung Saras in Gerar: 1. Mose 20 14

Die Grunderzählung Gen 20G als Befreiungsgeschichte
mit leichten Akzentverschiebungen 17

Die Entlastung des Erzvaters in der Bearbeitungsschicht Gen 20B 18

Die Gefährdung Rebekkas in Gerar: 1. Mose 26,1-11 19

Die drei Versionen und ihr Verhältnis zueinander 21

Thematisch mit den Preisgabeerzählungen verwandte biblische Texte 25

https://bibelwelt.de/sara-und-hagar/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2020/07/Sara-und-Hagar.pdf


Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 2

Dina 25

Michal 26

Batseba 27

Die Nebenfrau des Leviten 28

Die Preisgabeerzählungen als Kontrastgeschichten zur Erzählung
von David und Batseba 28

Wirkungsgeschichte der Preisgabeerzählungen in außerbiblischen Texten 30

Zwei Geschichten von Hagars Flucht oder Vertreibung 33

Hagars Flucht: 1. Mose 16,1-16 33

Bedrückung und Rettung Hagars in der Grunderzählung Gen 16G 38

Die bearbeitete Erzählung Gen 16B als „text of terror“ 41

Patriarchale Familienidylle in der Endversion Gen 16P 42

Hagars und Ismaels Vertreibung: 1. Mose 21,8-21 42

Vertreibung des erstgeborenen Erben mit seiner Mutter in Gen 21G 44

Abrahams Rolle in Gen 21B und ein Ausblick auf das Kapitel 22 45

Die Frauentexte im Kontext des Abraham-Sara-Kreises 47

Der älteste Abraham-Sara-Erzählkranz mit dem Schwerpunkt
des Eingreifens JHWHs für die Frauen 47

Verbindung der Erzählkreise von Abraham-Sara und Jakob
mit dem Scharnier der Rebekka-Isaak-Traditionen 49

Exilische Bearbeitung der Erzelternerzählungen:
Abraham als „schwacher Mensch mit großem Glauben“ 52

Patriarchalisierung der Erzelternerzählungen
durch priesterschriftliche Einschübe 56

Versuch der Konstruktion eines untadeligen Abraham-Bildes
für den biblischen Endtext 57

Ausblick auf das kritisch-prophetische Potential der Frauentexte
in den Erzelternerzählungen 60



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 3

Neue Einsichten durch ein Buch von Irmtraud Fischer
Als die Gottesdienste in der Karwoche und an Ostern dieses Jahr wegen der Corona-
Krise ausfallen mussten, kamen mir am Karsamstag 2020 meditative Gedanken zur
biblischen Gestalt der Hagar in den Sinn1. Drei Monate später stieß ich zufällig auf
das Buch der österreichischen Alttestamentlerin Irmtraud Fischer über die Erzeltern
Israels, das mir nicht nur zu den Erzählungen von Sara, der Stamm-Mutter Israels,
sondern auch von Hagar eine Menge neue Einsichten vermittelt hat2. Einige dieser
Einsichten möchte ich hier weitergeben.

Dabei gehe ich nicht auf die Feinheiten ihrer wissenschaftlichen Argumentation ge-
nauer ein, die mit Fragen der Quellenscheidung und der Überlieferungsgeschichte
der alttestamentlichen Texte zusammenhängen; ich setze allerdings voraus, dass die
Erzählungen im 1. Buch Mose oft nicht aus einem Guss sind, sondern vielfältigen Be-
arbeitungen unterworfen waren. Nach Irmtraud Fischer wurden frühe Erzählungen
oft aus der Sicht von Frauen erzählt; besonders die späte Priesterschrift (abgekürzt
mit P) verfolgte hingegen das Interesse, die Bedeutung der Erzväter stärker hervor-
zuheben.

Wem wird die Geburt Isaaks angekündigt – Sara oder Abraham?
Die biblischen Überlieferungen setzen eine patriarchal geprägte Gesellschaft voraus.
Daher  könnte  man  es  als  selbstverständlich  annehmen,  dass  alle  Stammbäume
wichtiger  Personen ausschließlich  die Namen von Vätern enthalten.  Aber es  gibt
Ausnahmen. So macht Fischer (S. 7, Anm. 1) auf die Bibelstelle Ruth 4,11 aufmerk-
sam, wo „Israel auf die Ahnfrauen zurückgeführt“ wird:

Der HERR mache die Frau, die in dein Haus kommt, wie Rahel und Lea, die
beide das Haus Israel gebaut haben…

Wie ist es nun aber mit der Ankündigung der Geburt des ersehnten Sohnes Isaak,
auf den Abraham warten muss, bis er 100 Jahre alt ist, da Sara unter Unfruchtbarkeit
leidet? Von ihr ist in zwei Kapiteln des 1. Buchs Mose in unterschiedlicher Weise die
Rede. In 1. Mose 17 ist Abraham der alleinige Empfänger der Nachricht, in 1. Mose
18 wird die Botschaft noch einmal überbracht, wobei die Reaktion Saras im Mittel-
punkt steht.

1 Hagar erlebt Ostern: „Du bist ein Gott, der mich sieht!“
2 Irmtraud Fischer, Die Erzeltern Israels. Feministisch-theologische Studien zu Genesis 12-36,

Berlin – New York 1994. Alle Seitenzahlen dieses Beitrags beziehen sich auf die jeweils folgen -
den Zitate aus diesem Buch. Bibelzitate stammen aus der Lutherbibel 2017 und sind gelb hin-
terlegt. 

https://bibelwelt.de/hagar-ostern/


Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 4

Schauen wir zunächst die entscheidenden Verse im Kapitel 17 genauer an. JHWH3

erscheint dem Abram, ändert seinen Namen in „Abraham = Vater vieler Völker“ und
verspricht ihm eine großartige Zukunft:

6 Und ich will dich sehr fruchtbar machen und will aus dir Völker machen
und Könige sollen von dir kommen.

Weiterhin bekommt Abraham gesagt, dass auch seine Frau nicht mehr Sarai, son-
dern Sara heißen und in gleicher Weise wie er selbst gesegnet sein soll, denn sie und
nicht Saras Sklavin Hagar4 soll die Stamm-Mutter des von Gott erwähnten Volkes Is-
rael werden:

16 Denn ich will sie segnen, und auch von ihr will ich dir einen Sohn geben;
ich will sie segnen, und Völker sollen aus ihr werden und Könige über viele
Völker.

Dieser Vers geht ähnlich wie die obige Bibelstelle aus dem Buch Ruth von einem (S.
10) „ebenbürtigen Stellenwert“ Saras gegenüber ihrem Mann Abraham aus, was die
Verheißung der Nachkommenschaft zahlreicher Völker und Könige betrifft.

Damit hatten schon früh eine Reihe von Bibelabschriften und Handschriften der grie-
chischen Bibelübersetzung Schwierigkeiten; in ihnen (S. 11) wird Sara von Gott „nur
noch in bezug auf Abraham gesegnet…, weil er Abraham auch von ihr einen Sohn ge-
ben will“, oder sie beziehen die gesamte Verheißung „auf den Sohn, den Abraham
von Sara erhalten wird: …  Er wird gesegnet, aus  ihm gehen die Völker und Könige
hervor!“ Das aber nur nebenbei.

Der folgende Vers schildert die Reaktion Abrahams auf die Ankündigung der Geburt
Isaaks:

17 Da fiel Abraham auf sein Angesicht und lachte und sprach in seinem
Herzen: Soll  mir mit hundert Jahren ein Kind geboren werden, und soll
Sara, neunzig Jahre alt, gebären?

Es erscheint verständlich, dass Abraham so reagiert; später wird der Name Isaaks als
ein Wortspiel erklärt (JiTsḪaQ = „er lacht“)5.

3 Mit den vier Buchstaben JHWH (dem Tetragramm) bezeichnet die hebräische Bibel den un-
aussprechlichen und unverfügbaren Namen des befreienden und Recht schaffenden Gottes,
der nach der Endgestalt der Bibel der Eine und Einzige Gott überhaupt ist. 

4 Im 16. Kapitel des 1. Buchs Mose war bereits erzählt worden, dass diese für Sara bzw. Abra -
ham den Sohn Ismael geboren hatte; dazu siehe Hagars Flucht: 1. Mose 16,1-16.

5 Zur Wiedergabe hebräischer Wörter greife ich auf Großbuchstaben für Konsonanten und klei-
ne Buchstaben für Vokale zurück. Großgeschriebene Vokale tauchen nur als Umschrift für die
hebräischen Konsonanten Jod und Waw auf, wenn sie als Vokal für I bzw. O oder U stehen,
oder für die beiden Knacklaute Aleph und Ajin, die beide im Anlaut mit A, Ä oder E ausge-

https://bibelwelt.de/sara-und-hagar/#flucht


Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 5

Aber etwas ist merkwürdig. Im folgenden Kapitel 18 des 1. Buchs Mose besuchen
drei Männer den Abraham und lassen sich bewirten vor seinem Zelt; sie fragen nach
Sara, die drinnen im Zelt ist, und – als ob Abraham nicht bereits die Ankündigung der
Geburt des Isaak von JHWH entgegengenommen hätte – spricht einer der drei Män-
ner plötzlich als Sprachrohr JHWHs:

10 Ich will wieder zu dir kommen übers Jahr; siehe, dann soll Sara, deine
Frau, einen Sohn haben.

Im weiteren Verlauf der Erzählung ist es nun Sara, die lacht. Und obwohl Abraham
nach patriarchalen Gepflogenheiten der Gastgeber und Gesprächspartner der drei
Männer ist, wird in dieser Geschichte die Geburt Isaaks der Sara angekündigt – an
die sich JHWH im Gespräch zum Schluss sogar persönlich wendet:

Das hörte Sara hinter ihm, hinter der Tür des Zeltes.

11 Und sie waren beide, Abraham und Sara, alt und hochbetagt, sodass es
Sara nicht mehr ging nach der Frauen Weise.

12 Darum lachte sie bei sich selbst und sprach: Nun, da ich alt bin, soll ich
noch Liebeslust erfahren, und auch mein Herr ist alt!

13 Da sprach der HERR zu Abraham: Warum lacht Sara und spricht: Sollte
ich wirklich noch gebären, nun, da ich alt bin?

14 Sollte dem HERRN etwas unmöglich sein? Um diese Zeit will ich wieder
zu dir kommen übers Jahr; dann soll Sara einen Sohn haben.

15 Da leugnete Sara und sprach: Ich habe nicht gelacht -, denn sie fürchte-
te sich. Aber er sprach: Es ist nicht so, du hast gelacht.

16 Da brachen die Männer auf…

Nach Irmtraud Fischer ist die Erzählung von 1. Mose 18 offensichtlich ursprüngli-
cher. Es ist (S. 12) „wesentlich stimmiger“, dass „Sara … in sich hinein[lacht], nach-
dem sie beim Zelteingang die Worte eines ihr Unbekannten gehört hat“, als anzu-
nehmen, dass Abraham „vor Gott, der ihm erschienen war…, nieder[fällt] und [ihn
aus-]lacht…!“

Das heißt: In 1. Mose 17,17 wird das „Lachen Saras von Gen 18,12ff. … auf Abraham
übertragen“, da sich die Priester, die später die biblischen Texte ziemlich endgültig
zusammenstellten, nicht vorstellen mochten, dass es ursprünglich die Frau des Erz-

sprochen werden können und die ich zusätzlich mit ˀ bzw. ˁ umschreibe (im Deutschen wer -
den Knacklaute nicht besonders bezeichnet, z. B. der Laut, mit dem Wörter wie „arbeiten“
oder die zweite Silbe in dem Wort „geehrt“ beginnen). Das unbetonte erste „e“ in dem ge-
nannten Wort „geehrt“ entspricht dem hebräischen Schwa, das ich mit „ə“ umschreibe. 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 6

vaters Abraham war, an die sich die Ankündigung der Geburt des auserwählten Soh-
nes zuerst gerichtet haben sollte.

Bis in die heutige Zeit hinein hält sich auch bei wissenschaftlichen Auslegern des Al-
ten Testaments die vorurteilsbeladene Meinung (S. 18f.), wie zum Beispiel bei Her-
mann Gunkel6, dass Sara nur, weil „Frauen … überhaupt neugierig“ seien, die Män-
ner belauscht hätte. Nach Fischer aber stellt ihr

‚Hören‘ beim Zelteingang… vermutlich die gesellschaftlich übliche Partizi-
pation der Frauen an solchen Ereignissen dar und ist nicht als ungebührli-
ches Belauschen der Männer zu mißdeuten… Vom Erzählverlauf ist … ein
Mithören Saras notwendig; auf diese Idee kommt man bei solch gefärbter
Betrachtungsweise freilich nicht. Dabei weist bereits die Erkundungsfrage
nach der Frau und die Auskunft, daß sie im Zelte sei, darauf hin, daß Sara
die Sohnesankündigung hören soll!

Am Ende (S. 20) erfährt „weder das Lachen noch seine Leugnung … eine Bestrafung,
der Redende besteht nur darauf, daß Sara gelacht habe.“ Dadurch soll Fischer zufol-
ge (S. 21) „nicht die Beschämung der Frau wegen der Verleugnung ihrer ersten Reak-
tion“ erreicht werden; vielmehr wird der

Name des Sohnes … ursprünglich mit einer Begebenheit aus ihrem Leben
verknüpft,  selbst  wenn  spätere  Texte  diese  Verknüpfung  abschwächen
wollen!

Die Verheißung der Geburt des ersehnten Sohnes

ist daher nicht nur mit dem Mann Abraham verbunden, sondern mit den
Erzeltern!

Starke Mütter in den Geburtsgeschichten des 1. Buchs Mose
Eigentlich sollte es selbstverständlich sein (S. 23), dass „in Texten, die von einer Ge-
burt sprechen, … die Mütter im Zentrum stehen“. Genau das stellt Irmtraud Fischer
für die ursprünglichen Erzählschichten der Geburtsgeschichten im 1. Buch Mose fest,
zum Beispiel für die Geburt Isaaks im Kapitel 21:

JHWH nimmt sich Saras an, er tut an ihr, wie er angekündigt hatte, ihre
Schwangerschaft und ihr Gebären wird berichtet, ebenso ihre Reaktion.

Es ist wieder erst ein Einschub (in den Versen 3 bis 5), der auf die so genannte Pries-
terschrift zurückgeführt werden kann, der

6 Fischer zitiert ihn (S. 19, Anm. 46) nach Hermann Gunkel, Genesis, Göttingen 1969, 8. Aufla-
ge, S. 197. 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 7

den Mann ins Zentrum des Geschehens [stellt], das Kind wird auf ihn bezo-
gen, sein Leben wird durch die Geburt geprägt.

Auch (S. 35) von der Geburt Ismaels7, der „als Ersatzerbe für das kinderlose Erzel-
ternpaar geplant war“, wurde ursprünglich ganz aus der Sicht der Mutter Hagar er-
zählt (S. 36):

Der Gottesbote kündigt ihr die Geburt und das freie Leben des Kindes an,
er weist sie an, dem Kind den Namen Ismael zu geben. Der Vater ist nicht
im Blickfeld, da die schwangere Hagar sich bereits von ihm getrennt hat.
Erst die P zuzuordnenden Verse rücken den Vater ins Zentrum: Hagar ge-
biert nun für ihn, er benennt den Sohn, der in das Lebenskontinuum Abra-
hams eingereiht wird.

Rebekkas Zwillingsgeburt und ihr Umgang mit Komplikationen

Ebenso wird (S.  25) der „gesamte Geschehensfortgang“ bei der  Geburt von Esau
und Jakob durch Rebekka in der nächsten Erzelterngeneration (1. Mose 25,19-26)
„von der Frau als Handlungsträgerin bestimmt.“ Als „Komplikationen während der
Schwangerschaft (V22) … die werdende Mutter in Angst“ versetzen, ist es Rebekka
selbst, die beschließt, „JHWH zu befragen“, und von ihm „den Gottesspruch emp-
fängt“, der

ihr eine Zwillingsgeburt voraussagt und die Beschwerden der Schwanger-
schaft als Streit der beiden Kinder deutet, der sich in deren Leben – und
darüber  hinaus  in  den  von  ihnen  abstammenden  Völkern  –  fortsetzen
wird.

Wieder ist nach Irmtraud Fischer erkennbar (S. 26), dass ein ursprünglicherer

Abschnitt V22-26a aus der Perspektive der Frau erzählt [ist]. Die näheren
Umstände  ihrer  Schwangerschaft  und  ihr  Hilfesuchen  bei  einem  Wort
JHWHs,  die Beschreibung des Geburtsvorganges,  während dem die Na-
mengebung für Esau und Jakob erfolgt, das alles spielt sich in der Sphäre
der Frauen ab, von der normalerweise in dieser Kultur der Mann ausge-
schlossen blieb. Nur der P-Rahmen um den Text verankert das Schicksal
der Frau im Patriarchat: Die spezifisch weiblichen Erfahrungen Rebekkas
werden so zu einer Episode im Leben ihres Mannes Isaak.

7 Auf die beiden Hagar-Erzählungen in 1. Mose 16 und 21 wird noch ausführlicher eingegangen
werden: Zwei Geschichten von Hagars Flucht oder Vertreibung. 

https://bibelwelt.de/sara-und-hagar/#hagar


Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 8

Lea, Rahel, Bilha, Silpa und ihr Leben in einer polygynen Ehe

In der dritten Generation der Erzeltern wird ausführlich thematisiert,  wie Jakobs
Frauen Lea und Rahel um die Liebe ihres Mannes und um reichen Kindersegen rivali -
sieren. Dabei (S. 97) greifen sie auch ganz selbstverständlich auf die „altorientalische
Rechtsinstitution“ der „Übergabe einer leibeigenen Sklavin an den Ehemann durch
seine Ehefrau zum Zweck des Kindergebärens“ zurück, als sie unter langjähriger (Ra-
hel) oder vorübergehender (Lea) Unfruchtbarkeit leiden, und führen ihre Sklavinnen
Silpa und Bilha ihrem Ehemann zu, damit er mit ihnen (weitere) Kinder haben kann.

Aus der Tatsache (S. 98), dass „weder in den Rechtstexten, noch in Erzähltexten au-
ßerhalb der Genesis von dieser Rechtsinstitution, die sonst nur außerbiblisch belegt
ist, berichtet wird“, schließt Fischer, dass das stellvertretende Gebären einer Sklavin
für eine Hauptfrau

zur Abfassungszeit der Texte bekannt gewesen sein, nicht jedoch … be-
standen haben muß. Dies würde ein kleiner Hinweis darauf sein, daß man
die entsprechenden Texte (zumindest deren älteste Version) nicht allzu-
spät ansetzen sollte.

Die biblischen Berichte über Jakobs Frauen Lea, Rahel, Bilha und Silpa geben (S. 28)

Einblicke in den Alltag polygyner Ehen. Die Zuneigung des Mannes gehört
einer Frau, bei ihr pflegt er zu nächtigen; seine drei weiteren Frauen dür-
fen sein Beilager wohl nicht ohne weiteres erwarten.

Das schließt Irmtraud Fischer insbesondere aus der in 1. Mose 30,14-16 erzählten
Geschichte (S. 27), in der es einerseits um „den Gebärwettstreit der beiden Schwes-
tern, andererseits die Benachteiligung Leas durch Jakob und die Unfruchtbarkeit der
einzig geliebten Ehefrau, Rahel“, geht. Als der „erstgeborene Sohn der fruchtbaren
Lea, Ruben“, seiner Mutter Alraunen bringt, die er auf dem Feld gefunden hat und
die im Alten Orient „als Mittel zum Liebeszauber verwendet“ wurden (die Lutherbi-
bel übersetzt „Liebesäpfel“), schlägt ihre Schwester Rahel ihr (S. 27f.)

einen punktuellen Tausch dessen vor, worum die beiden Schwestern ein-
ander beneiden: Rahel verzichtet zugunsten Leas auf eine Nacht mit Jakob,
um die Alraunen zu bekommen, von denen sie sich Fruchtbarkeit erhofft.
Der Vorschlag ist noch für heutige Ohren kühn: Die Lieblingsfrau bestimmt
über die Sexualität des Mannes über dessen Kopf hinweg!

Auch hier wird aus der Perspektive der Frauen erzählt (S. 28):

Der Patriarch bleibt  stumm in  dieser  Erzählung.  Obwohl  der ganze Ab-
schnitt von überaus starken Emotionen der Frauen erzählt,  erfährt man
nichts über jene des Mannes. Kein Einspruch, kein Widerwille, Jakob fügt
sich seinen Frauen [1. Mose 30,16:]



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 9

Als nun Jakob am Abend vom Felde kam, ging Lea hinaus ihm entgegen
und sprach: Zu mir sollst du kommen, denn ich habe dich erkauft mit den
Liebesäpfeln meines Sohnes. Und er schlief die Nacht bei ihr.

Nicht auf Grund der Alraunen, sondern erst nach drei weiteren Kindern, die Lea ge-
boren werden, erhört Gott auch den Kinderwunsch der Rahel, indem Josef geboren
wird.

Der Tod Rahels bei der Geburt ihres zweiten Sohnes

Die Erzählung von der Geburt ihres zweiten Sohnes Benjamin, die unterwegs in der
Nähe von Bethlehem stattfindet (S. 29),

gibt Einblick in das Leben der altisraelitischen Frauen: Die Hebamme steht
Rahel bei der Geburt bei, sie kann jedoch nicht verhindern, daß die Mutter
unmittelbar nach der Geburt stirbt.

Als die sterbende Rahel (S. 30) „ihr Neugeborenes ‚Sohn meines Unheils‘“ nennt und
damit  „ihre  Lebensgeschichte  in  die  des  Kindes  hineinträgt“,  benennt Jakob  den
Sohn „in Benjamin, ‚Sohn der Rechten/Glückskind‘“ um, was Irmtraud Fischer im Sin-
ne „einer positiven Aufarbeitung ihres Todes“ deutet, „indem er die Liebe zu ihr in
ihrem Sohn weiterträgt.“

Die große Bedeutung der Rahel für die biblische Überlieferung zeigt sich in 1. Mose
48,7, 1. Samuel 10,2, Jeremia 31,15-17 und Matthäus 2,17-18 sowie darin, dass Ra-
hels Grab (S. 31) als „eine der wenigen Begräbnisstätten, die im AT von Bedeutung
sind“, bis heute nicht in Vergessenheit geraten ist.

Was hier erzählt wird, ist Teil von Frauenschicksalen im Alten Orient: eine
Frau stirbt in der Erfüllung ihres Lebenswunsches,  bei  der Geburt ihres
Kindes.

Wie Tamar sich Recht gegen ihren Schwiegervater verschafft

Ein weiteres (S. 35) „Paradebeispiel“ für „die Fragestellung der Bedeutung der Frau-
en in den genealogischen Texten“ ist das Kapitel 38 im 1. Buch Mose, in dem es um
die Geburt der Zwillinge Perez und Serach geht. Ihre Mutter Tamar wird vom bibli-
schen Erzähler als ausgesprochen starke Frau geschildert, die sich erfolgreich gegen
die Doppelmoral ihres Schwiegervaters Juda durchzusetzen weiß8:

Die Frau sorgt für die Nachkommenschaft, die ihr von ihrem ersten Mann
versagt  blieb,  vom zweiten  Mann verweigert,  und vom Schwiegervater
durch den Bruch des Leviratsversprechens vorenthalten wurde.  Sie ver-

8 Siehe dazu meine Andacht Tamar: Opfer von Doppelmoral. 

https://bibelwelt.de/tamar/


Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 10

schafft sich die Kinder von jenem Mann, der sie zur kinderlosen Witwe
verdammt hat. … Tamar wird denn auch im Rutbuch zu jenen Frauen ge-
reiht, die das Haus Israel auferbaut haben (4,12).

Es ist also Tamar, die dafür sorgt, dass der letztendlich bedeutendste Stamm Israels,
nämlich Juda, nicht ausstirbt.  Zu ihren Nachkommen zählt nicht nur König David,
sondern auch Josef, der menschliche Adoptivvater Jesu.

Zu Recht hebt Irmtraud Fischer (S. 34) die „Parteinahme des Erzählers“ für Tamar ge-
genüber dem Unrecht hervor, das ihr durch ihren Schwiegervater Juda angetan wird.
Er hatte ihr, nachdem zwei seiner Söhne als Ehemänner Tamars kinderlos gestorben
waren, seinen dritten Sohn als Ehemann zugesagt, aber er dachte nicht daran, sein
Versprechen einzulösen. Das bedeutete für Tamar (S. 32):

Als Witwe, die durch die Zusage einer Leviratsehe gebunden ist, steht es
Tamar nicht frei, anderwärtig zu heiraten. Obwohl sie nicht mehr im Hause
des Schwiegervaters lebt, ist sie rechtlich dennoch dessen Schwiegertoch-
ter.

Dieses „Unrecht … ist Tamar jedoch nicht bereit hinzunehmen.“ Der Erzähler erzählt
durchaus mit Sympathie für Tamar, wie sie – „verkleidet … als Prostituierte“ – uner-
kannt ihren Schwiegervater verführt und sich von ihm schwängern lässt. Dabei wird
Juda nicht für seinen Umgang mit einer Prostituierten getadelt, wohl aber muss er,
als er sie, nachdem ihre Schwangerschaft offensichtlich geworden ist, wegen Ehe-
bruchs zum Tode verurteilen will, stattdessen über sich selbst das Urteil sprechen,
seiner Schwiegertochter Unrecht angetan zu haben.

Lots Töchter und ihr Einsatz für den Fortbestand der Familie

Auch (S.  36) die Geschichte von der  Geburt Moabs und Ammons (Gen 19,30-38)
„wird völlig von der Aktivität der beiden Mütter bestimmt“, obwohl ihre Namen im
Gegensatz zu dem des Vaters Lot ungenannt bleiben. Zuvor hatte Lot (19,8) „seine
beiden jungfräulichen Töchter anstelle seiner männlichen Gäste dem Pöbel zur Ver-
gewaltigung ausliefern“ wollen. Als nach dem Untergang der Stadt Sodom und (S.
37) der Flucht Lots „mit seinen Töchtern aus besiedeltem Gebiet in eine einsame
Höhle im Gebirge … das Überleben der Familie“ in Frage gestellt ist, beschließen die
„beiden Frauen, Nachkommenschaft und Fortbestand der Familie zu sichern“, indem
sie sich durch Inzest von ihrem Vater (S. 38) „Kinder … verschaffen“. Wie über die
„Handlung Tamars in Gen 38“ ist auch über die Töchter Lots, deren Namen unge-
nannt bleiben, zu sagen:

Die so gezeugten Söhne verdanken ihr Leben ausschließlich der Courage
ihrer Mütter. Die Motivation für ihre Aktionen ist in keinem Fall etwa in
sexueller Zügellosigkeit zu suchen, sondern ausschließlich in dem (legiti-
men) Anliegen der Wiedereingliederung in den Lebensstrom.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 11

Warum wird drei Mal von einer Preisgabe der Ehefrau erzählt?
Wer das 1. Buch Mose aufmerksam gelesen hat, ist vielleicht schon einmal darüber
gestolpert,  dass  eine  Geschichte  drei  Mal  in  mehreren  Variationen  erzählt  wird
(12,10-20; 20,1-18; 26,1-11): Ein Erzvater gibt im Ausland seine Ehefrau als  seine
Schwester aus und bringt sie dadurch in die Gefahr, vom Herrscher des Landes in
seinen Harem aufgenommen zu werden und Ehebruch zu begehen. In Kapitel 12 und
20 geht es um Abraham und Sara9, in Kapitel 26 um Isaak und Rebekka; als beteilig-
ter Herrscher wird in der ersten Erzählung der Pharao von Ägypten genannt, in den
beiden letzteren der König Abimelech von Gerar.

Preisgabe und Rettung Saras in Ägypten: 1. Mose 12,10-20

Als die älteste Version der Geschichte beurteilt Irmtraud Fischer die als erste darge-
botene Erzählung in 1. Mose 12:

10 Es kam aber eine Hungersnot in das Land. Da zog Abram hinab nach
Ägypten, dass er sich dort als ein Fremdling aufhielte; denn der Hunger
war groß im Lande.

11 Und als er nahe an Ägypten war, sprach er zu Sarai, seiner Frau: Siehe,
ich weiß, dass du eine schöne Frau bist.

12 Wenn dich nun die Ägypter sehen, so werden sie sagen: Das ist seine
Frau, und werden mich umbringen und dich leben lassen.

13 So sage doch, du seist meine Schwester, auf dass mir’s wohlgehe  um
deinetwillen und ich am Leben bleibe um deinetwillen.

14 Als nun Abram nach Ägypten kam, sahen die Ägypter, dass seine Frau
sehr schön war.

15 Und die Großen des Pharao sahen sie und priesen sie vor ihm. Da wur-
de sie in das Haus des Pharao gebracht.

16 Und er tat Abram Gutes um ihretwillen; und er bekam Schafe, Rinder,
Esel, Knechte und Mägde, Eselinnen und Kamele.

17 Aber der HERR plagte den Pharao und sein Haus mit großen Plagen um
Sarais, Abrams Frau, willen.

18 Da rief der Pharao Abram zu sich und sprach zu ihm: Warum hast du
mir das angetan? Warum sagtest du mir nicht, dass sie deine Frau ist?

9 Auch wenn in den Kapiteln 12 bis 17 des ersten Buchs Mose Abraham und Sara noch Abram
und Sarai heißen, nenne ich sie durchgehend mit ihrem uns vertrauten Namen – außer in
wörtlichen Bibelzitaten. 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 12

19 Warum sprachst du denn: Sie ist meine Schwester, sodass ich sie mir zur
Frau nahm? Und nun siehe, da hast du deine Frau; nimm sie und zieh hin.

20 Und der Pharao bestellte Leute um seinetwillen, dass sie ihn geleiteten
und seine Frau und alles, was er hatte.

Nach Fischer ist die Geschichte ohne erkennbare Bearbeitungsspuren so in einem
Guss erzählt worden; lediglich die beiden rot markierten Stellen mögen später hin-
zugefügt worden sein.

Verräterisch sind in diesem Text vor allem die von mir fett hervorgehobenen Stellen.
Fischer zufolge (S. 126) hat der Alttestamentler Frank Crüsemann10 gezeigt, dass in
Vers 13

die Übersetzung … mit „um deinetwillen“ irreführend ist: „Abraham will ja
gerade nicht ‚um ihretwillen‘ leben, das hieße ja für sie, sondern ‚auf ihre
Kosten‘, ‚um ihren Preis‘.“

In Vers 16 zeigt die gleiche Formulierung an, dass der Pharao tatsächlich in gutem
Glauben Abraham um seiner Frau willen Gutes tut – er zahlt ihm als dem vermeintli-
chen Bruder Saras nämlich einen enormen Brautpreis; damit stellt der Erzähler ein-
deutig klar, dass der Erzvater in seinen Augen Sara als seine Ehefrau in verwerflicher
Weise preisgegeben hat, so dass der Pharao sie als seine Ehefrau in seinen Harem
aufnehmen konnte.

Die Pointe der Geschichte liegt darin, dass JHWH selbst rettend eingreift, um die von
Abraham preisgegebene Frau zu bewahren. Dem Erzähler ist es wichtig, den Grund
für die Plagen, mit denen Gott den Pharao heimsucht, deutlich auszudrücken: JHWH
tut es um Sarais, Abrams Frau willen. Er ist an ihrem Wohlergehen interessiert und
stellt  durch sein  Eingreifen dem Pharao  gegenüber  klar,  dass  Abrahams Angabe,
Sara sei seine Schwester, eine offenkundige Lüge war. So handelt JHWH nach Fischer
(S. 130) „in seiner Eigenschaft als Anwalt der Unterdrückten für Sara.“

Es gibt Alttestamentler, die genau diesen Versteil für eingeschoben halten (S. 131),
weil Sara angeblich

im Zusammenhang der ursprünglichen Erzählung … keine tragende Rolle
spielt und nicht im Mittelpunkt steht und auch deshalb nur beim ersten
Mal mit Namen (V.11) genannt wird, sonst aber immer nur als ‚Frau‘ be-
zeichnet wird11.

10 Sie zitiert ihn (S. 126, Anm. 34) nach: Frank Crüsemann, „…er aber soll dein Herr sein“ (Gene-
sis 3,16), in: Ders., Hartwig Thyen, Als Mann und Frau geschaffen, Kennzeichen 2, Gelnhausen
1978, S. 15-106; hier S. 74f. Die Hervorhebung in Fettschrift stammt von mir, H. S. 

11 So zitiert Fischer (S. 131, Anm. 47) den Exegeten Peter Weimar, Untersuchungen zur Redakti-
onsgeschichte des Pentateuch, BZAW 146, Berlin 1977, S. 11. 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 13

Aber damit versucht man nach Fischer nur zu beweisen, was man von vornherein
vorausgesetzt hat („typischer Zirkelschluß“)! Denn:

Wenn Sara in der passiven Opferrolle gezeichnet wird, läßt das noch lange
nicht die Behauptung zu, daß ihre Person in der Erzählung nebensächlich
sei. Mit Ausnahme der Exposition (V10) wird in jedem Vers auf sie Bezug
genommen, sämtliches Handeln erfolgt auf ihre Kosten, sie selber stellt als
Person das Problem der Erzählung dar. Sara wird hier erstmals nach V11
beim Namen genannt; das entspricht dem entlarvenden Tun JHWHs: Er
macht durch die Schläge offenbar, daß Sara die Ehefrau Abrahams ist. In-
sofern ist gerade die volle Bezeichnung SsaRaJ ˀESchaTh ˀABRaM [= Sarai,
Abrams Frau] eindeutiger Hinweis darauf, daß JHWH nicht bereit ist, Sara
als Person und in ihrer Bindung an ihren Mann preiszugeben. JHWH han-
delt damit an Sara „gegen den ausdrücklichen Willen ihres Mannes“,12 der
ja gerade die Ehebindung gelöst wissen wollte, um keine Schwierigkeiten
zu bekommen.

Damit ist für Irmtraud Fischer die Absicht der ursprünglichen Erzählung klar umris-
sen (S. 134): Sie will „die Preisgabe Saras und ihre Rettung durch JHWH erzählen“
und nicht etwa als eine rein weltlich zu verstehende Story „die Schlauheit des Erzva-
ters rühmen, der aus einer Lüge so listig Kapital zu schlagen versteht“13, und auch
nicht einfach „die rettende Bewahrung des Verheißungsträgers Abraham durch sei-
nen Gott preisen“14.

Definitiv ist nach Fischer (S. 135) „Abraham nicht der Held der Geschichte“; vielmehr
wird er

als ein besorgt auf sein eigenes Leben bezogener Mann vorgestellt,  der
vorurteilsbeladene Ängste gegenüber den Fremden hat, aufgrund derer er
Bewältigungsstrategien entwickelt,  die ihn bis zur Preisgabe seiner Ehe-
frau gehen lassen.

12 Hier zitiert Fischer (S. 131, Anm. 48) wieder Frank Crüsemann, „…er aber soll dein Herr sein“
(Genesis 3,16), in: Ders., Hartwig Thyen, Als Mann und Frau geschaffen, Kennzeichen 2, Geln-
hausen 1978, S. 15-106; hier S. 75. Die Worte in hebräischer Umschrift sind im Original in he -
bräischen Buchstaben geschrieben. 

13 Das hat (nach Fischer, S. 134, Anm. 55) etwa der Alttestamentler Hermann Gunkel, Genesis,
Göttingen 1969, 8. Auflage, S. 170, gemeint:

Daß Abraham aber so außerordentlich gut gelogen und aus der Not noch eine Tugend
gemacht hat, darüber frohlockt der Erzähler im stillen und erkennt in den klugen Prakti-
ken seines Vorfahren in heller Freude sich selber wieder.

14 Auch dazu zitiert Fischer (S. 134, Anm. 56) beispielhaft Hermann Gunkel, Genesis, Göttingen
1969, 8. Auflage, S. 171:

So schreitet denn Jahve ein und verhilft Abraham wieder zu seinem Weibe.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 14

Aber auch Saras Rolle konnte missverstanden werden:

„Sara wiederum wird nicht als ‚brave Ehefrau‘ patriarchaler Wunschvor-
stellungen15 charakterisiert; sie ist ausschließlich stummes Opfer der Will-
kür ihres Mannes, auf deren Kosten seine Probleme gelöst werden. Daß
sie dabei der Gefahr des Ehebruchs mit einem Fremden ausgesetzt wird,
zeigt das Ausmaß der Preisgabe.“

Der Pharao schließlich wird ganz anders geschildert, als sich Abraham ihn in seinen
Phantasien ausgemalt hat. So ist

der Pharao nicht jener lüsterne Frauenheld, der es nur darauf abgesehen
habe, Ehemänner zu ermorden, um an deren schöne Frauen heranzukom-
men. Der Erzähler charakterisiert ihn vielmehr als noblen Herrn, der Recht
und Anstand achtet, für eine schöne Frau einen ehrenden Brautpreis zu
zahlen bereit  ist,  aber unwissend in eine Schuld verstrickt wird,  welche
erst die Schläge JHWHs aufdecken.

Anders als der Pharao, der später Mose gegenübersteht und nicht bereit ist, sich
durch die Plagen JHWHs zur Einsicht nötigen zu lassen, ist der Pharao hier dazu

bereit,  seine Tat als  nicht rechtens zu erkennen und rückgängig zu ma-
chen. Mit demjenigen, der ihn in diese mißliche Lage gebracht hat, will er
allerdings nichts mehr zu tun haben. Er verlangt nicht einmal mehr den
Brautpreis zurück, bevor er Abraham über die Grenzen seines Reiches ab-
schiebt.

In der Geschichte 1. Mose 12,10-20 geht es also zentral um Sara (S. 136): „An ihrer
Person entzündet sich die gesamte Handlung, die von Abraham auf ihre Kosten, von
JHWH jedoch zu ihren Gunsten geht.“ Eine „Preisgabeerzählung“ wird „aufgrund des
Eingreifens JHWHs zu einer Rettungserzählung“.

Preisgabe und Rettung Saras in Gerar: 1. Mose 20

Für die zweite Erzählung von der Preisgabe Saras, dieses Mal in Gerar, nimmt Irm-
traud Fischer (S. 138) „wegen der beträchtlichen Spannungen“ des Textes an, dass
sie aus „mindestens zwei oder auch mehreren Schichten“ zusammengesetzt wurde.

15 Dazu führt Fischer (S. 135, Anm. 60) nochmals Hermann Gunkel, Genesis, Göttingen 1969, 8.
Auflage, S. 169, an:

Zugleich preist die Sage Sara als treues Weib, die – wie ein rechtes Weib soll – selbst
ihre Ehre drangibt, um das Leben ihres Herrn zu schützen“,

und fügt selbst hinzu:
frau beachte die zwischen den Gedankenstrichen eingefügte Belehrung für zeitgenössi-
sche Frauen!



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 15

Auf Grund einer eingehenden literarkritischen Analyse kommt sie zu dem Schluss (S.
153), dass „sich eine Grundschicht erheben“ lässt, „die sekundär erweitert wurde.
Diese sekundäre Schicht ist jedoch keine eigenständige Erzählung der Geschichte,
sondern eine gezielte, spätere Bearbeitung der Grundschicht.“ In der folgenden Wie-
dergabe der Lutherübersetzung 2017 habe ich die erweiternden Bearbeitungen rot
markiert:

1 Abraham aber zog von dannen ins Südland  und wohnte zwischen Ka-
desch und Schur und lebte nun als ein Fremdling zu Gerar.

2 Er sagte aber von Sara, seiner Frau: Sie ist meine Schwester. Da sandte
Abimelech, der König von Gerar, hin und ließ Sara holen.

3 Aber Gott kam zu Abimelech des Nachts im Traum und sprach zu ihm:
Siehe, du bist des Todes um der Frau willen, die du genommen hast; denn
sie ist eines Mannes Ehefrau.

4 Abimelech aber hatte sie nicht berührt und sprach: Herr, willst du denn
auch ein gerechtes Volk umbringen?

5 Hat er nicht zu mir gesagt: Sie ist meine Schwester? Und sie hat auch ge-
sagt: Er ist mein Bruder. Hab ich das doch getan mit einfältigem Herzen
und unschuldigen Händen.

6 Und Gott sprach zu ihm im Traum: Ich weiß auch, dass du das mit einfäl-
tigem Herzen getan hast. Darum habe ich dich auch behütet, dass du nicht
wider mich sündigtest, und habe es nicht zugelassen, dass du sie berühr-
test.

7 So gib nun dem Mann seine Frau wieder, denn er ist ein Prophet, und
lass ihn für dich bitten, so wirst du am Leben bleiben. Wenn du sie aber
nicht wiedergibst, so wisse, dass du des Todes sterben musst und alles,
was dein ist.

8 Da stand Abimelech früh am Morgen auf und rief alle seine Knechte und
sagte dieses alles vor ihren Ohren. Und die Männer fürchteten sich sehr.

9 Und Abimelech rief Abraham auch herzu und sprach zu ihm: Warum hast
du uns das angetan? Und was habe ich an dir gesündigt, dass du eine so
große Sünde wolltest auf mich und mein Reich bringen? Du hast an mir ge-
handelt, wie man nicht handeln soll.

10  Und Abimelech sprach weiter zu Abraham: Wie bist du dazu gekom-
men, dass du solches getan hast?

11 Abraham sprach: Ich dachte, gewiss ist keine Gottesfurcht an diesem
Orte, und sie werden mich um meiner Frau willen umbringen.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 16

12  Auch ist sie wahrhaftig meine Schwester, denn sie ist meines Vaters
Tochter, aber nicht meiner Mutter Tochter; so ist sie meine Frau gewor-
den.

13  Als mich Gott aus meines Vaters Hause ins Ungewisse wandern hieß,
sprach ich zu ihr: Tu mir diese Liebe, dass, wo wir hinkommen, du von mir
sagst, ich sei dein Bruder.

14 Da nahm Abimelech Schafe und Rinder, Knechte und Mägde und gab
sie Abraham und gab ihm Sara, seine Frau, wieder.

15 Und Abimelech sprach: Siehe da, mein Land steht dir offen; wohne, wo
dir’s wohlgefällt.

16 Und zu Sara sprach er: Siehe da, ich habe deinem Bruder tausend Sil -
berstücke gegeben; siehe, das soll eine Decke sein über den Augen aller,
die bei dir sind, dir zugute. Damit ist dir bei allen Recht verschafft.

17 Abraham aber betete zu Gott. Da heilte Gott Abimelech und seine Frau
und seine Mägde, dass sie wieder Kinder gebaren.

18 Denn der HERR hatte zuvor hart verschlossen jeden Mutterschoß im
Hause Abimelechs um Saras, Abrahams Frau, willen.

Manche Exegeten zweifeln zusätzlich zu den oben angegebenen Ergänzungen auch
an der Vollständigkeit des Grundtextes, weil zu Beginn wesentliche Informationen
zum Verständnis der Geschichte fehlen. Irmtraud Fischer hält es aber nicht für not-
wendig, Auslassungen oder weitere redaktionelle Ergänzungen des Grundtextes an-
zunehmen, denn (S. 138) die Erzählung in 1. Mose 20 ist von einem „nachholendem
Erzählstil16“ geprägt, im Rahmen dessen „die vorauszusetzenden Sachverhalte erst
im Laufe der Erzählung aufgedeckt werden“.

Allerdings fehlt in den einleitenden Versen 1 und 2 ein „triftiger Grund, der den Zug
in ein fremdes Herrschaftsgebiet rechtfertigen würde“, wie die in 1. Mose 12,26 an-
gegebene Hungersnot;  um so wichtiger  ist  für  die  Geschichte  (S.  139),  dass  sich
Abraham und Sara in Gerar als Fremdlinge aufhalten. Das wird mit dem hebräischen
Wortspiel WaJJaGaR BiGɘRaR wiedergegeben; die Konsonanten G und R des Wortes
für  „Fremdling“  tauchen im Namen des Ortes  „Gerar“  wieder auf:  Der  Ausdruck
„gibt nicht primär einen Verweis auf eine Ortsangabe, sondern auf den Rechtsstatus
des Erzelternpaares, unter dessen Voraussetzungen die Handlung erst in Gang kom-
men kann.“

16 Nach Fischer (S. 138, Anm. 75) stammt „die Bezeichnung von Hermann Gunkel, Genesis, Göt-
tingen 1969, 8. Auflage, S. 221, die in der Forschung allgemein übernommen wurde.“ 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 17

Weiterhin ist (S. 138) zunächst kein „Grund dafür genannt, warum Abraham seine
Frau als Schwester ausgibt und warum sie in den Harem Abimeleks aufgenommen
wird.“ Es (S. 153)

‚fehlt‘ das Motiv von der Schönheit der Ahnfrau. Die Männer des Ortes,
die in den beiden anderen Versionen die Frau entdecken, kommen erst –
und noch dazu funktionslos – in der morgendlichen Aufstehszene V8 vor.
Die Begründung zur Verleugnung der Ehebeziehung erfährt man gar erst in
V11.  Diese  Informationslücken  werden  also  zwar  im  Erzählverlauf  ge-
schlossen, wirklich schlüssig ist diese Erzähltechnik aber nur dann, wenn
der Verfasser beim Leser und der Leserin die Kenntnis des Stoffes voraus-
setzen kann und er so die Möglichkeit hat, seine pointierte Sichtweise ge-
zielt später einzutragen, bzw. gewisse Einzelheiten überhaupt auszulassen.

Insofern zieht Fischer den Schluss (S. 138f.), dass

der Verfasser von Gen 20 bereits eine der Preisgabeerzählungen vorliegen
hat und beim Leser und der Leserin daher ein Wissen um den Handlungs-
verlauf und dessen Motivierung voraussetzen kann.

Zusammenfassend begründet sie nochmals ihre Auffassung, dass die Grundschicht
einen plausiblen Zusammenhang bildet (S. 164):

Wenn Exposition und Problemstellung derart  knapp ausfallen,  liegt  das
nicht an einer späteren Beschneidung einer ursprünglich ausführlicheren
Erzählung,  sondern  ist  durch  den  nachholenden  Stil  bedingt.  Bis  zum
Schluß werden der Leserin und dem Leser alle zum Verständnis notwendi-
gen Informationen gegeben. Freilich ist dieser Stil für eine Geschichte, die
man nicht kennt, problematisch; er ist es jedoch nicht, wenn man mit dem
Stoff vertraut ist!

Die  Grunderzählung  Gen  20G  als  Befreiungsgeschichte  mit  leichten  Akzentver-
schiebungen

Auch in 1. Mose 20 (S. 171) zeichnet die

Grunderzählung … ein wenig schmeichelndes Bild vom Erzvater:  Aus ei-
nem religiös verbrämten und, wie sich erweist, unbegründeten Vorurteil
heraus hat er Angst, wegen seiner Frau umzukommen. Die Verleugnung
Saras als Ehefrau – und damit ihre Preisgabe – scheint ihm der einzige Aus-
weg zur Rettung seiner eigenen Haut zu sein. Sara wird als stummes Opfer
der ehemännlichen Angst gezeichnet.

Demgegenüber wird (wie in 1. Mose 12 der Pharao) auch der „fremde König Abime-
lek … in einem wesentlich günstigeren Licht“ dargestellt.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 18

Er ist gottesfürchtig und hält sich denn auch an die Anweisungen Gottes.
Die Sünde, die Abimelek dem Tode nahe bringt, wird durch Irreführung
des Erzvaters verursacht, welcher sich durch die Mißachtung der menschli-
chen Ordnung gerade nicht als  Gottesfürchtiger erweist.  Daß Abimelek,
obwohl er betrogen wurde, das Paar nicht des Landes verweist, sondern
noch  durch  Wiedergutmachungszahlungen  zu  versöhnen  versucht  und
zum Verweilen einlädt, erweist ihn als großzügigen Mann.

Die Erzählung hat (S.  172) ein dermaßen großes „gezieltes Interesse am Schicksal
des irregeführten Abimelek“, dass die „Handlung … nicht bereits mit der Rückgabe
der Ehefrau [endet], sondern erst nachdem die Geschichte auch für ihn – und seine
Frauen – zu einem guten Ende gekommen ist.“

Auch „in dieser Erzählversion“ greift Gott, der hier bis auf den letzten Vers nicht
JHWH genannt, sondern mit der allgemeinen Bezeichnung Elohim bezeichnet wird,
„für Sara ein“. Allerdings stellt Fischer eine „leichte Akzentverschiebung im Vergleich
zu Gen 12“ fest:

Gott  greift  nicht nur für sie  als  Person ein (V18b!),  sondern wegen der
‚Ehefrau eines Ehemannes‘ (V3b). In dieser Version schützt also Gott tat-
sächlich die Ehe, indem er die Frau aus dem fremden Harem befreit und
darauf besteht, daß sie zu ihrem Ehemann zurückgeführt wird.

Trotzdem bleibt die grundlegende Absicht der Grunderzählung in 1. Mose 20 (von Fi-
scher Gen 20G genannt) die gleiche wie in 1. Mose 12 (S. 173):

Die Kritik am Erzvater ist … nicht zu überhören, ebenso nicht das Plädoyer
für einen Gott, der die Frau als Opfer männlicher Willkür rettet und for-
dert, das Recht wiederherzustellen. Auch Gen 20G ist damit als Preisgabe-
und Rettererzählung zu charakterisieren.

Die Entlastung des Erzvaters in der Bearbeitungsschicht Gen 20B

In der von Fischer Gen 20B genannten „Bearbeitungsschicht“ sind ganz andere Ab-
sichten erkennbar. Die in Vers 1 eingefügte Bemerkung macht „Abraham eher zu ei-
nem Durchreisenden in Gerar,  denn zu einem Zuflucht Suchenden“. Wesentlicher
sind andere „Erweiterungen … der Grunderzählung“, die „wesentliche Veränderun-
gen in der Darstellung der Charaktere“ ergeben. Das Verhalten Abrahams wird inso-
fern verharmlost, als

1. „der Erzvater als Mann gezeichnet [wird], über den das Unglück hereinbricht,
daß ihm seine Frau genommen wird, die gleichzeitig seine Schwester ist“ (Vers
12), „womit die Lüge zur Halbwahrheit wird und das moralisch allzu Bedenkli-
che zumindest abgeschwächt wird“,



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 19

2. das „bewußte Verschweigen der anderen Hälfte der Wahrheit … zu einer all-
gemeinen Überlebensstrategie gemacht [wird], die das Ehepaar an allen Or-
ten, wo es fremd ist, anwendet“ (Vers 13),

3. kein Ehebruch stattgefunden hat, da „Abimelek Sara nicht berührt hat“, weil
„Gott selber … ihn daran gehindert [hat], zu sündigen“ (Verse 4 und 6),

4. Gott „auf einer Fürbitte des Erzvaters“ für Abimelek besteht, der ohne sein
Wissen die Frau eines anderen Mannes als  Ehefrau genommen hat,  wobei
Gott selbst Abraham einen Propheten nennt (Vers 7 und 17),

5. Abrahams Lüge „auch direkt von der Frau ausgesprochen [wird], wodurch sie
aus der reinen Opferrolle heraustritt und selber an der Täuschung teilhat“.

Diese „Tendenz, die Erzeltern zu entlasten, vor allem aber Abraham in bezug auf sei-
ne moralisch zweifelhafte Handlungsweise freizusprechen, … geschieht jedoch nicht
auf Kosten des fremden Königs“, sondern (S. 174)

auf Kosten des Gottesbildes: Aus dem Befreiergott ist der allwissende, im
voraus vor Sünde bewahrende Gott geworden, der sich nur durch einen
Mittler beschwichtigen läßt. Er hat die Fäden in der Hand, ist parteiisch für
seinen Erwählten und derart rigide in der Erwartung der Befolgung seiner
Befehle, sodaß die Menschen nur nach seinem Willen handeln können, um
ihr  Leben  zu  retten.  Aus  dem rettenden Eingreifen  Gottes  für  Sara  ist
schützende  Bewahrung  geworden;  die  Rückgabe  der  nicht  behelligten
Ehefrau erreicht Gott durch die Einforderung des Gebotsgehorsams.

Die Gefährdung Rebekkas in Gerar: 1. Mose 26,1-11

Die bereits zwei Mal von Abraham und Sara erzählte Geschichte wird in 1. Mose 26
auch noch einmal auf Isaak und Rebekka in der zweiten Generation der Erzeltern
übertragen. Jedenfalls bringt Irmtraud Fischer überzeugende Argumente gegen die
Annahme vor, dass in dieser dritten Version die Ursprungserzählung wiederzuerken-
nen sei (dazu siehe unten).

Außer einigen später hinzugefügten (hier rot markierten) Versen beurteilt Fischer
den Grundbestand der folgenden Erzählung als einheitlich:

1 Es kam aber eine Hungersnot ins Land nach der früheren, die zu Abra-
hams Zeiten war.  Und Isaak zog zu Abimelech, dem König der Philister,
nach Gerar.

2 Da erschien ihm der HERR und sprach: Zieh nicht hinab nach Ägypten,
sondern bleibe in dem Lande, das ich dir sage.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 20

3 Bleibe als Fremdling in diesem Lande, und ich will mit dir sein und dich
segnen; denn dir und deinen Nachkommen will ich alle diese Länder geben
und will  meinen Eid wahr machen,  den ich deinem Vater Abraham ge-
schworen habe,

4 und will deine Nachkommen mehren wie die Sterne am Himmel und will
deinen Nachkommen alle diese Länder geben. Und durch deine Nachkom-
men sollen alle Völker auf Erden gesegnet werden,

5  weil Abraham meiner Stimme gehorsam gewesen ist und gehalten hat
meine Rechte, meine Gebote, meine Satzungen und meine Weisungen.

6 So wohnte Isaak zu Gerar.

7 Und wenn die Leute am Ort fragten nach seiner Frau, so sprach er: Sie ist
meine Schwester; denn er fürchtete sich zu sagen: Sie ist meine Frau. Er
dachte nämlich: Sie könnten mich töten um Rebekkas willen, denn sie ist
schön von Gestalt.

8 Als er nun eine Zeit lang da war, sah Abimelech, der König der Philister,
durchs Fenster und wurde gewahr, dass Isaak scherzte mit Rebekka, seiner
Frau.

9 Da rief Abimelech den Isaak und sprach: Siehe, sie ist ja deine Frau. Wie
hast du denn gesagt: Sie ist meine Schwester? Isaak antwortete ihm: Ich
dachte, ich würde vielleicht sterben müssen um ihretwillen.

10 Abimelech sprach: Warum hast du uns das angetan? Es wäre leicht ge-
schehen, dass jemand vom Volk sich zu deiner Frau gelegt hätte, und du
hättest so eine Schuld auf uns gebracht.

11 Da gebot Abimelech allem Volk und sprach: Wer diesen Mann oder sei-
ne Frau antastet, der soll des Todes sterben.

Es gibt Exegeten (S. 187), „die Gen 26 als die älteste der drei Versionen betrachten“,
denn „diese Erzählung sei urtümlich, rein profan, nüchtern und daher mit allen An-
zeichen eines hohen Alters versehen.“ Dagegen spricht nach Irmtraud Fischer schon
die Tatsache, dass nach „umständlicher Exposition … ein sehr flacher Spannungsbo-
gen aufgebaut“ wird und (S. 188) fast alle Verse „Anklänge an die beiden anderen
Versionen“ enthalten. Sie beurteilt daher die von ihr so genannte Grunderzählung

Gen 26G … als  nachgestaltete Erzählung…, die sämtliche Anstößigkeiten
der beiden anderen Versionen aus der Welt schafft und die kantigen Profi-
le der dargestellten Charaktere einebnet.

So wird bereits in Vers 2 durch



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 21

die ausdrückliche göttliche Erlaubnis für die Erzeltern, das Land zu verlas-
sen, sowie die definitive Gutheißung des gewählten Zufluchtsortes Gerar
… indirekt auf den Schutz JHWHs für das ganze Unternehmen hingewie-
sen, womit die Erzählung aber auch nicht mehr als rein profan bezeichnet
werden kann.

Weiterhin erhält  das „Vorurteil  des Erzvaters  den Fremden gegenüber“ nicht nur
„durch die Erkundungsfrage der Männer des Ortes eine Bestätigung“, sondern auch
durch die Androhung der Todesstrafe für jeden, der Isaak oder Rebekka antastet, da
„selbst der fremde König seine eigenen Männer zu solcher Tat für fähig hält.“

Allerdings wird „Rebekka … in die Sache nicht hineingezogen.“ Sie wird „weder mit
der Überredung des Erzvaters (12,10ff.),  noch mit einer von ihr ausgesprochenen
Lüge (Gen 20B) belastet.“

Letzten Endes verharmlost der nachgestaltende Erzähler den ihm vorliegenden Er-
zählstoff, um zu „beweisen, daß nichts passiert ist“. Damit ist auch „der flache Span-
nungsbogen dieser Version“ erklärt, denn es kann keine Rede mehr davon sein, „daß
die  Ahnfrau  aufgrund  der  Feigheit  ihres  Ehemannes  Opfer/Beteiligte  eines  Ehe-
bruchs wird“. Keiner der Männer in Gerar begehrt Rebekka wirklich, vielmehr wird
„der Ehebruch ausdrücklich als eine bloße Möglichkeit erwogen und abschließend
noch durch die Todessanktion als vollends unmöglich dargestellt“.

Das kann nach Irmtraud Fischer nicht im Sinne einer „Nüchternheit der Erzählung“
beurteilt werden, außer (S. 189) man verwechselt Nüchternheit mit „Harmlosigkeit“,
denn „es passiert wahrlich nichts Aufregendes“, während die beiden andern Erzäh-
lungen „nüchtern [sind] in bezug auf die Darstellung menschlicher Schwächen“.

Durch die „Abschwächung von anstößigem Geschehen“ wird „eine Rettung der Ahn-
frau durch JHWH unnötig“; stattdessen tritt eine andere Vorstellung von Gott in den
Vordergrund: „JHWH rettet durch die Bewahrung vor der Gefahr!“

Zur Absicht „der Bearbeitungsschicht Gen 26B“ ist lediglich zu sagen, dass in ihr alle
„Verheißungen, die sich im Abrahamkreis finden, … auf Isaak übertragen“ werden.
So wird nicht nur „eine Geschichte aus diesem Kreis auf Isaak und Rebekka“ übertra-
gen, sondern „die beiden Überlieferungsstränge“ werden als „Generationen“ noch
fester zusammengebunden.

Die drei Versionen und ihr Verhältnis zueinander

Es ist bereits deutlich geworden, in welcher Richtung Irmtraud Fischer (S. 191) die
Frage „nach dem Alter der einzelnen Versionen“ beantwortet und damit auch die
Frage,

ob am Beginn eine moralisch bedenkliche Ehebruchsgeschichte (Gen. 12)
stand oder von einer bloß möglichen Gefährdung der Ahnfrau (Gen 26) er-



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 22

zählt wurde und somit die historische Entwicklung des Stoffes eine Ver-
harmlosung17 oder vielmehr eine dramatische Steigerung18 desselben be-
legt.

Ihr zufolge (S. 193) lassen die

bisherigen Arbeitsschritte … vermuten, daß Gen 12 der älteste Text ist und
somit eine Entwicklung des Stoffes hin zur Rechtfertigung des Erzeltern-
paares in bezug auf seine Lauterkeit anzunehmen ist. Die auffallend vielen
gemeinsamen Elemente, die teils wortwörtlich gleich in allen drei Erzäh-
lungen vorkommen, lassen den Verdacht aufkommen, daß die Texte litera-
risch voneinander abhängig sind. Eine derartige Häufung von Gemeinsam-
keiten ist kaum mehr nur überlieferungsgeschichtlich durch einen münd-
lich vorliegenden Erzählstoff zu erklären…

Aus ihrer eingehenden diesbezüglichen Argumentation greife ich lediglich heraus (S.
209), dass vom

heutigen Bestand der Erzelternerzählungen her … der Erzählstoff eher in
den Sara-Abrahamkreis [passt], da dort das Motiv der Unfruchtbarkeit der
Mutter fest verankert ist und mit einem lange Zeit kinderlosen Ehepaar zu
rechnen ist (die priesterschriftlichen ‚Lebensdaten‘ sind hier außer Acht zu
lassen). Dieses Motiv ist im Rebekka-Isaakkreis wohl später nachgetragen
(vgl. 25,21).

Dazu merkt sie u. a. an (S. 193f., Anm. 281), wie „auffällig“ es ist,

daß selbständiges Überlieferungsgut über diese Erzelterngeneration mehr
an der Ahnfrau als am Erzvater hängt. In allen eigenständigen, nicht aus
dem Abrahamkreis wiederkehrenden Erzählungen dominiert Rebekka! …
Man  wird  den  Eindruck  nicht  los,  daß  Isaak  als  Erzvater  die  erzähle-

17 Diese Position vertritt nach Fischer (S. 191, Anm. 230) zum Beispiel Hermann Gunkel, Gene-
sis, Göttingen 1969, 8. Auflage, S. 225:

Der Hauptunterschied der drei Erzählungen besteht darin, daß 12 unbefangen Dinge er-
zählt,  die dem späteren Empfinden höchst anstößig erscheinen mußten,  während 20
und noch mehr 26 sich bemühen, dies Bedenkliche fortzuschaffen.  Alle wesentlichen
Abweichungen im Inhalt der Sagen sind von hier aus zu begreifen.

18 Hierzu verweist Fischer (S. 191, Anm. 231) unter anderem auf die diesbezüglich von Rudolf Ki -
lian, Die vorpriesterlichen Abrahamsüberlieferungen, BBB 24, Bonn 1966, S. 213f., gesammel -
ten Argumente:

Die Grundschicht von Gen 26 sei  die älteste Version,  weil sie untheologisch, profan,
vom unbekannteren Isaak, dessen Name mit einem Wortspiel verankert sei, im unbe-
kannteren Gerar handle  und zudem einen geradlinigen,  einfachen Verlauf  habe.  Die
Steigerung der Dramatik lege daher eine zeitliche Abfolge von Gen 26 – 12 – 20 nahe.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 23

risch-genealogische Verbindung zwischen den beiden ‚starken‘ Erzvätern
Abraham und Jakob ist…

Gegen das Argument (S. 210), dass im Blick auf die „Gestalt des betrogenen Herr-
schers … die Handlung eher zum Kolorit eines Kleinstaates, denn in das Großreich
Ägypten“ passt, wendet Fischer ein, dass

1. „in allen drei Versionen … auf alle Fälle mit dem Königtum eine Stadtkultur
vorauszusetzen [ist], nicht aber ein nomadisches Scheichtum, wie es sich in
Gen 21,22ff. und 26,12ff. durch das Auftreten Abimeleks nahelegen würde“,

2. möglicherweise (S. 210f.) „ein vorliterarischer Erzählstoff keine präzise Lokali-
sierung und damit auch keine namentliche Nennung des fremden Herrschers
gekannt hat“ und somit irgendein „König im Süden (im Negeb?) … der ur-
sprüngliche ‚fremde Herrscher‘ gewesen sein“ könnte,

3. man die Gestalt dieses fremden Herrschers (S. 210) ebenso auf den ägypti-
schen Pharao wie später „auf den bereits im Erzählkreis verankerten Abime-
lek“ übertragen konnte.

In welche genaue zeitliche Abfolge (S. 213) sind nun die insgesamt von Irmtraud Fi-
scher herausgearbeiteten „vier Bearbeitungen des Stoffes, Gen 12.20G.20B.26“ zu
bringen?

Die „Bearbeitungsschicht von Gen 20“ ordnet Fischer als die späteste dieser Versio-
nen in die Zeit nach dem babylonischen Exil ein, und zwar vor allem, weil sie „jener
Schicht an[gehört], die auch das Gespräch Abrahams mit Gott über Sodom (18,23ff.)
miteinträgt“. Vor allem (S. 216) „von ihren theologischen Ideen her (zB. die Frage
nach Gottes Gerechtigkeit in der Vergeltung für Gerechte und Ungerechte 20,4; die
Rolle Abrahams als fürsprechender Prophet 20,7.17)“ muss die Schicht Gen 20B ein
„spätes literarisches Werk“ sein, „das keinesfalls vorexilisch sein kann, sondern frü-
hestens exilischen, eher aber nachexilischen Ursprungs ist. Da in ihr (S. 214) die Ten-
denzen der „Entlastung des Erzvaters von einem Vorwurf, er hätte seine Frau leicht-
fertig preisgegeben“, aus der Version Gen 26 noch verstärkt werden, indem etwa
„die Geschwisterbeziehung ebenso als  Realität  hingestellt  wird  wie  die Ehebezie-
hung (20,12)“  und damit  „die Lüge … zu einer (halben) Wahrheit  geworden“ ist,
„wenngleich deren andere Hälfte verschwiegen wird“, muss die Geschichte im Kapi-
tel 26 älter sein als die Bearbeitungsschicht im Kapitel 20.

Die Version Gen 26 wiederum hatte Fischer ja bereits als nachgestaltete Erzählung
auf Grund der ihr vorliegenden Erzählungen Gen 12 und Gen 20G beurteilt. In einem
längeren Argumentationsgang begründet sie ihre Auffassung (S. 223), dass diese Ge-
schichte im Kapitel 26 an der „Nahtstelle zwischen Abraham- und Jakobkreis“ des-
wegen noch einmal erzählt wird, um die „beiden Erzählkreise“ enger aneinanderzu-
binden:



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 24

Isaak wird als genealogisches Bindeglied zwischen den Herkunftstraditio-
nen des Südens und des Nordens, als Sohn Abrahams und gleichzeitig Va-
ter  Jakobs,  mit  einem eigenen Erzählstück abgehoben.  Daraus  läßt  sich
nun auch die Form der nachgestalteten Erzählung dieses Kapitels erklären:
Um die  beiden selbständigen Überlieferungskreise  fester  aneinanderzu-
binden, füllt man den Rebekka-Isaakkreis mit Material aus dem Sara-Abra-
hamkreis auf.

Das „Verhältnis der beiden älteren Versionen Gen 12 und 20“ schließlich ist nach Fi-
scher so zu bestimmen (S. 227), dass „beinah alle“ Argumente „zugunsten des höhe-
ren Alters von Gen 12“ sprechen:

Von der narrativen Technik her ist Gen 12 die kompaktere Erzählung als
Gen 20G, die auf weite Passagen nur aus direkten Reden gestaltet ist und
durch den nachholenden Stil Informationen über Probleme erst dann gibt,
wenn diese bereits gelöst sind.

Gen 20G liefert einige Informationen, die für das Verständnis des Hand-
lungsverlaufes  notwendig  sind,  überhaupt  nicht  (die  Motivationen  zum
Verlassen des Landes sowie zur Aufnahme Saras in den Harem). Man ge-
winnt den Eindruck, daß die Informationen von Gen 12 vorauszusetzen
sind.

Andererseits ist Gen 20G bemüht, erzählerische Lücken, die aufgrund des
überaus knappen Erzählstils in Gen 12 klaffen, mit konkreten Angaben auf-
zufüllen, … [z. B.] wie denn der König die Unbilden mit der fremden Frau in
seinem Harem in Verbindung bringt … [und dass die] Warnstrafe für den
König … mit Unfruchtbarkeit  für sein ganzes Haus veranschaulicht wird.
Diese Erzählstrategie des Auslassens von bereits  gegebenen Informatio-
nen und des Nachtragens von fehlenden läßt auf ein gezieltes Fortschrei-
ben einer bereits vorhandenen Erzählung schließen.

Somit lässt sich nach Fischer im Ablauf der aufeinander folgenden Versionen eine
klare Tendenz herausstellen (S. 229):

Sie zielt auf eine Entlastung der Akteure, auf eine Verharmlosung des Ge-
schehens und eine Verherrlichung des göttlichen Schutzes.

Die damit verbundene (S. 228f.)

Verschiebung  des  Interesses  hat  aber  auch  seine  Auswirkung  auf  die
Hauptperson des Geschehens von Gen 12: Sara, auf deren Kosten Abra-
ham gut leben will und um deretwillen JHWH rettend eingreift, wird im-
mer mehr von einem Opfer zu einer Mittäterin. Das Unrecht, das man ihr
antut, gerät immer mehr aus dem Blickfeld. Die Rettung Saras aus dem



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 25

Harem wird zu einer göttlichen Bewahrung im Harem. Vorerst  wird sie
durch die Unfruchtbarkeit  Abimeleks vor  jeglicher  definitiven Eingliede-
rung in dessen Haus bewahrt, in Gen 20B schließlich sogar vor jeglicher
Berührung. Dadurch wird einerseits die göttliche Tat gesteigert, der Ehe-
mann und selbst der König entlastet, andererseits aber auch sie vor jedem
Verdacht außerehelicher Beziehungen bewahrt!

Thematisch mit den Preisgabeerzählungen verwandte biblische Texte

Obwohl (S.  230) der Erzählstoff  der „Gefährdung und Preisgabe der Ahnfrau auf-
grund der Verleugnung der Ehebeziehung und ihre Bewahrung und Rettung durch
JHWH im fremden Land“ als so bedeutend angesehen wird, dass er „innerhalb weni-
ger Kapitel der Genesis dreimal erzählt“ wird, findet „sich im ganzen AT keine unmit-
telbare Parallele dazu“. Es gibt aber durchaus Texte, „die von der Thematik her ver-
wandt sind“. Da Irmtraud Fischer die „Frau als Hauptperson“ wertet, bezieht sie da-
bei Texte ein, „die vom Ausliefern von Frauen, von ihnen aufgezwungenen sexuellen
Beziehungen, vom ‚Verschachern‘ von Ehefrauen handeln.“ Indem sie „in solchen
Texten auch der Darstellung der Charaktere der preisgebenden und begehrenden
Männer, sowie deren Aktivität bzw. Passivität“ nachgeht, macht sie „gleichsam die
Gegenprobe…, ob die Deutung als Preisgabeerzählung zutreffend ist“.

Dina

In der Geschichte der Dina in 1. Mose 34 (S. 232f.) wird eine

Frau aus der Familie der Erzeltern … in einem fremden Territorium von ei-
nem Mitglied des betreffenden Herrscherhauses begehrt und zur Frau ge-
nommen. Gen 34 ist die Sippe jedoch nicht im Status der Fremdlinge, son-
dern als eigenständige (durchwandernde?) Gruppe anzusehen, die einen
Versuch zur Seßhaftwerdung in diesem Gebiet macht (vgl. 33,18f.). …

Die Erzählung kann jedenfalls nicht als Beispiel dafür genommen werden,
daß die Erzelternsippe bei Eintritt in ein fremdes Hoheitsterritorium damit
rechnen mußte, daß ihre Frauen behelligt werden, bzw. daß die Männer in
der Gefahr standen, wegen ihrer schönen Frauen umgebracht zu werden.
Vergewaltigung ist ein Verbrechen, das überall geschehen kann, auch in-
nerhalb der eigenen Sippe und Familie (vgl. 2Sam 13). Daß selbst Ehefrau-
en der Erzväter nicht vor anderen Männern ihrer eigenen Familie in bezug
auf sexuelle Übergriffe gefeit waren, davon wird Gen 35,22 erzählt.

Zwar wird (S. 233) zunächst die „Vorstellung von der sexuellen Unbeherrschtheit der
fremden Städter … in Sichem“ bestätigt, aber da es „offizielle Heiratsverhandlun-
gen“ gibt, in denen der junge Mann „sich bereit zeigt, alle Bedingungen anzuneh-
men“, kann



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 26

auch in Gen 34 nicht davon die Rede sein, daß der fremde Herrscher brutal
seine Macht gegen die rechtlich mindergestellte Sippe ausnützt und sich
Frauen nach seiner Wahl und zu seinen Bedingungen aneignet. Gen 34 lie-
fert damit keine zureichende Begründung dafür, daß die Angst des Erzva-
ters in den Preisgabeerzählungen berechtigt, und daher die Lüge als einzig
sinnvoll-notwendiger Ausweg konsequent wäre.

Wie beim (S. 233, Anm. 337) „betrügerischen Ehevertrag Labans mit Jakob Gen 29“
oder bei der „Verstoßung Hagars, die mit Abraham in Geschlechtsgemeinschaft lebt“
in Gen 21 zeigt also auch Gen 34, dass „der Erzelternsippe in bezug auf Eheverträge
nicht zu trauen ist“ und dass „auch die Preisgabeerzählungen … vom Blickwinkel des
fremden Königshofes zu den Betrugsgeschichten“ gehören, die sich weiterhin „vor
allem im Jakobszyklus finden“19:

Gerät Gen 12.20 der fremde Herrscher durch die rechtlich korrekte Aufnahme der
Frau in Todesgefahr, so bezahlen die Sichemiten ihren ernst gemeinten Verschwäge-
rungsversuch tatsächlich mit dem Leben. Die Berührung der Erzelternsippe mit frem-
den Männern, die deren Frauen begehren, bringt also eher jene in Gefahr als die Pa-
triarchen!

Michal

Im Vergleich zu den Preisgabeerzählungen im 1. Buch Mose bringt Irmtraud Fischer
(S. 234) auch Michal, die „Tochter des ersten Königs Israels und Frau des zweiten Kö-
nigs“ ins Spiel, deren Schicksal „durch eine Abfolge männlicher Willkürakte geprägt“
wird. Sie selbst liebt David (1. Samuel 18,20), ob auch er sie liebt, wird nirgends er-
zählt. Sie „wird von ihrem Vater Saul als Lockvogel benützt, um David den Tod zu
bringen“; als David wider Erwarten den geforderten „Brautpreis von hundert Philis-
tervorhäuten (18,25)“ sogar noch weit übertreffen kann, verkauft Saul sie tatsäch-
lich als Ehefrau an David. Nachdem David vor Saul fliehen muss, gibt er sie aber „ei-
nem anderen Mann, Palti(el), zur Ehe … (1Sam 25,44).“

Im Zuge des Bürgerkriegs nach Sauls Tod nimmt wiederum David als „Israels König …
[diesem] Mann seine Ehefrau weg!“ Insofern geschieht in dieser Erzählung das, „was
Abraham vom fremden Herrscher befürchtet“. Allerdings (S. 235) ist der „Ehemann
… jedoch nicht vom Tod bedroht, sondern läuft weinend hinter Michal her (V16)“,
lässt sich dann aber ohne weiteren Widerstand zurückschicken. Ähnlich (S. 236) wie

in den Preisgabeerzählungen ist die verschacherte Ehefrau ausschließlich
stummes Opfer, über ihre Gefühle wird uns nichts überliefert; sie sind irre-

19 Fischer merkt dazu (S. 233, Anm. 338) an, dass der „früheste Beleg“ von Erzelternerzählungen
„außerhalb des Pentateuchs [= der 5 Bücher Mose] in Hos 12,4ff. … Jakob bereits mit Betrug
in Verbindung“ bringt. 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 27

levant, wenn die rechtlich stärkeren Männer ihre Entscheidungen treffen –
seien sie nun fordernd oder angstbestimmt. Über die Position JHWHs in
diesem Frauenhandel schweigt der Erzähler!

Batseba

Häufig werden (S. 236) die „Preisgabeerzählungen“ auch parallel zur „Erzählung vom
Ehebruch Davids mit Batseba“ gesehen. In 2. Samuel 11 (S. 237)

wird  David  tatsächlich  als  ein  skrupelloser  Machthaber  dargestellt,  der
über die Frauen von sozial Niedrigergestellten nach Belieben verfügt: Urija
ist Hethiter, Fremdling in der Volksgemeinschaft Israels, er dient jedoch als
Söldner im Heer Davids. Daß Batseba seine Ehefrau ist, wird David nicht
verschwiegen, sondern ist dezidierte Auskunft seiner zur Erkundigung aus-
gesandten Botschafter. Dessenungeachtet läßt David sie holen, schläft mit
ihr und schickt sie wieder ins eheliche Heim zurück. Der Pharao hingegen
wird bezüglich des Rechtsstatus der Frau bewußt getäuscht. Er nimmt die
Frau zudem nicht nur für ein ‚Abwechslung bietendes Vergnügen für eine
Nacht‘  in  sein  Haus  auf,  um  sie  wieder  zurückzuschicken,  sondern  er
nimmt sie als eine rechtmäßige Ehefrau in seinen Harem auf; legal, mit Be-
zahlung eines Brautpreises. Das ‚Nehmen‘ Saras durch den Pharao konsti-
tuiert also eine Ehe, während das bei David gegenüber Batseba ausdrück-
lich  nicht  beabsichtigt  ist.  Die  weitere  Vorgangsweise  Davids  zeigt  dies
deutlich: Um die Folgen des bewußt vollzogenen Ehebruchs zu verdecken,
versucht er die Schwangerschaft Batsebas durch deren Ehemann Urija zu
legitimieren. Als Urija sich weigert, sein Haus auch nur zu betreten, ge-
schweige denn mit Batseba zu verkehren, läßt David ihn in einer Kriegs-
handlung ermorden. Erst dann tut er, was er urspünglich nicht vorhatte: Er
nimmt Batseba als Ehefrau in sein Haus auf.

Somit ist „Batseba ohne den Schutz ihres an der Front befindlichen Mannes“ und
muss „wehrlos dem Begehren des Königs folgen“, während „Sara hätte den Schutz
eines Mannes“ hätte,

dieser jedoch ist angstbesessen und versucht erst gar nicht, die Ehefrau zu
bewahren,  sondern gibt  sie  vollen  Bewußtseins  preis,  indem er  sie  als
Schwester  deklariert  und  so  erst  für  einen  anderen  Mann  verfügbar
macht.

Auf der anderen Seite (S. 238) wird „der Pharao unwissentlich zum Ehebrecher, der
sofort bereit ist, das Unrecht wiedergutzumachen“, während „David jeweils mit vol-
ler Klarheit über die Verhältnisse“ handelt und vor „jedem seiner Verbrechen … of-
fengelegte Barrieren zu überwinden“ hat.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 28

Als weiteren (S. 239) „wesentlichen Unterschied“ der beiden Geschichten vermerkt
Irmtraud Fischer: „JHWH greift nicht ein, um Batseba zu retten, wie er es für Sara ge-
tan hatte!“

Insofern sieht Fischer (S. 240) in 2. Samuel 11 gerade „keine Parallelgeschichte, son-
dern eher eine Kontrastgeschichte zur Preisgabeerzählung“.  Wer die Preisgabeer-
zählungen kennt, muss es um so skandalöser finden, dass „der israelitische König
vorsätzlich, und eben nicht unwissentlich, Ehebruch begeht“, während der Hetiter

Urija  als  tragisch-positive  Gegenfigur  zum  Erzvater  Israels  gezeichnet
[wird], welcher bewußt seiner Frau den Schutz versagt und sie durch die
vorgetäuschte Geschwisterbeziehung sexuell verfügbar macht. …

Beiden Erzählungen ist die Sichtweise der Rolle der Frau gemeinsam: sie
ist ausschließlich stummes Opfer, ohne Schutz vom Ehemann, wehrlos ge-
genüber  dem Machthaber,  dem sie  sich  auch  sexuell  nicht  verweigern
kann. Da weder von Sara noch von Batseba von einer Reaktion erzählt
wird, kann man nicht einfach von Vergewaltigungsgeschichten sprechen;
Geschichten über sexuelle Nötigung von Frauen sind es aber allemal!

Nebenfrau des Leviten

Schließlich macht Fischer (S. 240f.) auf die „Geschichte des Sexualmordes an der Ne-
benfrau des Leviten“ in Richter 19f. aufmerksam, die

nur einen Zug mit den Preisgabeerzählungen gemeinsam [hat]: Aus Angst,
selber in Todesgefahr zu kommen, gibt ein Mann seine Frau preis. … Wie
bei Batseba greift JHWH auch hier nicht ein. Die schutz- und wehrlose Frau
wird zu Tode vergewaltigt.

Hier ist die Gefahr für den Ehemann wesentlich realer dargestellt als in den Preisga-
beerzählungen, obwohl man sich „im eigenen Land“ bewegt; aber in

beiden Erzählungen weigern sich Ehemänner, ihren Frauen Schutz zu ge-
währleisten; sie bringen sich erst gar nicht in die Lage, ihre Frauen zu ver-
teidigen, sondern geben sie kampflos preis.

Die Preisgabeerzählungen als  Kontrastgeschichten zur  Erzählung von David und
Batseba

Aus der Betrachtung der Parallelen zu den Preisgabeerzählungen zieht Irmtraud Fi-
scher den Schluss (S. 241), dass sie und die Geschichte „um David und Batscheba,
2Sam 11“ ursprünglich bewusst „als Kontrastgeschichten zueinander angelegt“ wur-
den.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 29

Daraus legt sich für sie (S. 242) „auch eine grobe zeitliche Einordnung von Gen 12“
nahe20:

Wird in den EEE die frühe Volksgeschichte als Familiengeschichte geschrie-
ben, so in der Erzählung von König David die beginnende ‚Staatsgeschich-
te‘. So ließe sich auch eine Übertragung der fremden Herrscherpersönlich-
keit auf den Pharao stimmig erklären: Daß entsprechend dem Selbstver-
ständnis der davidischen Königsdynastie der begehrende Herrscher nicht
ein kleiner  Stadtkönig  sein kann,  sondern standesgemäß der König  des
Nachbarstaates Ägypten ist, legt sich nahe. …

Die spezifische Ausformung von Gen 12 wäre damit als ein kritischer Re-
flex auf jene Erzählungen zu werten, die die Ereignisse am Davidshof dar-
zustellen versuchen. Nicht nur die Erzählung um David und Batseba, son-
dern auch die Geschichten um Michal, die ja ebenso von der Thematik her
verwandt sind, punkten zugunsten dieses Sitzes im Leben.21

Dieses kritische Interesse kann nach Fischer „eine hinreichende Motivation für eine
schriftliche Fixierung einer mündlichen Überlieferung“ über die Preisgabe einer Ehe-
frau durch einen Erzvater Israels dargestellt haben. Einerseits (S. 243) wurde

Kritik daran [geübt], wie Israel (im Sinne einer Volksgeschichte) mit seinen
Frauen umzugehen pflegt, andererseits, in Gegenüberstellung von David
und Pharao, Kritik am Recht und Sitte mißachtenden eigenen König.

Auffällig ist nach Fischer, dass Israel in „den Preisgabeerzählungen … auf alle Fälle
keinen Fremdenhaß“ hegt:

Der fremde König wird im Vergleich zu den eigenen Leuten als betrogener
Edelmann gezeichnet!  Es  ist  auffällig,  daß sowohl in  den besprochenen
drei Perikopen als auch in den Preisgabeerzählungen alle Fremden positi-
ver gezeichnet werden als die eigenen Volksgenossen: der Pharao, Abime-
lek, Sichem und Hamor, Paltiel und Urija, selbst der Fremdling in Gibea,
der dem Leviten Gastfreundschaft anbietet und in Lot sein Vorbild hat. Sie
alle werden mehr oder minder – wie die eigenen Frauen – zu Opfern israe-

20 Den zeitlichen Zusammenhang mit der ‚Thronfolgeerzählung‘ Davids will Fischer allerdings (S.
243, Anm. 365) nicht so verstehen, dass sowohl diese als auch der älteste Erzählkranz der Erz-
elternerzählungen „in die salomonische Zeit“ anzusetzen wären. Vielmehr ist die „sogenann-
te ‚Thronfolgeerzählung‘ … vermutlich in einiger zeitlicher Entfernung zu den tatsächlichen
Ereignissen entstanden und ist als Literatur zu sehen und nicht als Hofbericht.“ 

21 Fischer fügt (S. 242) noch hinzu:
Und es ist wohl auch kein Zufall, daß der ‚Hauptwohnort‘ Abrahams und Saras in jener
Gegend liegt, in der David zur Königswürde gelangte: 2Sam 2,1ff. zieht David auf aus-
drückliche Anweisung JHWHs nach Hebron, wo man ihn zum König salbt (V4).



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 30

litischer Männer, die lügen, vertragsbrüchig sind und morden, aus politi-
scher Räson Ehefrauen an sich reißen, die Gastfreundschaft mißachten,
Frauen vergewaltigen und die Ehe brechen.

Trotzdem geht es natürlich in diesen Geschichten nicht darum, verallgemeinernd das
Volk  Israel  gegenüber  anderen  Völkern  als  moralisch  verwerflicher  darzustellen.
Vielmehr ist ein selbstkritischer Zug festzustellen, der auf Gottvertrauen beruht (S.
243f.):

Israel schreibt seine eigene Geschichte eben nicht als makellose Heldensa-
ge oder Heiligenlegende, sondern eher mit dem Blick prophetischer Kritik
an den eigenen Reihen. Es zeichnet seine eigene Herkunft mit sehr kriti-
schem Blick, zugleich aber mit der Zuversicht, daß sein Gott Recht schafft
und durch sein Erbarmen von Unterdrückung und auch Schuld befreit.

Das heißt also (S. 244):

Die von der Thematik her verwandten Texte stützen daher nicht die Deu-
tung der drei Erzählungen als Geschichten von skrupellosen Herrschern,
die fremde (Ehe-)Frauen begehren und deren Männer zu ermorden trach-
ten. Vielmehr wird die Deutung als Preisgabeerzählungen bestätigt. Israel
weiß in seinem Erzählen um die Schutzlosigkeit von Frauen in einer von
Männern bestimmten Gesellschaft und erkennt, daß die den Frauen auf-
gezwungene Opferrolle nicht im Sinne seines Gottes ist,22 wenngleich es
seine Kritik nicht immer so deutlich artikuliert wie in der scharfen Rüge
Natans an David.

Offen bleibt aber noch die Frage, warum Israel nur in „den Preisgabeerzählungen …
einen Gott“ bezeugt, „der dem Unrecht an den Frauen nicht tatenlos zusieht, son-
dern rettend für sie eingreift“, während eine solche Rettung in den Geschichten des
Richter- und Samuelbuches nicht stattfindet. Im letzten Kapitel ihres Buches wird
Irmtraud Fischer nachweisen, dass „dieser markante Unterschied“ aus dem Zusam-
menhang „zu erklären ist“, in den die Erzelternerzählungen eingebettet sind.

Wirkungsgeschichte der Preisgabeerzählungen in außerbiblischen Texten

Auf die (S. 244) „Wirkungsgeschichte“ der Preisgabeerzählungen „im nachbiblischen
Schrifttum“ wirft Irmtraud Fischer einen ausführlichen Blick, um zu überprüfen (S.
245), ob evtl. doch entgegen ihrer Überzeugung, „daß die anstößigste Version, Gen

22 Dazu verweist Fischer (S. 244, Anm. 366) auf Klara Butting, Die Gefährdung der Ahnfrau oder:
Wer erzählt wohl dreimal eine ähnliche Geschichte? in der Zeitschrift Texte & Kontexte 30
(1986), S. 11-25, die auf S. 24f. „die Preisgabeerzählungen von der gottgewollten Verwirkli-
chung eines herrschaftsfreien Verhältnisses zwischen Mann und Frau her“ deutet. 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 31

12, die älteste ist“, der Erzählstoff sich „von einer harmlosen Geschichte hin zu einer
dramatischen Steigerung des Erzählverlaufes, der in einem Ehebruch gipfelt“, entwi-
ckelt haben könnte. Lässt sich für „die außerbiblischen Versionen“ die innerbiblische
„Tendenz bestätigen“, die „eindeutig in Richtung einer Rechtfertigung der Erzeltern
und einer dramatischen Steigerung der Bewahrung durch Gott“ verläuft, „der die
Ahnfrau selbst im Harem des fremden Königs noch vor Übergriffen zu retten ver-
mag“?

Das ist eindeutig der Fall (die fetten Hervorhebungen der Titel in den folgenden Zita-
ten stammen von mir, H. S.).

So  wird  im „Jubiläenbuch“  die  „angebliche Geschwisterbeziehung“ von Abraham
und Sara „von Anfang an vorausgesetzt“ und (S. 246) die „Lüge der Geschwisterbe-
ziehung … schweigend übergangen“. Stattdessen wird „Abraham unschuldiges Opfer
eines brutalen Übergriffs des Pharaos“, der ihm seine Frau raubt.

Das „aramäische  Genesis Apokryphon von Qumran“, in dem „Abraham im Ich-Stil
spricht“, verstärkt weiter (S. 249) das

Image Abrahams (vgl. Gen 20B), der ob seiner Gottesnähe betend für ei-
nen  anderen  einzutreten  vermag…  Die  Ägypter  werden  zwar  nicht  zu
Wüstlingen verfremdet,  der  Ehemann ist  jedoch tatsächlich in  höchster
Gefahr, wegen seiner schönen Frau getötet zu werden.

Im „Midrasch Bereschit Rabba“ wird zwar (S. 251) an einer Stelle „die Deutung der
Geschichte als Preisgabeerzählung unterstützt, ja … sogar noch überspitzt“, wenn
Abraham vorgeworfen wird: „Du bist nach Aegypten gegangen und hast dort Handel
mit der Sara getrieben (d.i. du hast durch sie dein Vermögen erworben)…“, aber an-
dere

Passagen legen die Geschichte eindeutig zuungunsten Saras  aus,  sie  ist
nunmehr die Schuldige, die entgegen der üblichen Sittsamkeitsvorstellun-
gen die Beherrscherin ihres Mannes ist, sich ihm verweigert. Ihre Schön-
heit bedarf einer textilen Verhüllung, um den Männern eine weitere Ge-
fährdung durch sie zu ersparen. Mit der Rückgabe der Ehefrau werden die
patriarchalischen Verhältnisse wieder in ihre Ordnung gebracht. Gehen die
meisten  außerbiblischen  „Nacherzählungen“  des  Stoffes  zu  Lasten  des
fremden Herrschers, so diese zu Lasten der Ahnfrau. Allerdings findet sich
nirgends sonst eine negative Beurteilung des Verhaltens des Erzvaters. In-
sofern ist der Midrasch hier in allen Teilen den Erzeltern gegenüber kri-
tisch eingestellt.

Josephus wiederum in  seinen „Antiquitates“  fügt  in  seine Nacherzählung von  1.
Mose 12 hinzu, dass Abraham nicht nur wegen der Hungersnot nach Ägypten ziehen



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 32

will,  sondern  auch  aus  „Neugierde  nach  der  ägyptischen  Religion,  die  er  prüfen
möchte und zu der er, falls sie sich als besser als die eigene erweisen sollte, konver-
tieren will (1,161).“ Insgesamt (S. 253) wird Abraham als der

weise, gelehrte Intellektuelle, der sich vom Verstand leiten läßt, voraus-
schauend ist und danach handelt, zu diskutieren und zu lehren vermag, …
dem von der Begierde und den Trieben geleiteten Pharao gegenüberge-
stellt. Die dramatische Steigerung des Stoffes geht also zulasten des Pha-
raos und zugunsten einer Steigerung der untadeligen Persönlichkeit Abra-
hams, keinesfalls aber hin zu einer drastischen Ausmalung einer ursprüng-
lich harmlosen Geschichte.

Schließlich werden in Philos Werk „De Abrahamo“ (S. 255) „Abraham als Sinnbild
des Geistes, Sara als das der Tugend, der Pharao jedoch als jenes des Lasters ge-
zeichnet (De Abrahamo 99-106)“ und damit auch bei ihm die „Tendenzen der Glorifi-
zierung des Erzvaters,  der Hochstilisierung Saras zur schönen, keuschen Frau und
der sukzessiven ‚Verteufelung‘ des Pharao … eindeutig bestätigt.“

Insgesamt  stellt  Irmtraud  Fischer  fest,  dass  in  der  außerbiblischen  „Wirkungsge-
schichte der Erzelternerzählungen“ Frauen als „Haupthandlungsträger oder Objekte
der Handlung“ nicht mehr im Blick sind.

Die nachbiblischen Nacherzählungen der EEE sind nun tatsächlich Erzäh-
lungen über die Erzväter, die Frauentexte werden nicht mehr als solche
thematisiert.

Mit der Ausnahme des o. g. Midrasch (S. 255f.) wird überall das

Bild des Patriarchen Abraham … glorifiziert, er ist der Bundesträger, der In-
begriff des gehorsamen Gottesfürchtigen und weisen Gelehrten; sein Le-
ben bekommt legenden- und heroenhafte Züge. Daß in ein solches Abra-
hambild, das seinen Gipfel im Testament des Abraham darin findet, daß er
als sündeloser Mensch dargestellt wird, keine Preisgabeerzählung im Sin-
ne von Gen 12 paßt, versteht sich von selbst.

Damit bezeugt nach Fischer die „außerbiblische Wirkungsgeschichte des Stoffes …
eindeutig  eine  Verharmlosung  der  Geschichte  und  keineswegs  eine  dramatische
Steigerung“; sie setzt die biblische Tendenz fort, „den skandalumwitterten Erzähl-
stoff  zu beschönigen und die Erzeltern in ihren Handlungen zu exkulpieren“, und
zwar „bis hin zu einer Idealisierung und Tabuisierung des Erzelternpaares in bezug
auf derlei hinterlistige Aktionen“.

Dabei werden (S. 257) aber „beinah ausschließlich die beiden anrüchigen älteren“
Versionen fortgeschrieben und „nicht die jüngste, harmloseste Version von Gen 26“.
Das ist nach Fischer bereits in der Bibel dadurch angelegt, dass schon die „jüngste



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 33

innerbiblische Bearbeitung des Stoffes“, nämlich Gen 20B, nicht wie Gen 26 die Ge-
fährdung der Ahnfrau als solche verneint, sondern herausstellt, dass „in akuter Not-
lage Gottes Eingreifen das Schlimmste – den Ehebruch – verhindert.“ Da außerdem
(S. 258) die „harmlosere Version … von Isaak und Rebekka erzählt“ wird, mussten
erst recht die anderen Erzählungen neu nacherzählt werden, um „das Anrüchige von
Abraham und Sara zu nehmen“.

Irmtraud Fischers Fazit am Ende dieses längsten Kapitels ihres Buches über die Preis-
gabeerzählungen innerhalb der Traditionen über die Erzeltern:

Die  durchaus  differenzierenden  Traditionen  der  hebräischen  Bibel,  die
menschliches Handeln sehr wirklichkeitsnahe beschreiben, setzen sich ein-
zig und allein im Midrasch fort, jener Schrift, die von allen besprochenen
die  bedeutendste  für  das  Judentum geworden  ist.  Die  christliche  Wir-
kungsgeschichte  zeugt  hier  von  wesentlich  weniger  Realitätssinn:  die
Schriften des Neuen Testaments schließen sich jenen an, die über solche
Geschichten lieber den Mantel des Schweigens breiten!

Zwei Geschichten von Hagars Flucht oder Vertreibung
Noch (S. 259) eine weitere „Geschichte im Abraham-Sara-Kreis“ handelt „von einer
Frau“, und auch sie wird zwei Mal sehr unterschiedlich überliefert. In 1. Mose 16
wird „die Trennung Hagars von ihrem Herrenhaus“ erzählt („mit der Vorgeschichte,
wie es zur Eingliederung der Sklavin in die Familie und ihrer Schwangerschaft kam“)
und in 1. Mose 21 die „Vertreibung der Sklavin mit ihrem Sohn“. In beiden Fällen er-
fährt Hagar Hilfe und Rettung, indem sie „dem Boten Gottes“ begegnet.

Hagars Flucht: 1. Mose 16,1-16

In 1. Mose 16 unterscheidet Irmtraud Fischer zwischen einer ursprünglichen Grun-
derzählung Gen 16G, in der (S. 263f.) „Sara… die treibende Kraft hinter all dem Ge-
schehen“ ist und in der aber trotzdem Hagar als aus der Not gerettetes Opfer dieses
Geschehens  in  den Mittelpunkt  gerückt  wird,  und zwei  späteren  Bearbeitungen.
Letztere Teile des Textes versehe ich mit violetten und roten Markierungen. Hinzu
kommt ein Überlieferungsstück, das noch älter als die Grunderzählung ist (in blauer
Markierung):

1 Sarai, Abrams Frau, gebar ihm kein Kind. Sie hatte aber eine ägyptische
Magd, die hieß Hagar.

2 Und Sarai sprach zu Abram: Siehe, der HERR hat mich verschlossen, dass
ich nicht gebären kann. Geh doch zu meiner Magd, ob ich vielleicht durch
sie zu einem Sohn komme. Und Abram gehorchte der Stimme Sarais.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 34

3  Da nahm Sarai, Abrams Frau, ihre ägyptische Magd Hagar und gab sie
Abram, ihrem Mann, zur Frau, nachdem Abram zehn Jahre im Lande Kana-
an gewohnt hatte.

4 Und er  ging zu Hagar,  die  ward schwanger.  Als  sie nun sah,  dass sie
schwanger war, achtete sie ihre Herrin gering.

5 Da sprach Sarai zu Abram: Das Unrecht, das mir geschieht, komme über
dich! Ich habe meine Magd dir in die Arme gegeben; nun sie aber sieht,
dass sie schwanger geworden ist, bin ich gering geachtet in ihren Augen.
Der HERR sei Richter zwischen mir und dir.

6 Abram aber sprach zu Sarai: Siehe, deine Magd ist unter deiner Gewalt;
tu mit ihr, wie dir’s gefällt. Da demütigte Sarai sie, sodass sie vor ihr floh.

7 Aber der Engel des HERRN fand sie bei einer Wasserquelle in der Wüste,
nämlich bei der Quelle am Wege nach Schur.

8 Der sprach zu ihr: Hagar, Sarais Magd, wo kommst du her und wo willst
du hin? Sie sprach: Ich bin von Sarai, meiner Herrin, geflohen.

9 Und der Engel des HERRN sprach zu ihr: Kehre wieder um zu deiner Her-
rin und demütige dich unter ihre Hand.

10 Und der Engel des HERRN sprach zu ihr: Ich will deine Nachkommen so
mehren, dass sie der großen Menge wegen nicht gezählt werden können.

11 Weiter sprach der Engel des HERRN zu ihr: Siehe, du bist schwanger ge-
worden und wirst  einen Sohn gebären,  dessen Namen sollst  du Ismael
nennen; denn der HERR hat dein Elend erhört.

12 Er wird ein Mann wie ein Wildesel sein; seine Hand wider jedermann
und jedermanns Hand wider ihn, und er wird sich all seinen Brüdern vor
die Nase setzen.

13 Und sie nannte den Namen des HERRN, der mit ihr redete: Du bist ein
Gott, der mich sieht. Denn sie sprach: Gewiss hab ich hier hinter dem her-
gesehen, der mich angesehen hat.

14  Darum nannte man den Brunnen: Brunnen des Lebendigen, der mich
sieht. Er liegt zwischen Kadesch und Bered.

15 Und Hagar gebar Abram einen Sohn, und Abram nannte den Sohn, den
ihm Hagar gebar, Ismael.

16 Und Abram war sechsundachtzig Jahre alt, als ihm Hagar den Ismael ge-
bar.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 35

Vers 3 beurteilt  Fischer (S.  262) unter anderem deswegen als  späteren Einschub,
weil dem Abram hier „Hagar … ‚zur Frau‘ (und nicht etwa zur Nebenfrau!) gegeben
wird“  und  dadurch  „rechtlich  ein  Eheverhältnis“  begründet  wird,  während  die
„Grunderzählung … konsequent beim Terminus ‚Sklavin‘  als  Standesbezeichnung“
bleibt,  was  ja  ohnedies  geschlechtlichen  Umgang  des  Herrn  mit  ihr  nicht  aus-
schließt.23“ Dass dieses offensichtliche Interesse an der Darstellung des Kindes der
Hagar  „als  (legitimen) Sohn Abrahams … erst  wieder in  V15f.  aufgegriffen wird“,
spricht für einen Zusammenhang von Vers 3 und 15-16 als nachträgliche Bearbei-
tung der Erzählung. Vor allem die „Zeit- und Ortsangabe“ innerhalb von Vers 3, die
„das Geschehen in die Lebensgeschichte des in der ganzen Handlung passiven Erzva-
ters“ einordnet, weist eindeutig darauf hin, dass diese Verse zur Priesterschrift ge-
hören.

Dasselbe gilt (S. 263) für

die Verse 15-16 als Abschluß der Geschichte: Es fehlt die Ausführungsnotiz
zum Rückkehrbefehl V9, sie ist in V15f. stillschweigend vorausgesetzt. V11
wird ausdrücklich auf die Benennung des Kindes durch die Mutter verwie-
sen, V15 gibt nun aber der Vater den Namen, der jedoch Ausdruck einer
Erfahrung der Mutter ist. Das gezielt von Sara für sich geplante Kind wird
in V15 ausschließlich vom Vater als Sohn angenommen. Von der Stellung
Saras zu Ismael erfährt man kein Wort. …

V16 richtet  durch die  Verankerung  des  Kindes  in  der  Lebensgeschichte
Abrahams  wiederum  –  wie  schon  V3  –  die  gesamte  Begebenheit  aus-
schließlich auf den Patriarchen hin aus.

Auch (S. 264) der Vers 9 mit dem „Rückkehrbefehl“ des Engels an Hagar muss nach
Fischer später hinzugefügt worden sein, da die

ursprüngliche Geschichte … in V14 durch die Brunnenätiologie [= Erklärung
des Namens] nur dann einen befriedigenden Abschluß [erfährt], wenn an-
genommen werden kann, daß Hagar mit ihrem Sohn in der Gegend des
Brunnens wohnen bleibt.

23 Dazu verweist Fischer (S. 262, Anm. 15) auf Karen Engelken, Frauen im Alten Israel, BWANT
130, Stuttgart 1990, S. 184:

Der israelitische Mann kann sich seiner Sklavinnen und seiner weiblichen Arbeitskräfte
nach seinen Vorstellungen bedienen, er kann auch sexuellen Umgang mit ihnen pflegen,
geheiratet hat er sie jedoch offensichtlich nicht. Um eine vollgültige Ehe zu begründen,
werden abhängige Personen in der Regel zuvor in den Stand von Freien erhoben.

Fischer fügt hinzu:
Da Hagar als Sklavin Saras bezeichnet wird, ist das Einverständnis der Ehefrau offen-
sichtlich Vorbedingung für sexuelle Kontakte (vgl. auch Gen 30).



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 36

Ohnehin fällt auf, dass die drei Verse 9 bis 11 alle mit derselben vollständigen Rede-
einleitung  WaJJOˀMäR  LaHH  MaLˀAK  JHWH  (=  „Und  es  sprach  zu  ihr  der  Bote
JHWHs“) beginnen, ohne dass „Hagar die Rede des Engels … durch eine Antwort un-
terbricht“, was dafür spricht, dass zwei von ihnen „zum Verständnis des Erzählten
unnötig“ sind und „nur als sekundärer Einschub gedeutet werden“ können.

Nachdem der Engel in Vers 8 Hagar nach ihrer „Herkunft und Zukunft“ fragt und „die
Sklavin denn auch wahrheitsgetreu“ auf die erste Frage antwortet, „ist vom Boten
ein Gotteswort“ über

Hagars zukünftiges Schicksal … zu erwarten. Er aber schickt Hagar wieder
in ihre Vergangenheit zurück. Sie soll mit göttlicher Sanktion unterdrückte
Sklavin bleiben.

Der folgende Vers 10 enthält „eine Mehrungsverheißung für die ausländische Skla-
vin, wie sie sonst nur den Patriarchen selber gegeben wird“ (zum Beispiel in 1. Mose
15,5; 22,17; 32,13) und ist nach Fischer ebenso wenig ursprünglich wie Vers 9 (S.
264f.):

Nach dem harschen Befehl von V9 wirkt diese üppige Verheißung wie ein
Köder, der die Zumutung der neuerlichen Unterdrückung verlockend ma-
chen soll.

Für die nachträgliche Einfügung der Verse 9-10 spricht auch (S. 265), dass in ihnen
mit

keinem Wort … auf Hagars Zustand der Schwangerschaft verwiesen [wird].
Dies geschieht erst V11 im Geburtsorakel, das einen Namen für das Kind
vorschlägt, der mit der Erhörung der Not seiner Mutter verbunden wird.
Die Namenerklärung V11b steht nun aber in unvereinbarer Spannung zum
Rückkehrbefehl in V9. Dort wird Hagar befohlen, sich neuerlich unterdrü-
cken zu lassen,  hier  hört  JHWH auf  die Unterdrückung der Sklavin  und
stellt für ihren Sohn ein Leben in Freiheit und Ungebundenheit in Aussicht
(V12). Die Erklärung des Ismaelnamens und das Orakel für den Lebensweg
des Kindes sind daher dann sinnvoll, wenn seine Mutter aus ihrer Unter-
drückung erlöst wird.

Dass „die Aufforderung zur Rückkehr in V9 nicht zur Grunderzählung gehört, son-
dern erst später eingefügt wurde“, lässt sich unschwer dadurch erklären, dass

die Geschichte Gen 21 mit leichten Modifikationen nochmals erzählt wird.
Um die Version von Gen 21 … nach Gen 16 noch erzählen zu können, muß
Hagar in ihr Herrschaftshaus zurückgebracht werden.

Für Vers 10 erwägt Fischer, dass hier nicht in sehr später Zeit die erwähnten Verhei-
ßungen an die Patriarchen Abraham und Jakob zitiert und auf Hagar übertragen wer-



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 37

den, zumal „eine späte Einfügung einer derart großen Verheißung für die Stamm-
mutter der Ismaeliter in nachexilischer Zeit eher problematisch“ erscheint. Da sich in
ihrer Untersuchung bereits gezeigt hat, dass „sich späte Texte mehr auf das männli-
che Element“ konzentrieren und „teils … sogar Geschichten von Frauen auf deren
Männer übertragen“ werden, hält sie es für durchaus wahrscheinlich (S. 266), dass

die Aussagen von Gen 16,10 in den betreffenden Texten zitiert werden
und die Verheißungen daher ihren ursprünglichen Sitz im Leben im Spruch
an eine Frau haben.

So bestätigt sich Fischers Annahme, dass

V10 zusammen mit V9 eingefügt wurde und beide Verse sekundär sind.
Durch die üppige Verheißung von V10 wird der Kontrast zwischen V9 und
V11 etwas geglättet und zudem ein Trostpflaster für Hagar gegeben, für
die das Gotteswort  sonst nur abermalige Unterdrückung bereithält.  Der
Vers müßte dann allerdings einer Schicht zuzuordnen sein, die die Verhei-
ßungen bereits als verbindende Elemente der Erzählungen kennt.

Auf die ausführliche literarkritische Betrachtung der Verse 13-14 möchte ich nicht im
Einzelnen eingehen; Irmtraud Fischer (S. 270) geht davon aus, dass „sie wohl schon
vor der Einarbeitung der als sekundär erkannten Textteile (V9f.15f.) mit dem Grund-
bestand der Erzählung verknüpft gewesen sein“ müssen, da sie „die Eigenständigkeit
Hagars in dieser Gegend betonen und auch nicht andeutungsweise eine Verbindung
zur Abrahamssippe herstellen, noch auf die Rückkehr Hagars Bezug nehmen“:

Will  man nicht eine zusätzliche Bearbeitungsschicht von Gen 16 anneh-
men, die zeitlich vor diese Stücke anzusetzen wäre, so liegt die einzige lo-
gische  Erklärung  darin,  daß  die  Grunderzählung  eine  bereits  bekannte
Brunnenätiologie  als  Abschluß eingearbeitet  hat.  Damit  wäre in  V13-14
das älteste Stück des Textes zu sehen, das jedoch vermutlich nie selbstän-
dig existierte, sondern im Rahmen der Gestaltung der Grunderzählung sei-
ne schriftliche Fixierung der ursprünglich mündlichen Überlieferung erfah-
ren hat. Hagar wird damit zu einem Gegenbild der Erzeltern, wenn sie als
Ahnfrau eines freien Stammes (V12) und als Gründerfigur eines Heiligtums
vorgestellt wird!

Somit lassen sich laut Fischer in 1. Mose 16 drei Erzählschichten unterscheiden:

1. eine Grunderzählung Gen 16G, die aus den Versen V1.2.4-8.11-14 besteht und
(S. 371) in die „vermutlich ältere Ätiologien, die die Namen eines Brunnens
und  einer  Gottheit  erklären,  eingearbeitet“  wurden  (siehe  oben  schwarze
Schrift),



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 38

2. eine Erweiterung in Gen 16B um die Verse 9-10, um „im Zuge der Zusammen-
stellung mit Gen 21 … eine abermalige Trennung Hagars und ihres Sohnes von
den Erzeltern erzählen zu können“ (violette Schrift),

3. und schließlich „priesterschriftliche genealogische Notizen“ in V3.15-16, durch
die das Kapitel „zum heutigen Endtext gestaltet“ wurde.

Welche Aussageabsichten verfolgen nun die drei verschiedenen Schichten der Erzäh-
lung in 1. Mose 16? Das Kapitel steht (S. 291) im Zusammenhang mit „der Unfrucht-
barkeit Saras und deren Lösungsversuch samt den aus ihm folgenden Komplikatio-
nen“. Die Verse 1-6 stellen von daher (S. 292) „eine weitere Geschichte des Klein-
glaubens den Verheißungen gegenüber“ dar, obwohl die „Geschichte selbst … die
Sohnes-(Nachkommenschafts-)Verheißung  mit  keinem  Wort“  erwähnt.  Hier  wird
„einfach die menschliche Notlage der Kinderlosigkeit“, die in Kapitel 15 „in bezug auf
den Mann, dort jedoch mit Blick auf die Verheißung, abgehandelt“ wird, „von der
Sicht der Ehefrau her“ vorgestellt.

Bedrückung und Rettung Hagars in der Grunderzählung Gen 16G

Die  Grunderzählung Gen 16G stellt  in  „ihrem ersten Teil“  die  Charaktere  zweier
Frauen und eines Mannes einander gegenüber.

Sara ergreift die Initiative, um „ihre Kinderlosigkeit zu beheben“, und zwar mit Hilfe
„der  gemeinorientalischen  Rechtsinstitution  des  stellvertretenden  Gebärens  der
Sklavin für ihre Herrin.“ Als diese Sklavin im Zuge ihrer Schwangerschaft beginnt,
ihre Herrin mit Geringschätzung zu behandeln, ist Sara

nicht bereit, den Konflikt, der aus der Rebellion der Sklavin entsteht, unter
Frauen auszutragen. Um sich nicht mit Hagar auf eine Ebene stellen zu
müssen, ist sie bereit, sich pro forma dem Patriarchat unterzuordnen. Tat-
sächlich tut sie dies jedoch nicht. Sie bestimmt über ihren Mann, beschul-
digt ihn mit aggressiven Vorwürfen für eine Sache, die er nicht verschuldet
hat.  Für ihre Interessen ist jedoch seine patriarchale Verantwortung für
die  Familienordnung nützlich  und nur  insofern  gibt  sie  vor,  sich  seiner
Kompetenz  zu  unterwerfen.  Richterfunktion  gesteht  sie  ihm  allerdings
nicht zu. Er ist der Angeklagte, als Richter akzeptiert sie allein JHWH. Als
Abraham, der offensichtlich den Schachzug seiner Frau durchschaut, den
Konflikt auf die Ebene der Frauen zurückverweist, verweigert sie sich den-
noch einer vernünftigen Lösung. Sie übt das Recht der Stärkeren exzessiv
aus und unterdrückt die unfreie Frau.

Die Folge ist allerdings (S. 293), dass sie damit sowohl „das bereits gezeugte Kind
und ihre Sklavin“ verliert, denn die Sklavin flieht aus ihrem Einflussbereich.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 39

Abraham reagiert  gegenüber  seiner  „starken  Frau“  eher  zurückhaltend  und
schwach:

Er folgt vorerst fraglos den Anweisungen seiner Frau und erfüllt ihr den
Kinderwunsch durch ihre Sklavin.  Als  durch die Schwangerschaft jedoch
der Konflikt um das Ansehen zwischen den beiden Frauen ausbricht, weist
er es zurück, daran beteiligt zu sein. Er argumentiert gegen die Vorwürfe
seiner Frau nicht mit der patriarchalen Ordnung, sondern mit der aus die-
ser folgenden hierarchischen Gesellschaftsordnung, die neben der Unter-
ordnung der Frau unter den Mann auch die Zweiteilung der Gesellschaft in
Herren/Herrinnen und Knechte/Sklavinnen vorsieht. Da Sara zur ersteren
Schicht gehört, hat sie Anteil an patriarchaler Gewalt.

Diese Reaktion Abrahams ist

Hagar gegenüber … als Feigheit zu bewerten, da er dem Druck der Stärke-
ren zulasten der Schwächeren nachgibt. Die Erzeltern versagen also beide
angesichts der von ihnen initiierten Dreiecksbeziehung mit der Sklavin.

Hagar wiederum wird zunächst

ausschließlich als stummes Objekt gezeichnet. Der unfreien Frau wird kei-
ne Möglichkeit gegeben, über ihre Sexualität frei zu bestimmen.

Als Hagar von ihrem Herrn schwanger geworden ist (S. 294), erkennt sie ihre „Be-
deutung für die Familie“ und verändert ihre

Sichtweise  der unfruchtbaren Herrin.  Während sich der Blickwinkel  der
Sklavin verändert, und damit auch die angestammte soziale Rangordnung,
besteht  die  Herrin  auf  der  Unveränderlichkeit  des  Sozialgefüges.  Sara
nützt denn auch das patriarchale Placet  ihres Mannes in der Unterdrü-
ckung ihrer Sklavin voll und ganz aus. Hagar ist jedoch nicht bereit, sich un-
terzuordnen und entscheidet sich für den zweiten möglichen Weg ihrer
Emanzipation, indem sie von ihrer Herrschaft flieht.

Damit ist der

erste Teil  der Grunderzählung … eine Bedrückungsgeschichte, wobei die
fremdstämmige Sklavin die Unterdrückte, ein für die Interessen ihrer Herr-
schaft benütztes Werkzeug ist, das Ehepaar aber in der Position der Aus-
beuter und Bedrücker steht. Und Sara hat hierin die traurige Führungspo-
sition!

Im zweiten Teil  der Erzählung wird aus der „Geschichte der Erzeltern … eine Ge-
schichte der Hagar“. Dem Engel JHWHs gegenüber, der sie in der Wüste findet,

antwortet sie nicht ausweichend, sondern steht klar zu ihrer Flucht. Bei
den Worten Hagars hat man den Eindruck, daß sie sich im Recht fühlt. Sara



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 40

sieht sie nicht nur in ihrer Rechtsstellung als Herrin, sondern – entspre-
chend V4b – als Person wie sich selbst. Das geht daraus hervor, daß sie
den Namen Saras erwähnt. Den sozialen Rang, auf dem Sara ja so sehr in-
sistierte, daß sie ihre Sklavin zur Flucht trieb, spricht sie ebenfalls an. …
Hagar antwortet nicht als Frau, die ein schlechtes Gewissen hat, sondern
selbstbewußt und entschlossen zu ihrer Entscheidung stehend.

In der Grunderzählung „akzeptiert“ der Bote Gottes

Hagars Flucht mit der entscheidenden Konsequenz, daß der Sohn Abra-
hams in der Wüste geboren und leben wird, daß seine Mutter aufgrund ih-
rer Rettung das Kind benennt, und Mutter und Sohn in Zukunft frei sein
werden.

Das bedeutet (S. 294f.):

JHWH hört auf die Unterdrückung der Mutter und befreit sie dadurch. Die
Rettung bestimmt programmatisch vorerst die Namengebung und schließ-
lich die Zukunft der Hagarfamilie.

Der  zweite  Teil  der  Erzählung V7-14 ist  in  16G damit  eine Rettungsge-
schichte. JHWH greift auch hier, wie schon 12,17, zugunsten der in der so-
zial schwächsten Position stehenden Frau ein.

Im Unterschied zur Preisgabeerzählung in 1. Mose 12 trägt hier (S. 295) im Kapitel 16
aber Hagar selbst

aktiv zu ihrer Befreiung aus der Unterdrückung bei, indem sie aus eigenem
Antrieb flieht, wohingegen Sara passiv bleibt und eine Änderung der Situa-
tion nur durch JHWHs Tun erfolgt.

Der Abschluss der Grunderzählung ist insofern einzigartig, als nirgends sonst eine
Frau „den Gott ihrer Rettung“ benennt und „dadurch ihrer persönlichen Gotteser-
fahrung Ausdruck“ gibt:

JHWH [wird] ihr Gott…, den sie in ihrem Leben erlösend erfährt. Gleichzei-
tig benennt sie den Ort der Begegnung mit dem göttlichen Boten, wodurch
wohl eine Kultstätte konstituiert wird. Gottesname und Heiliger Ort ste-
hen hier mit der Erfahrung einer Frau in Verbindung. … In der unfreien
Frau Hagar wird hier zudem – erstmals in der Bibel – einem Menschen
eine Gottesbegegnung durch einen Engel  zuteil.  Eine unterdrückte Frau
fremder Herkunft erfährt die Hilfe des Gottes der Erzeltern! Durch seinen
Boten geht er  ihr auf  ihrer  Flucht durch den Ort  der Lebensbedrohung
nach, findet sie und gesteht ihr, gegen den Willen der Erzeltern, die sie in
Sklaverei wissen wollen, Freiheit zu. JHWH steht nicht nur für seine Ver-
heißung gerade, sondern auch für deren Träger. Das, was sie verschulden,



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 41

macht er durch sein rettendes Eingreifen wieder gut. Er rettet jedoch da-
bei  nicht  die  Interessen von Sara  und Abraham, sondern Hagar  aus  all
ihren Bereichen der Unterdrückung. Treffend formuliert dies Marie-Theres
Wacker: „Hagar wird befreit als Rechtlose…Nicht-Israelitin, als Frau.“24

Die bearbeitete Erzählung Gen 16B als „text of terror“

Die (S. 296) „Bearbeitungsschicht“ verändert die befreiungstheologische Zielrichtung
der Grunderzählung, indem Vers 9 „Hagar in ihre sozialen Schranken zurück[weist]“.
Der ebenfalls ergänzte Vers 10 „akzeptiert sie aber auch in ihrem Wert für die Erzel-
ternfamilie, indem sie Anteil an deren Verheißung bekommt!“ Trotzdem wird durch
diese Bearbeitung „aus der ursprünglichen ‚Exodus‘-Geschichte“ ein Text des Schre-
ckens („text of terror“), wie Phyllis  Trible ihn genannt hat25.  Es ist ungeheuerlich,
dass

der Rettergott Israels, JHWH, die Unterdrückung zwar hört, jedoch nichts
gegen sie unternimmt, ja sie sogar befürwortet… Der göttliche Bote befür-
wortet ausdrücklich die Unterdrückung der Sklavin, indem er sie zu ihrer
Herrin zurückschickt und ihr noch stärkere Unterdrückung als jene, die zur
Flucht führte, zumutet: Hagar soll sich nicht nur der Hand Saras unterwer-
fen, wie dies Abraham V6 indirekt vorschlug, sondern unter beide Hände
der Herrin. Die Konsequenzen für das Gottesbild, das diese Bearbeitungs-
schicht vertritt, wurden wenig bedacht. Der Gott des Exodus, JHWH, der
Sklaverei verneint und aus der Unterdrückung befreit, schickt hier die aus
der Knechtschaft Entkommene wieder zu ihrer „Pharaonin“ zurück! Wohl
im Wissen um die Zumutung, JHWH einen derartigen Befehl zuzutrauen,

24 So zitiert Fischer (S. 295, Anm. 140) Marie-Theres Wacker, 1. Mose 16 und 21: Hagar – die Be-
freite, in: Eva Renate Schmidt u.a., Hg., Feministisch gelesen, Bd. 1, Stuttgart 19892, S. 25-32,
hier S. 28. 

25 Fischer weist (S. 296, Anm. 141) auf den „antithetischen Charakter von Gen 16 zur Exoduser-
zählung“ hin, den Phyllis Trible, Mein Gott, warum hast du mich vergessen!, Gütersloh 19902,
S. 34, folgendermaßen aufzeigt:

Unerklärlicherweise identifiziert sich der Gott, der später angesichts (rˀh) des Leidens
(ˀōnî) eines versklavten Volkes herniedersteigt, um sie aus der Hand der Agypter zu be-
freien (Ex 3,7-8), hier mit dem Unterdrücker und befiehlt einer Magd, nicht nur in die
Knechtschaft zurückzukehren, sondern auch in das Leiden. Somit findet die Ungewißheit
am Anfang dieser Episode ihre Auflösung darin, daß das Leiden gutgeheißen wird. ‚Sarai
bedrückte sie‘ (16,6b) und ‚der Bote des Herrn fand sie‘ (16,7a) stehen parallel zueinan-
der in Form und Inhalt. Umzingelt von diesen Sätzen erweist sich Hagars Flucht als ver-
geblich.

Im Original heißt Phyllis Tribles Buch: Texts of terror (Ouvertures to biblical theology 13), Phil-
adelphia 19852.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 42

wird dem Boten unmittelbar darauf eine überaus große Verheißung in den
Mund gelegt. So ist es nicht verwunderlich, daß in V10 eine abermalige Re-
deeinleitung steht. Diese will  bewußt betonen, daß auch dies göttliches
Wort ist, nicht nur das Wort der göttlich sanktionierten Bedrückung.

Indem (S. 296f.) die „Bearbeitungsschicht“ auf diese Weise die „Unterdrückungsfor-
derung“ mit einer „Verheißung“ verknüpft, versucht sie das durch Vers 9 entstehen-
de problematische Gottesbild zu korrigieren. Dieser Vers ergibt nach Fischer (S. 297)
„nur in Verbindung mit Gen 21 einen erklärbaren Sinn“, da „die Rückführung Hagars
notwendig“ ist, um „diese Version der Geschichte, nach der Ismael im Hause der Erz-
eltern geboren wurde, erzählen zu können“. Die Zielrichtung von Gen 16B liegt aber
keinesfalls  in einer eigenständigen „theologischen Aussage“, denn „JHWH erweist
sich nirgends in den EEE als ein Gott, der Unterdrückung gutheißt.“

Patriarchale Familienidylle in der Endversion Gen 16P

Durch die priesterschriftliche Bearbeitung der Erzählung Gen 16P wird „Ismael  …
zum legitimen Sohn Abrahams,  zu seinem Erstgeborenen“.  Obwohl  mehrfach er-
wähnt wird, dass „Ismael von Hagar geboren wurde“, wird immer „nur von seinem
Sohn gesprochen, nie von ihrem. Er benennt den Sohn.“ In den P-Notizen wird der
Name Ismael auch nicht erklärt, „da der Name ja an der Erfahrung der Mutter, nicht
an der des Vaters hängt.“

Indem P (S. 298) „auch in den ersten Teil der Erzählung gestaltend“ eingreift, wird
schon hier „das Geschehen – weg von Sara – auf Abraham hin zentriert“. Eigentlich
wird durch die Einfügung von Vers 3 „der Handlungsverlauf V4-6 unschlüssig, da Ha-
gar durch eine rechtskräftige Eheschließung nicht mehr im Sklavenstand wäre, son-
dern als  Freie angesehen werden müßte.“  Dadurch wird allerdings die Unterdrü-
ckungserzählung Gen 16B insofern abgemildert, als „die Rückkehr Hagars zu ihren
Unterdrückern in einer ‚Familienidylle‘“ endet, denn ihr „Kind wird in der Obhut sei-
nes Vaters geboren“ und die vom Engel

angekündigte, neuerliche Unterdrückung der Sklavin tritt nicht ein. Sie ge-
biert für Abraham und nicht für Sara! So endet 16B durch die Einarbeitung
der P-Teile in familiärer Eintracht, der Erzvater  bietet seinem Sohn und
dessen Mutter ein Zuhause!

Hagars und Ismaels Vertreibung: 1. Mose 21,8-21

Die (S. 299) zweite Geschichte über Hagar und ihren inzwischen geborenen Sohn Is-
mael schließt sich unmittelbar an die Geburtsgeschichte Isaaks an, die in 1. Mose
21,1-8 erzählt wird. Vers 8, der diese Erzählung „mit einer Notiz über ein Fest anläß-
lich der Entwöhnung des Knaben“ beschließt, bildet zugleich (S. 200) die „situative
Einleitung zur folgenden Erzählung“. Fischer beurteilt die Erzählung als im Großen



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 43

und Ganzen einheitlich gestaltet  und unterscheidet von der Grunderzählung Gen
21G lediglich die im folgenden Text rot markierten Verse bzw. Versteile als nachträg-
liche Bearbeitungsschicht Gen 21B26:

8 Und das Kind wuchs heran und wurde entwöhnt. Und Abraham machte
ein großes Mahl am Tage, da Isaak entwöhnt wurde.

9 Und Sara sah den Sohn Hagars, der Ägypterin, den sie Abraham geboren
hatte, dass er lachte.

10 Da sprach sie zu Abraham: Vertreibe diese Magd mit ihrem Sohn; denn
der Sohn dieser Magd soll nicht erben mit meinem Sohn Isaak.

11 Das Wort missfiel Abraham sehr um seines Sohnes willen.

12 Aber Gott sprach zu ihm: Lass es dir nicht missfallen wegen des Knaben
und der Magd. Alles, was Sara dir gesagt hat, dem gehorche; denn nach
Isaak soll dein Geschlecht genannt werden.

13 Aber auch den Sohn der Magd will ich zu einem Volk machen, weil er
dein Sohn ist.

14  Da  stand  Abraham früh am Morgen  auf  und nahm Brot  und einen
Schlauch mit Wasser und legte es Hagar auf ihre Schulter, dazu den Kna-
ben, und schickte sie fort. Da zog sie hin und irrte in der Wüste umher bei
Beerscheba.

15 Als nun das Wasser in dem Schlauch ausgegangen war, warf sie den
Knaben unter einen Strauch

16 und ging hin und setzte sich gegenüber von ferne, einen Bogenschuss
weit; denn sie sprach: Ich kann nicht ansehen des Knaben Sterben. Und sie
setzte sich gegenüber und erhob ihre Stimme und weinte.

17 Da erhörte Gott die Stimme des Knaben. Und der Engel Gottes rief Ha-
gar vom Himmel her und sprach zu ihr: Was ist dir, Hagar? Fürchte dich
nicht; denn Gott hat gehört die Stimme des Knaben dort, wo er liegt.

18 Steh auf, nimm den Knaben und führe ihn an deiner Hand; denn ich will
ihn zum großen Volk machen.

19 Und Gott tat ihr die Augen auf, dass sie einen Wasserbrunnen sah. Da
ging sie hin und füllte den Schlauch mit Wasser und gab dem Knaben zu
trinken.

26 Priesterschriftliche  Anteile  gibt  es  nach  Fischer  (S.  332)  im  Kapitel  21  nicht.  Die
„Einarbeitung“ der „P-Stücke von Gen 16 … verknüpft Gen 16 … nicht mit Gen 21, sondern
mit Gen 17. Eine Vertreibung Hagars mit ihrem Sohn kennt P nicht.“ 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 44

20 Und Gott war mit dem Knaben. Der wuchs heran und wohnte in der
Wüste und wurde ein Bogenschütze.

21 Und er wohnte in der Wüste Paran und seine Mutter nahm ihm eine
Frau aus Ägyptenland.

Dass Ismael teilweise als BäN = „Sohn“ (V9.10.11.13), als JäLäD = „Kind“ (V14.15.16)
oder als NaˁAR = „Junge“ bezeichnet wird, ist nach Fischer kein Grund für eine Zu-
weisung der betreffenden Textteile zu verschiedenen Versionen, vielmehr (S. 307)
hebt die unterschiedliche Wortwahl jeweils besonders die „drei zentralen Themen
der Erzählung“ hervor: im Zusammenhang mit Bän den „Konflikt um das Erbe“, mit
JäLäD den Kontrast des Ergehens der beiden Kinder im häuslichen „Verbleiben für
Isaak“  und der  lebensgefährdenden „Vertreibung für  Ismael“  und schließlich  mit
NaˁAR die „göttliche Bewahrung des verstoßenen Ismael“.

Dabei setzt die Grunderzählung übrigens voraus (S.  313), dass „Ismael … noch so
klein“ sein muss, dass „Hagar ihn tragen kann“, denn „Hagar wird … mit ihrem Sohn
im Arm vertrieben“. Anders als in der späteren priesterschriftlichen Bearbeitung der
Erzelternerzählungen ist „aus dem Knaben“ also nicht „bereits ein junger Mann von
etwa siebzehn Jahren geworden“, sondern „die beiden Knaben“ sind „altersmäßig
nicht weit auseinander“.

Auch (S. 304) „die Ungereimtheit…, daß auf das Weinen der Hagar hin (V16) Elohim
[= Gott] die Stimme Ismaels hört (V17a.b)“, veranlasst Fischer nicht zu einer diesbe-
züglichen Textänderung, obwohl schon die erste griechische Übersetzung „der Erhö-
rung der Stimme des Knaben sein eigenes Schreien vorangehen“ lässt, allerdings da-
durch den Sinn des Textes verschiebt. Irmtraud Fischer hält den hebräischen Text für
„durchaus  logisch,  denn  unmittelbare  Todesgefahr  besteht  (vorerst)  nur  für  den
Knaben“; aber es geht der Grunderzählung nicht ausschließlich um die Errettung Is-
maels,  sondern  auch  der  „Mutter  aus  ihrer  Verzweiflung  über  den  sterbenden
Sohn“, und das wird im Weinen der Hagar besonders hervorgehoben.

Vertreibung des erstgeborenen Erben mit seiner Mutter in Gen 21G

Anders als (S. 323) in 1. Mose 16 steht in 1. Mose 21 „der Konflikt um das Erbe“ im
Mittelpunkt, nicht „die Rivalität der beiden Frauen“ Sara und Hagar. Aber wieder ist
es Sara, die beim Entwöhnungsfest für ihren Sohn Isaak den Plan fasst (S. 324),

den Erstgeborenen ihres Mannes und dessen Mutter zu vertreiben, um so
die Rivalität zur anderen Frau, die sich in den Söhnen fortsetzt, für immer
zu beenden. Ihr Sohn muß Universalerbe werden; das ist nur mit einer Eli-
minierung des anderen Sohnes aus dem Familienverband zu erreichen.

Dabei ist vorausgesetzt, dass „Ismael im Hause der Erzeltern geboren und als recht-
mäßiger Sohn anerkannt wurde, andernfalls er nicht erbberechtigt wäre“; damit tritt



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 45

um so krasser hervor, wie unterschiedlich Abraham, indem er fraglos „dem Willen
seiner Frau“ nachkommt, seine beiden Söhne behandelt (S. 324f.):

Richtet er für Isaak und Sara ein üppiges Festmahl aus, so hat er als aller-
letzte Wohltat für die andere Mutter mit ihrem Kind nur Wasser und Brot
übrig.

Die Lage der Hagar wird in der Grunderzählung als aussichtslos geschildert. Sie (S.
325) „bleibt  stummes Opfer der Vertreibung,  der Erzähler  läßt  sie  nicht  zu Wort
kommen.“ Sowohl ihr Kind als auch sie selbst sind in der Wüste „vom Verdursten be-
droht“:

In diese Todesszenerie der völligen Verlassenheit schickt Elohim [= Gott]
seinen Boten, um Kind und Mutter vor dem Sterben zu bewahren. Diese
plötzliche Wende sichert vorerst das nackte Überleben des Kindes, eröff-
net aber zudem durch eine große Verheißung einen gesicherten Weg in
die Zukunft. Was das Erzelternpaar Hagar und Ismael angetan hat, saniert
Gott durch seine Zuwendung für die vertriebene Frau und deren Kind. Gen
21G ist damit die Geschichte einer Rettung aus Todesnot, die nicht nur mit
dem Überleben der Bedrängten endet, sondern von einem gottbeschütz-
ten weiteren Lebensweg zu berichten weiß.

Auf Grund eines ausführlichen Vergleichs (S. 326ff.) der Gemeinsamkeiten und Un-
terschiede der beiden Grunderzählungen in Kapitel 16 und 21 lässt sich nach Fischer
(S. 331)

das Verhältnis der beiden Texte zueinander besser erklären…, wenn man
annimmt, daß der Verfasser von Gen 21G bereits auf die schriftliche Versi-
on von Gen 16G zurückgreifen konnte und gezielt eine neue Geschichte
mit kreativer Verarbeitung des Stoffes gestaltet hat.

Das mag auch der Anlass dafür gewesen sein (S.  332), die Verse 9 und 10 in die
Grunderzählung von 1. Mose 16 einzuschieben.

Abrahams Rolle in Gen 21B und ein Ausblick auf das Kapitel 22

Die Bearbeitungsschicht (S. 325) von 1. Mose 21 (Gen 21B) verändert die Absicht der
Grunderzählung (Gen 21G) insofern, als in ihr „Hagar und ihr Kind … zwar ebenso ge-
rettet“ werden, aber Gott selbst ist „ausdrücklich für ihre Vertreibung und setzt sie
damit der Todesgefahr aus“. Das Gottesbild wird in dieser Version der Geschichte
zwiespältig; zwar (S. 326) macht die „göttliche Zusage an Abraham von vorneherein
einen letalen Ausgang der Szene in der Wüste unmöglich“, aber Gott „sieht … den-
noch bis zum letztmöglichen Zeitpunkt dem Elend Hagars tatenlos zu“. Dass „Hagars
Wasservorrat gerade in einer Wüstengegend zu Ende geht, die einen von Abraham



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 46

selber gegrabenen Brunnen hat“, scheint diese Schicht der Erzählung allerdings mit
der hinzugefügten Bemerkung „bei Beerscheba“ als „göttliche Fügung“ zu deuten:
„Gott  rettet  damit  den  mit  spärlichster  Versorgung  vertriebenen  Abrahamsohn
durch das  Wasser  des  väterlichen Brunnens.“  Indem Gott  hier  „in  Not  geratene
Menschen … um Abrahams willen“ rettet, ist „er nicht mehr der Gott, der sich mit
den Entrechteten und Notleidenden um ihrer selbst willen solidarisiert, sondern sei-
ne Pläne sind den Menschen vorerst verborgen, er rettet erst durch die Not hin-
durch“. Wie 1. Mose 20 oder 18,22ff. stellt auch die Erweiterung 1. Mose 21,11-13
(S. 333) „den Erzvater als exemplarischen Gerechten dar, der Gottes Anweisungen
aufs Wort gehorsam ist“ und (S. 332) für den Gott

entweder parteinehmend eingreift (Gen 20B) oder ihm seine eigene Ge-
rechtigkeit anrechnet, die ihn dazu befähigt, fürsorgend für unschuldige
Menschen einzutreten, welche durch den göttlichen Rechtsspruch bedroht
werden (Lot, Abimelek, Hagar).

Nach Fischer (S. 333)

ist  zu  vermuten,  daß diese  Bearbeitung auch Auswirkungen auf  die  im
Kontext stehende zweite Erzählung (Gen 22) von der Trennung eines Abra-
hamsohnes von seinem Vater hat.

Jedenfalls „gibt es starke Verbindungen zwischen Gen 21 und Gen 22“, und Fischer
nimmt an, dass

die beiden Texte bewußt aufeinander bezogen sind. … Hier wie dort soll
ein Abrahamsohn das Erzelternhaus auf  Nimmerwiedersehen verlassen,
beidemale wird er im letzten Augenblick durch die Erscheinung eines En-
gels gerettet.

Ja, Fischer vermutet sogar (S. 335f.), dass „beide Texte in ihrer Grundschicht von ein
und demselben Verfasser stammen.“

Welchen Sinn könnte die Erzählung 1. Mose 22 in diesem Zusammenhang haben?
Nachdem (S. 337) die „beiden Texte Gen 16.21 … das menschliche Versagen sowohl
Saras als auch Abrahams“ erweisen und in „Gen 21 … Ismael aufgrund seiner Kon-
kurrenz mit dem geliebten Isaak leichtfertig geopfert“ wird, verbleibt

den Erzeltern nur mehr ein Sohn… Er trägt nun die ganze Hoffnung. Und
eben diesen einzig Verbliebenen, Geliebten, fordert Gen 22 Gott für sich
als  Opfer!  Konsequenz dieser  Forderung ist,  daß das Erzelternpaar nun
wieder kinderlos werden soll.  Ismael als menschlichen Versuch, das Pro-
blem der Kinderlosigkeit zu lösen, hat man ja eilfertig fortgeschickt. Das
Erzelternpaar ist alt und jenseits der biologischen Möglichkeiten, weitere
Kinder zu haben. Gen 22 greift damit radikal an die Wurzeln der Existenz.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 47

Die parallele Gestaltung von Gen 22 zu Gen 21 weist darauf hin, daß Gott
dem Erzvater  zumutet,  die  Trennung, die er von seinem Erstgeborenen
leichtfertig vollzogen hat, nun vom einzig verbliebenen Sohn, vom gehät-
schelten Isaak (22,2), selber zu vollziehen. Der eine Sohn wurde leichten
Herzens preisgegeben, der andere muß schweren Herzens geopfert wer-
den.

Die Erprobung Gottes (22,1) besteht somit darin, daß Abraham beweisen
muß, ob er, wie in seinem bisherigen Leben, nur bereit ist, den Weg des
geringsten Widerstandes für sich selber zu gehen, oder ob er im Gehorsam
gegen seinen Gott, dem er alles verdankt, auch bereit ist, mit seinem Sohn
seine eigene Zukunft – und damit sich selber hinzugeben. Gen 22 ist daher
nicht nur im Kontext von Gen 21 zu sehen, sondern im Zusammenhang mit
allen Preisgabeerzählungen, mit Gen 12.16.20.21.

Im letzten Kapitel  ihres Buches geht Fischer darauf  ein,  was  „dieser  Kontext  der
‚Frauentexte‘ für die Theologie von Gen 22 einbringt“.

Die Frauentexte im Kontext des Abraham-Sara-Kreises
Im letzten Kapitel ihres Buches (S. 338) ordnet Irmtraud Fischer die besprochenen
Frauentexte  in  den  Gesamtzusammenhang  der  Erzelternerzählungen  des  Abra-
ham-Sara-Kreises ein. Ihr Ziel ist es dabei auch, herauszufinden (S. 339),

warum das Interesse gerade an diesen Geschichten über Frauen so groß
war, daß sie doppelt und dreifach erzählt werden, wohingegen Texte, die
in der Forschung für theologisch relevant betrachtet werden, einen we-
sentlich weniger breiten Raum im Endtext einnehmen. Nur mit der Lust
am Fabulieren, eine Deutung, die einer Trivialisierung weiblicher Lebens-
schicksale gleichkommt, läßt sich das Phänomen sicher nicht erklären.

Der  älteste  Abraham-Sara-Erzählkranz  mit  dem  Schwerpunkt  des  Eingreifens
JHWHs für die Frauen

Die „erste schriftliche Fassung“ des Abraham-Sara-Kreises, in der vermutlich auf „ur-
sprünglich mündlich tradierte Einzelerzählungen“ zurückgegriffen wurde und zu de-
nen auch die Erzählungen aus dem „Abraham-Lot-Kreis“ gehörten, ist nach Fischer
„wohl in die frühere Königszeit“ zu datieren, „auf alle Fälle vor dem Zusammenbruch
des Nordreiches“. Sie beschreibt sie (S. 341) „als lockere Zusammenstellung von in
sich geschlossenen Einzelerzählungen, die in ihrer Abfolge jedoch einen Erzählfort-
schritt bringen“:



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 48

Gen 12,10ff. setzt ein mit einer Erzählung von der Preisgabe und Rettung
der schönen (noch jungen) Sara. Daß die Frau wieder mit ihrem Ehemann,
der sie preisgegeben hat, zusammengeführt wird, ist Tat JHWHs.

Gen 16G zeigt nun, daß trotz der Rettung der Frau und ihrer Rückkehr zum
Ehemann die  Geburt  von  Kindern  ungewöhnlich  lange  auf  sich  warten
läßt. Sara ist unfruchtbar, diese Tatsache bedarf bis dorthin keiner eigenen
Erwähnung, da der Erzählverlauf von Gen 16 seine Dynamik von diesem
Problem her bezieht.  So ergreift  Sara  die Initiative,  um sich selber  von
ihrem Ehemann und einer von ihr abhängigen Frau Nachkommenschaft zu
schaffen. Dieser menschliche Weg, zu einem Kind zu kommen, scheitert je-
doch jämmerlich am Unvermögen der Erzeltern, der Sklavin Hagar inner-
halb der Familie Raum zu geben. Hagar flieht, das Kind, das sie trägt, wird
fern vom Erzelternpaar, jedoch in der Obhut JHWHs geboren.

Das alternde Ehepaar steht wiederum ohne Erben da; vom Verwandten
Lot hat man sich ja bereits aus materiellen Gründen getrennt (Gen 13*).
So bringt Gen 18*, die göttliche Ankündigung der Geburt eines Sohnes und
deren Erfüllungsnotiz, die Lösung des einen Bogens des frühesten Abra-
ham-Sara-Kreises,  der  sich  um  das  Problem  der  Nachkommenschaft
spannt. Der zweite Spannungsbogen ist jener um den Abraham-Lotkreis,
der mit Gen 19*, der Vernichtung Sodoms und der Errettung der Familie
Lots, gelöst wird.27

Da (S. 342) „in den Abraham-Sara-Erzählungen das Thema der Nachkommenschaft“
vorherrscht, ist die

Hauptperson … eindeutig Sara, deretwegen JHWH in Ägypten eingreift, die
die Initiative zur Erlangung von Nachkommenschaft ergreift, aber kläglich
an ihrem eigenen Plan scheitert, und die schließlich im Zentrum des Inter-
esses der göttlichen Besucher (Gen 18) steht, welche ihr übers Jahr die Ge-
burt eines Sohnes verheißen.

Das bedeutet nun aber für die früheste Schicht, daß als theologische Sinn-
dimension nicht mehr die großen Verheißungen an den Erzvater anzuge-
ben sind, sondern das Eingreifen JHWHs für die Frauen: Er  rettet Sara,
spricht Hagar Freiheit  und Zukunft für den zu gebärenden Sohn zu und
nimmt sich schließlich der alten Sara an, indem er auch ihr einen Sohn an-
kündigt.

27 Der Asterisk * zeigt an, dass nicht alle Teile dieses Textes der jeweils angegeben literarischen
Schicht angehören. 



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 49

Daraus zieht Irmtraud Fischer den Schluss (S. 343), dass

die große Bedeutung der Frauengestalten ihren Haftpunkt in den ältesten
Überlieferungen hat und damit genuin mit den EEE [= Erzelternerzählun-
gen] verbunden ist. Das erklärt einerseits, warum der Abrahamkreis selbst
im Endtext noch durch so viele Geschichten, in denen Frauen im Mittel-
punkt stehen, geprägt ist; andererseits bestätigt dies die bereits in den Ab-
schnitten zu den genealogischen Texten sowie zur relativen Chronologie
der  Doppel-  und  Dreifachüberlieferungen  vermerkten  Beobachtungen:
Erst in den späteren Texten rücken die Erzväter immer mehr in den Mittel-
punkt, bis schließlich sogar bewußt Überlieferungen, die ursprünglich an
Frauen festgemacht waren, auf deren Männer übertragen werden (vgl. die
Namengebung für Ismael Gen 16; sowie die Abfolge von Gen 17.18). Die
alten, mit den Frauen verbundenen Traditionen werden dadurch zwar in
einen  anderen  Kontext  gestellt,  verdrängt  werden  sie  dadurch  jedoch
nicht!

Verbindung der Erzählkreise von Abraham-Sara und Jakob mit dem Scharnier der
Rebekka-Isaak-Traditionen

Der eben beschriebene „erste Erzählkreis“ um Abraham, Sara und Lot wird Fischer
zufolge (S. 344) in einer nächsten Schicht der späteren 5 Bücher Mose mit dem „Ja-
kobzyklus“ zusammengestellt, wobei „als Verbindungsglied zwischen beiden Rebek-
ka-Isaak-Traditionen“ eingeschoben werden. Das geschieht (S.  343, Anm. 17) ver-
mutlich in der Zeit „nach 722“, evtl. in der „Epoche Manasses“.

Dieser Verfasser (S. 345) fügt „größere, ursprünglich selbständige Erzählkomplexe zu
einem durchgehenden Ganzen zusammen“ und „bringt in den Abrahamkreis erst-
mals  Verheißungsabschnitte  mit  übergreifender  Dimension  (Land,  Nachkommen-
schaft) ein.“ Diese (S. 346)

Thematik der Verheißung von Land und Nachkommenschaft wird wie ein
roter Faden von Abraham bis zu Jakob hin durchgezogen.

Dadurch, dass die „ursprünglich eigenständige Einheit der Preisgabeerzählung 12,10-
20 … durch diese Schicht in den Erzählfaden des Kontextes eingebettet“ wird (S.
347), wird einerseits das Verlassen des von Gott zugesagten Landes nach Ägypten
„ohne göttliche Weisung“ als  von vornherein fragwürdig dargestellt,  andererseits
wird der Gesichtspunkt „der gefährdeten Nachkommenschaft“  von Anfang an (1.
Mose 11,30) „in den Text hineingetragen“. Das heißt: nur mit Sara kann Abraham
die „göttlichen Zusagen, die sich auf die Nachkommenschaft beziehen“, verwirkli-
chen. Das bedeutet (S. 348):



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 50

Die Preisgabe der kinderlosen Sara unmittelbar nach der Zusage von Nach-
kommenschaft kommt damit einer Preisgabe der Verheißung gleich. Daß
als Ausweg aus der Todesangst des Mannes daher die definitive Trennung
von seiner Ehefrau gewählt wird, gibt der ohnedies brisanten Erzählung
noch einen Anstrich des Skandalösen: Die Trägerin der Verheißung kommt
durch ihre Aufnahme in den Harem in die Gefahr, in eine fremde genealo-
gische Linie eingegliedert zu werden. Von diesem Kontext her ist das Ein-
greifen JHWHs für Sara nicht nur als Rettung einer wehrlos preisgegebe-
nen Frau zu verstehen, sondern als Bewahrung seiner Verheißungsträge-
rin!28

Nach (S. 348f.) der Ausweisung Abrahams und Saras aus Ägypten und der „Trennung
von Lot ist das kinderlose, unfruchtbare Ehepaar mit seiner Verheißung aber nun al-
lein im zugesagten Land; eine ‚Adoption‘ Lots kommt nicht mehr in Frage.“ Bevor
diese Erzählschicht (S. 349) einen weiteren „menschlichen Versuch“ schildert, „die
Nachkommenschaftsverheißung trotz Unfruchtbarkeit einzulösen“, nämlich die Ge-
schichte von „Hagar, der Ägypterin (Gen 16)“, stellt sie im Kapitel 15 „dem kinderlo-
sen  Erzvater  die  Verwirklichung  der  Nachkommenschaftsverheißung  in  Aussicht“
und  betrachtet  das  „Problem  der  Kinderlosigkeit  …  aus  der  Perspektive  des
Mannes…, während Gen 16 dieses aus der Sicht Saras betrachtet.“ Auf Grund der (S.
350) „Erneuerung der Nachkommenschaftszusage“ in 1. Mose 15 ist nun auch das
Verhalten Abrahams und Saras in 1. Mose 16 im Sinne „des Kleinglaubens gegen-
über der Verheißung“ zu begreifen.

Nachdem in Kapitel 18 „ein drittes Mal die Sohneszusage ausgesprochen“ wird, in-
dem „die Geburt des Kindes binnen Jahresfrist“ angekündigt wird, „setzt der Erzva-
ter“ in dieser Schicht der Erzählung „selbst die nun ganz konkret gewordene Verhei-
ßung … aufs Spiel“, indem sie ganz bewusst „nach den Loterzählungen von Gen 19*,
aber  noch vor  die  Erfüllungsnotiz  der  Geburt,  eine  weitere  Preisgabeerzählung“,
nämlich Gen 20G, einfügt. Das heißt (S. 251): „die Preisgabeerzählung“ nimmt sich
„als unmittelbarer Verrat an der nun schon greifbaren Verwirklichung der Verhei-
ßung  aus“.  In  diesem  Zusammenhang  wird  verständlich,  dass  die  „beiden  Verse
20,17bf. … die unumgänglich notwendige Funktion der Klarstellung der Vaterschaft
für  Isaak“  erhalten,  indem  „jeglicher  Verdacht  ausgeschlossen“  wird,  „daß  etwa
auch Abimelek der Vater Isaaks sein könnte.“

28 Dazu verweist Fischer (S. 348, Anm. 38) auf Klara Butting, Die Gefährdung der Ahnfrau oder:
Wer erzählt wohl dreimal eine ähnliche Geschichte? in der Zeitschrift Texte & Kontexte 30
(1986), S. 14, die die Geschichte ganz von diesem Aspekt her deutet:

Der Gott Abrahams führt aus pharaonischen Verhältnissen heraus, in denen die Frau
austauschbar ist; dort wo der NAME ausgerufen wird, ist die Frau Trägerin der Verhei-
ßung Gottes.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 51

Versteht man (S. 252) Gen 20G als eine „gezielt für diesen Kontext 18-21*“ gestalte-
te Geschichte,

so ist es nur konsequent, daß etwa das Motiv der Schönheit der Ahnfrau in
dieser Version nicht vorkommt. Sara ist bereits alt, jenseits der Wechsel-
jahre (18,11) und wohl auch nicht mehr so begehrenswert für einen Herr-
scherharem. Deshalb übergeht der Verfasser von 20G auch geflissentlich
die Motivation, mit der Sara in den Harem geholt wird. Den Schwerpunkt
der Erzählung bildet in dieser Version auch nicht mehr die Preisgabe der
Frau, sondern die Preisgabe der Ehefrau Sara…

Indem  sich  die  „Dramatik  …  vom  Schicksal  der  preisgegebenen Ehefrau  auf  das
Schicksal des unfruchtbaren, vom Tode bedrohten fremden Königs“ verlagert und
JHWH nicht nur „zugunsten Saras eingreift“, sondern „auch Abimelek davon“ be-
freit,  „vom Lebensstrom abgeschnitten zu sein (20,17bf.)“, erweist sich auch eine
klare Verbindung zum Kapitel 19:

Während die Sodomiter wegen ihres Verharrens in der Gewalttat vernich-
tet werden, werden die Gerariter aufgrund ihres Königs, der das Gottes-
wort hört und befolgt, gerettet. Gen 20 ist von dieser Thematik her als
Kontrastgeschichte zu Gen 19 zu lesen.

Somit ist die Stellung im Kontext nicht eine ungeschickte Einfügung an ei-
nem unpassenden Ort, sondern gezielte Gestaltung. Nicht ein schwerfälli-
ger Redaktor läßt Sara als alte, vielleicht schon schwangere Frau in den
Harem Abimeleks  eintreten,  sondern diese  Version der Preisgabeerzäh-
lung ist bewußt für diesen Kontext gestaltet: Nach der konkreten Sohnes-
zusage, zu einem Zeitpunkt, zu dem menschliches Vermögen bereits erlo-
schen ist,  gibt der Erzvater durch seine Lüge abermals seine Frau preis.
20G ist auf die Gefährdung der Sohneszusage hin angelegt. Die alte Ehe-
frau,  die  binnen  Jahresfrist  gebären  soll,  wird  preisgegeben,  nicht  die
schöne (und daher wohl noch junge) Frau, die biologisch noch Zukunft hat.
Die Stellung im Kontext läßt das geprägte Thema der Preisgabe der Ehe-
frau inadäquat verwendet erscheinen (alt, daher kaum mehr begehrens-
wert, im Alter zählen wohl andere Qualitäten!). Dennoch wird gerade da-
durch der Verrat noch zugespitzt: Abraham hat offensichtlich nichts dazu-
gelernt, selbst die angekündigte nahe Geburt des ersehnten Sohnes hält
ihn nicht davon ab, seine Frau wiederum preiszugeben!

Aber warum (S. 353f.) fügt „gerade diese Schicht, die die großen Verheißungen in
den Abraham-Sara-Kreis einträgt“, auch „eine solche ‚garstige‘ Geschichte, wie sie
Gen 20G darstellt“, mit ein? Für Fischer ist das dadurch zu erklären, dass der



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 52

auf  dieser  Ebene  geschaffene  literarische  Zusammenhang  …  alles  eher
zum Ziel [hat] als die Verherrlichung Abrahams. … Dreimal sagt Gott dem
Abraham Nachkommenschaft zu, jedesmal setzt er die Verheißung unmit-
telbar danach aufs Spiel!

Dieselbe (S. 354) „Dimension des Kleinglaubens den göttlichen Zusagen gegenüber“
wird weiterhin auch der zweiten Generation der Erzeltern bescheinigt; „in der drit-
ten Version der Preisgabeerzählung, Gen 26G … glaubt auch Isaak nur bedingt“ der
„Beistandszusage Gottes…, als Gefahr im Verzug ist, und gibt seine Frau deshalb als
Schwester aus.“

Als „Sitz im Leben“ und „historischer Anhaltspunkt“ dieses Erzählzusammenhangs
bietet sich für Fischer eine Situation an, in der „nach einem Scheitern ein erstes Re-
sümee der Geschichte Israels“ gezogen wird. Der Untergang des Nordreichs Israel im
Jahr 722 v. Chr. führt auch dazu, dass viele Menschen aus dem Norden ins Südreich
Juda fliehen, Grund genug, um die Erzählkreise „der Erzeltern des Südens und des
Nordens“ auch dadurch eng miteinander zu verknüpfen, indem man in sie „einen
Rebekka-Isaakkreis“ einfügt, zu dem „nun auch die dritte Version der Preisgabeer-
zählung“ gehört, die (S. 355) „ursprünglich im Abrahamkreis verankert“ war.

Exilische Bearbeitung der Erzelternerzählungen: Abraham als „schwacher Mensch
mit großem Glauben“

In der Zeit (S. 357) des babylonischen Exils kommen zu den Erzelternerzählungen un-
ter anderem die Abschnitte 1. Mose 12,1-4a, die Grunderzählung von 1. Mose 21
und „der Abschluß des Abrahamkreises“ in 1. Mose 22 hinzu. Der erstgenannte Text
(S. 328), „die sogenannte ‚Berufung‘ des Abraham“ bündelt alle „Verheißungen, von
Land, großem Volk, großem Namen und Segen … in universaler Weite“ und „wird als
Überschrift über den Lebenslauf des Erzvaters gesetzt“. Es handelt sich aber (S. 359)
nicht mehr um „unbedingte Zusagen Gottes, sondern sie sind mit einer Forderung
verbunden. Abraham muß seine vertraute Umgebung verlassen, um ihrer teilhaft zu
werden.“

Dadurch erhalten auch die „Preisgabeerzählungen“ eine anders akzentuierte Bedeu-
tung:

An der Stellung zur Abrahamsippe entscheidet sich das Schicksal aller Sip-
pen der Erde. Wer also Abraham und die Seinen anrührt, der hat mit ent-
sprechenden Konsequenzen zu rechnen. JHWHs Eingreifen für Sara hängt
mit der Treue zu seiner Verheißung zusammen.

Nicht nur der „Pharao“, obwohl er nur „unwissentlich … Ehebruch“ mit Sara begeht,

bekommt daher JHWHs Fluch zu spüren, indem er mit großen Schlägen ge-
schlagen wird (12,17;  in  der Endversion der Geschichte betreffen diese



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 53

auch sein  „Haus“).  Dieselbe Sinnspitze  wird  auch Gen 20 gegeben und
auch Gen 16, dem Aufbegehren Hagars gegen die Herrin.

Im selben Zuge wird auch 1. Mose 15 bearbeitet (S. 360), indem die „Verheißungsli -
nie als Erblinie“ gedeutet wird. Hier war (Vers 2) „vorerst der hauseigene Knecht als
Erbe vorgesehen“, der in Vers 3-4 „aber ausgeschlossen wird“. Daraufhin will „das
Erzelternpaar … durch Abrahams leiblichen Sohn mit der Sklavin Hagar die Erbnach-
folge regeln … (Gen 16)“. Aber die

späte, durch Gott gewirkte Erfüllung des Kinderwunsches durch den Sara-
sohn Isaak (Gen 18; 21,1.6f.) bewegt … die Erzeltern, auch Ismael auszu-
schließen  und  das  Erbe  nur  dem  gemeinsamen  Sohn  zuzugestehen
(21,8ff.).

Die Gen 21,8ff. in den Kontext einbindenden Verse aus 16,9-10 gehören
zur selben Schicht. Der Rückkehrbefehl ermöglicht das abermalige Erzäh-
len der Trennung Hagars von ihrem Herrenhaus; es wird ihr aber auch eine
Verheißung gegeben. Im Kontext gelesen, wird die in Gen 16B bedrücken-
de Aussage von „Zuckerbrot und Peitsche“ mit einer revolutionären Di-
mension  versehen:  Eine  ausländische  Sklavin  wird  zur  Adressatin  einer
großen „Väter“-Verheißung!

Die von dieser Schicht neugestaltete „Hagargeschichte von Gen 21G“ bestätigt er-
neut, dass man „wieder nichts dazugelernt“ hat und nicht darauf vertrauen kann (S.
361), dass „Isaak als Sohn, an dem die Verheißung hängt, durch göttliche Initiative
ohnedies zum Erben wird“. Stattdessen

handeln die Erzeltern wiederum eigenmächtig und vertreiben den durch
eigene Initiative  auf  den Plan gerufenen Konkurrenten.  Die  Stellung im
Kontext unmittelbar nach der Geburtsnotiz für Isaak und damit der Bestä-
tigung, daß Gott seinen Zusagen treu ist, läßt die Vertreibung Ismaels mit
seiner Mutter abermals als Akt des Kleinglaubens erscheinen. Die Vertrei-
bung von Mutter und Sohn mit nur einer Tagesration Versorgung – und
das anläßlich eines üppigen Gelages – läßt diese Schicht einen weiteren
Höhepunkt  der  Hartherzigkeit  und  Kleingläubigkeit  des  Erzelternpaares
entwickeln. Daß Gott hier sogar lebensrettend für die so karg Versorgten,
dem Tod Preisgegebenen, eingreifen muß, stellt im bisherigen Kontext den
Gipfelpunkt unsolidarischen Handelns dar.

Im selben Zuge wird nach Irmtraud Fischer im folgenden Kapitel 22 eine „parallel ge-
staltete Gegengeschichte“ zum Kapitel 21 erzählt.

Um das zu begreifen, muss man sich klarmachen, dass einerseits Abraham „in jenen
Texten von Gen 12-22, die von göttlicher Führung und Verheißung für Abraham han-



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 54

deln, … als heroische Gestalt dargestellt“ wird, „die, ohne einen Horizont der Erfül-
lung zu sehen … allen göttlichen Zusagen und Anweisungen aufs Wort glaubt“, wäh-
rend er andererseits „in jenen Texten, die Frauen als Hauptpersonen vorstellen, als
ängstlicher, gleichzeitig aber auch in seiner Bequemlichkeit feiger Mann dargestellt“
wird, „der Risiko und Auseinandersetzung scheut und gerade dadurch immer wieder
die Verheißung im konkreten Zusammenleben preisgibt“:

Die vier Frauentexte im Abraham-Sara-Kreis sind im Blick auf den Patriar-
chen allesamt Preisgabeerzählungen: Zweimal gibt der Erzvater seine Frau
Sara preis, um selber nicht in Gefahr zu kommen (Gen 12,10ff.; Gen 20)
und zweimal – um den Konflikt mit seiner Frau zu umgehen – Hagar, die
Sklavin, mit der er in Geschlechtsgemeinschaft lebt, und mit ihr noch sei-
nen Erstgeborenen (Gen 16; Gen 21).

Das heißt (S. 362): Abraham hat alle „Mitglieder der Kernfamilie“ doppelt preisgege-
ben –

mit nur einer Ausnahme: Isaak. Dieser Sohn ist die Erfüllung seines glau-
benden Weges mit  Gott,  er ist  die lang ersehnte,  im hohen Alter  doch
noch geschenkte, leibhaftige Verwirklichung der göttlichen Zusagen. Er ist
Abrahams einzige Zukunft; seinen Erstgeborenen hat er ja preisgegeben.
Nach diesem mit Hoffnung überfrachteten Sohn greift in Gen 22 der göttli-
che Befehl, der Vater selber solle ihn opfern und damit an den göttlichen
Geber zurückgeben. … Mit Isaak geht Abrahams Zukunft verloren, es gibt
keinen Sohn mehr, der die große Nachkommenschaft verwirklichen könn-
te, keinen, der das Land erben könnte.

Begreift man 1. Mose 22 auf diese Weise, muss man sich nicht damit behelfen, in
dem Text „eine alte Überlieferung einer Polemik gegen das Kinderopfer zu sehen“,
oder (S. 363) ihn „als Gehorsamsprobe für den Erwählten“ zu deuten, wobei offen
bleibt, „warum sie gerade der in den theologisch als relevant betrachteten Texten
als allzeit gläubig gezeichnete Erzvater bestehen muß“ und warum sie in einer derart
sinnlosen Tat besteht (S. 363f.):

Werden auf der literarhistorischen Ebene der Einfügung von Gen 22 in den
Abrahamkreis auch die ‚Frauentexte‘ mitgelesen und als theologisch rele-
vant akzeptiert sowie die parallele Gestaltung von Gen 21 ernst genom-
men, erhellt sich die Frage nach der ‚sinnlosen Forderung‘: Gen 22 ist die
von Gott geforderte ‚Synthese‘ der ‚zwei Seelen in der Brust‘ des Erzva-
ters! Die Menschen um sich hat er alle preisgegeben, an seinem Gott hat
er festgehalten. In der Forderung, sich nun auch vom Verheißungsträger,
dem einzigen, den Abraham bisher nicht preisgegeben hat, zu trennen –
und zwar durch eigenhändige Tötung! – präsentiert Gott ihm gleichsam



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 55

das Resümee seines Lebens. Mit Isaak muß er seine eigene Zukunft aufge-
ben, sich selber mit seiner ganzen Existenz preisgeben. Die Erprobung hat
das Ziel, zu erweisen, ob Abraham dazu bereit ist.

In diesem Zusammenhang betont Fischer:

Daß Gott  den Tod des  unschuldigen Sohnes fordert,  kann insofern nur
bedingt als  gewalttätiger Zug im Gottesbild angesehen werden, als aus-
schließlich ein positiver Ausgang der Geschichte erzählt ist. Der Befehl ist
eine Erprobung für Abraham und nicht ein Anschlag auf das Leben Isaaks,
das wird eingangs (22,1) betont! Versagt der Vater, bleibt der Sohn ohne-
dies am Leben; Gott hätte dann wohl noch andere Möglichkeiten offen ge-
habt, Abraham zur Rechenschaft zu ziehen.

Dass (S. 365) „Sara … in der Erzählung von der Opferung Isaaks mit keinem Wort er-
wähnt“ wird, könnte auf den ersten Blick verwundern:

Dabei wird doch auch ihr Sohn geopfert, auch ihr jegliche Zukunft genom-
men. Da sie, ebenso wie der Erzvater, Trägerin der Verheißung und sie die
treibende Kraft für die Preisgabe von Hagar und Ismael ist, müßte doch
auch sie auf die Probe gestellt werden! In den Hagargeschichten ist sie ja
Anstifterin und Mittäterin, solidaritätslos mit der sozial Unterprivilegierten
wie ihr Mann.

Sara  ist  jedoch  im selben  Maße Opfer  wie  Täterin.  Auch  ihr  blieb  das
Schicksal der Preisgabe durch ihren Mann nicht erspart. Von dieser Dop-
pelrolle Saras her ist es verständlich, daß sie nicht eigens erprobt werden
muß, aber dennoch ihr Sohn und mit ihm auch ihre Zukunft bedroht wird.
Daß Sara in Gen 22 fehlt, ist also nicht etwa ein durchgängiger Zug der Ge-
ringachtung ihrer Frauenrolle, sondern ein gezieltes Fehlen. Sara hat be-
reits am eigenen Leib miterlebt, was Preisgabe heißt. Die Aufnahme in den
Harem eines fremden Mannes hat sie bereits zweimal vom Verheißungs-
strom abgeschnitten, göttliche Rettung hat sie aber auch wieder in diesen
eingegliedert!

In höchstem Maße einleuchtend erscheint mir Irmtraud Fischers Charakteristik Abra-
hams im Zusammenhang dieser Erzählschicht der Bibel und damit auch der Sinn des
Kapitels 1. Mose 22, über das ich mir mein ganzes Pfarrerleben hindurch immer wie-
der den Kopf zerbrochen habe (S. 365f.):

Abraham besteht die Probe und rettet damit seine Zukunft, da er durch
die Annahme dieser letztmöglichen Herausforderung seinen wahren Cha-
rakter beweist: Abraham ist nicht ein gewissenloser Feigling, der immer
nur auf seinen eigenen Vorteil bedacht ist, wie das in den Preisgaben der



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 56

beiden Frauen und seines Erstgeborenen den Anschein hat, sondern ein
schwacher Mensch mit großem Glauben. Die letzte und endgültige Probe
besteht er und sühnt damit gleichsam an sich selber all das menschliche
Versagen in seinem Leben. Mit dem Opferbefehl von Gen 22 zwingt Gott
seinen Auserwählten, das an sich selber zu erleben, was er den nächsten
Menschen um sich angetan hat. Die göttliche Forderung ist aber nicht nur
das  erzwungene  Resümee  seines  sozialen  Lebens,  sondern  gleichzeitig
eine  Chance,  die  guten  Früchte  zu  ernten:  Abrahams  bedingungsloser
Glaube wird auch durch sie nicht gebrochen. Und wie alle von ihm preisge-
gebenen Personen, so rettet Gott auch ihn und seinen Sohn. Gen 22 ist da-
mit eine gottgewirkte Synthese der beiden Wege Abrahams: stark in sei-
nem Glauben, schwach jedoch in der mitmenschlichen Solidarität. Gen 22
bringt ‚Glauben‘ und ‚Werke‘ des von Gott Erwählten in Einklang!

Eine (S. 366) „solche Geschichte“, in der „das unerschütterliche Festhalten an dem
das Leben fordernden Gott“ das „letzte Wort behält“, konnte man „gerade nach den
Erfahrungen der Zerstörung Jerusalems, des Untergangs von Land/Staat und Volk“
erzählen, als man eine „Rettung durch die Katastrophe hindurch“ am eigenen Leibe
verspürt hatte.

Patriarchalisierung der Erzelternerzählungen durch priesterschriftliche Einschübe

Die (S.  366) nachexilische Priesterschrift  ordnet Abraham „in den Semitenstamm-
baum Gen 11“ und damit die „Erzeltern Israels … in die große Menschheitsgeschich-
te“ ein, „wie sie die Urgeschichte von P mit ihren große Zeiträume überbrückenden
Genealogien darlegt“. Außerdem (S. 366f.)

werden Wanderungsnotizen eingebracht, die die Heimat der Terachsippe
nach Ur in Chaldäa verlegen. Die Großfamilie ist auf der Wanderung, um
ins Land Kanaan zu ziehen (11,31), man bleibt dann allerdings vorerst auf
halber Strecke in Haran. Damit sind bereits in der Exposition das Thema
der Wanderung(en) und das Land Kanaan als Ziel angegeben.

Auf (S. 367) „dieser literarhistorischen Ebene“ ergibt sich erstmals die „ursprünglich
nicht in den Texten intendiert[e] … theologische Sinndimension“, dass „mit den bei-
den geographischen Angaben Ur in Chaldäa und Ägypten gleichzeitig die Ausgangs-
länder jeweils eines Exodus (der Herausführung aus Ägypten und aus dem babyloni-
schen Exil) angegeben sind“.

Auch (S. 368) „die Anspielung auf den Exodus“ war nach Fischer „mit dem Stoff der
Preisgabeerzählung … nicht ursprünglich verbunden“, denn

der  Pharao  von  Gen  12  [ist]  ein  nichtsahnender  Betrogener,  der  auf
JHWHs Eingreifen hin sofort zur Wiedergutmachung bereit ist, … der Pha-



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 57

rao  des  Exodus  [dagegen]  ein  verstockter  Despot,  der  meint,  JHWHs
Macht ignorieren zu können…

Erst eine priesterschriftliche Bearbeitung lässt „durch die Einbettung in den hier be-
schriebenen Kontext und in den gesamten Pentateuch diese Assoziation“ mitschwin-
gen.

Wenn es überhaupt eine selbstständige Priesterschrift gegeben hat, dann konzen-
triert sie sich in den Abrahamgeschichten durchgehend „auf den Erzvater“ und be-
steht großenteils

aus kurzen Notizen: der Auszug wird 12,4bf. notiert, die Trennung von Lot
in 13,6.11bf; die Hagargeschichte wird auf 16,3.15f. reduziert, der Bericht
von Isaaks Geburt ist in 21,1b-5* enthalten, Abrahams Tod und Begräbnis
steht als Abschluß des Zyklus in 25,7-11a. …

Entscheidende Lebensabschnitte Abrahams werden durch Altersangaben
des Patriarchen markiert  (12,4b;  16,3.16;  17,24;  21,5;  25,7),  die  Söhne
werden nicht in das Lebenskontinuum der Mütter eingeordnet, sondern
ausschließlich in jenes des Vaters, der ihnen auch den Namen gibt.

Dazu passt auch (S. 369), dass „P bei seiner Konzentration auf den Patriarchen we-
der eine Preisgabeerzählung noch eine Vertreibung Hagars und Ismaels kennt“. Die
Hagarerzählung in 1. Mose 16 wird durch die Priesterschrift in den Versen 3 und 15f.
allerdings in der Weise ergänzt, dass daraufhin „Gen 17,18ff. … Ismael als legitimen
Sohn des  Erzvaters“  betrachten kann,  „den er  durch die Beschneidung in  seinen
Bund hineinnimmt.“

An „erzählenden Passagen steuert P nur Gen 17 und Gen 23“ bei. Dabei kündigt die
„Vorschaltung“ des 17. vor dem 18. Kapitel „den Sohn zuerst dem Vater, dann erst
der Mutter an, sein Name wird zuerst mit der Reaktion Abrahams, dann erst mit je-
ner Saras erklärt.“ Insgesamt (S. 370) bedeutet die

Einfügung von P in den Abraham-Sara-Zyklus … für den Kontext einen „Pa-
triarchalisierungsschub“, der allerdings durch die Einfügung des zweiten
Erzähltextes, Gen 23, etwas gemildert wird. Sara ist bereits gestorben, sie
kann keine aktive Rolle mehr spielen; dennoch wird gerade sie im Tod ers-
te Erbin des verheißenen Landes. Der Erzvater erwirbt für ihre Begräbniss-
tätte ein kleines Stück Land als erstes Eigentum!

Versuch der  Konstruktion eines  untadeligen Abraham-Bildes  für  den biblischen
Endtext

Eine (S. 370) noch spätere Schicht der Erzelternerzählungen, die „die Frauentexte
und auch Gen 22 in den heutigen Endtext“ einbettet, ist nach Irmtraud Fischer



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 58

vor allem erkennbar in Gen 18,23ff., im Gespräch Abrahams mit Gott um
die Bewohner von Sodom, in den Bearbeitungsschichten von Gen 20.21
und wohl auch in den sekundären Teilen von Gen 22 [Verse 15-18], sowie
in den späten Passagen von Gen 26B.

Der Erzvater ist nun zum exemplarischen Gerechten geworden, der nach
der Tora lebt und daher Garant dafür ist, daß um seinetwillen Gott zu sei-
nen Verheißungen auch in späteren Generationen steht…

In dieser Zeit wird (S. 370, Anm. 103) mit

der Einfügung des Stückes 26,2b-5* … nun auch ein eigener,  durch die
Übertragung der Verheißung abgesetzter ‚Isaakkreis‘ konstruiert, und da-
mit werden die drei Generationen der Erzväter gleichwertig nebeneinan-
dergestellt.

Dass Abraham (S. 371)

Segen sein soll für die Völker, drückt sich in seinem Eintreten für jene aus,
die außerhalb der Verheißungslinie stehen. So betet Abraham 20B für den
fremden König Abimelek, ist  ihm leid um Ismael,  der von ihm getrennt
werden soll, und erst die Zusage einer heilvollen Zukunft auch für diesen
Sohn veranlaßt ihn, diesen fortzuschicken. …

Durch diese letzte Schicht werden, wie bereits in den Abschnitten über die
Intention  der  Bearbeitungen  von  Gen 20.21  und im  Vergleich  der  drei
Preisgabeerzählungen gezeigt,  die Abraham-kritischen Passagen in einer
Weise abgeschwächt, daß nun auch die Frauentexte in das Bild des korrek-
ten, gottesfürchtigen Patriarchen passen.

Diese Schicht ist es auch, die in die „Verteidigungsrede Abimeleks gegenüber Elohim
(20,4ff.) … die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes“ einträgt, „der Gerechte nicht zu-
sammen mit Ungerechten untergehen läßt“, und die „Abraham in 20,7a*.17a in der-
selben Funktion wie schon Gen 18,16ff.“ darstellt (S. 372), „indem er bei Gott für die
Gerechten eintritt. Die Sichtweise Abrahams als NaBIˀ [= Prophet] (20,7) wird da-
durch harmonisch vorbereitet.“

Dennoch  muss  insgesamt das  Bild  Abrahams in  den Erzelternerzählungen  wider-
sprüchlich bleiben:

Sind Abraham in seinem Gespräch mit Gott die vom Untergang bedrohten
Gerechten von Sodom ein Anliegen, so bewahrt er selber jedoch seine ei-
gene Umgebung nicht vor Unheil. Durch die abermalige Preisgabe seiner
Frau in Vorschützung falscher Tatsachen (oder in 20B zumindest im Ver-
schweigen der anderen Hälfte der Wahrheit) und Vorschiebung religiöser
Argumente vor seine Lebensangst (20,11) gefährdet er das Leben von Ge-



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 59

rechten, von Abimelek, dessen Untertanen und Frauen. Wenngleich der
Bearbeiter von Gen 20 in vielfältiger Weise versucht, ein untadeliges Abra-
ham-Bild  zu  konstruieren  –  ganz  läßt  sich  das  Skandalon  nicht  hinaus-
schreiben, dazu ist die Grunderzählung zu eindeutig!

Und schließlich geht

auch in Gen 21B … die Retuschierung des Abrahambildes wie schon Gen
20B zulasten des Gottesbildes. Gen 20B zeichnet das Bild eines Gottes, der
einem untadeligen,  schuldlosen (vgl.  20,4-6) Mann mit  dem Tod droht,
sollte er sich weigern, die göttlichen Befehle auszuführen. Selbst die Erfül-
lung des göttlichen Willens vermag ihn jedoch nicht aus der Bedrohung zu
retten, dafür bedarf es des Gebetes seines Erwählten. Freilich weist der-
selbe Gott, der die Todesdrohung ausspricht, auch den Weg aus dersel-
ben; dennoch sind seine Ratschlüsse und seine Wegweisungen zum Heil
etwas Verborgenes für jene, die nicht in den Verheißungsstrom hineinge-
nommen sind. Auch Gen 21B setzt dies fort. Gott mutet Hagar und ihrem
Sohn  die  Verstoßung  und die  daraus  entstehende Todesbedrohung  zu,
nicht ohne jedoch den Erzvater im voraus der großen Zukunft auch dieses
Sohnes zu versichern und schließlich Mutter und Kind aus dem Verderben
zu retten.

Erst „durch diese letzte Bearbeitung“ der Bibeltexte wird auch die Erzählung in 1.
Mose 22 (S. 372f.)

zu dem, was es heute ist: Die große, unbegreifliche Glaubensprobe für den
Erzvater, der stets auf Gottes Wegen ging. Auch hier wird mit einem Got-
tesbild  konfrontiert,  das  um  die  Unergründlichkeit  seiner  Ratschlüsse
weiß.

Steht Gen 22 auf der Ebene des ursprünglichen literarhistorischen Kontex-
tes in der kritischen (prophetischen) Tradition, die dem Erwählten seine
Vergehen vor Augen hält und für Unrecht zur Rechenschaft zieht, um Um-
kehr und Neuanfang mit dem Gott Israels, der ein Anwalt der Geknechte-
ten und Preisgegebenen ist, zu ermöglichen, so steht Gen 22 im Endtext in
einer theologischen Tradition, die Israel als Licht der Völker sieht. Der Erz-
vater hat aufgrund seiner intensiven Gottesbeziehung und seiner unbe-
dingten Gottestreue die Funktion des Zeugen für Israels Gott. Die expo-
nierte Stellung aufgrund seiner Erwählung bedeutet nicht nur Eintreten für
andere, sondern kann auch Leiden und Prüfung bedeuten. Der Patriarch
konnte damit Vorbild für die Menschen und ihre Bewährungskämpfe wer-
den.



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 60

Aufgrund der historischen Erfahrung Israels – bis in unser dunkles Jahrhun-
dert hinein – diente daher Gen 22 als Deutefigur des Leidensweges des jü-
dischen Volkes. Nicht der Schwache wird geprüft, sondern der Gerechte!
Israel  konnte seine Todeserfahrung in Schicksalsgemeinschaft  mit Abra-
ham, der seinen Sohn opfern mußte, und mit Isaak, der geschlachtet wur-
de, deuten.

Von daher kann man nach Fischer durchaus einsehen, dass

die ‚Prüfungs- und Opfer-Theologie‘ von Gen 22 eine große theologische
Wirkungsgeschichte provozierte, nicht aber das Abraham-kritische Poten-
tial, wie es die ursprüngliche Intention der Erzählung im Kontext war.

Ausblick auf das kritisch-prophetische Potential
der Frauentexte in den Erzelternerzählungen

In einem abschließenden Ausblick auf den Forschungsstand zu den Erzelternerzäh-
lungen macht Irmtraud Fischer noch einmal deutlich (S. 377), dass in ihnen nicht nur
von Männern, sondern „von den Familien, von Frauen und Männern und deren Kin-
dern, das erzählt“ wird,

was man in dieser Zeit lebt. Das große Interesse der EEE an den starken,
eigenständigen Frauengestalten, die Adressatinnen von göttlichem Wort
und göttlicher Tat sind, an ihren soziokulturellen Lebensumständen und
ihrer  starken Verankerung in  der genealogischen Herleitung des Volkes
lassen auf eine Gesellschaft schließen, in der die patriarchale Struktur kei-
neswegs zur ausschließlichen Dominanz des männlichen Geschlechts ge-
führt hat.

Dass in den „späteren Schichten … eine zunehmende Konzentration auf die Väter
festzustellen ist und die Frauen mehr und mehr in den Hintergrund treten“, hängt Fi-
scher zufolge „in nachexilischer Zeit mit der Konzentration auf Kult- und Reinheits-
vorschriften“ zusammen. Sie weist aber auch darauf hin (S. 378, Anm. 15), dass

dieser Prozeß nicht widerstandslos vor sich ging und vor allem „die“ Theo-
logie keine einheitliche Linie hatte, [wie] … aus den Spätschriften des ATs,
etwa aus den Frauenbüchern (Rut, Ester, Judit), aus der Theologie der Frau
Weisheit oder auch dem Hohen Lied hervor[geht].  lm Judentum gab es
(immer) gegenläufige Strömungen; daß für unsere abendländische (christ-
liche) Theologie und Exegese immer nur der Blick auf die Väter freigehal-
ten wurde, hängt mit selektiver Auswahl der Texte und der damit entstan-
denen Wirkungsgeschichte zusammen und ist damit mehr ein Problem un-
serer Gesellschaft denn der altisraelitischen!



Helmut Schütz, Sara und Hagar – Frauenbefreiung im 1. Buch Mose 61

Nach Fischer lässt sich heute nicht mehr übersehen, dass in den ursprünglichen Er-
zählschichten des 1. Buchs Mose „immer wieder vom rettenden Eingreifen JHWHs
für preisgegebene, unterdrückte Frauen die Rede ist“. Diese Texte

hatten und haben … Sprengkraft für die Befreiung von Frauen. Und sie
hatten und haben kritisch-prophetische Funktion für eine Gesellschaft, die
Frauen, vor allem wenn sie sozial schwach sind, der Willkür der Männer
(und der höhergestellten Frauen) ausliefert.

Die Dynamik und theologische Tiefe der Texte der EEE fasziniert bis heute
Menschen in der Wissenschaft und in religiösen Gemeinschaften, die die
Bücher der Tora als Heilige Schriften anerkennen. Sollte das kritisch-pro-
phetische  Potential  dieser  Texte  nicht  auch  in  unserer  Zeit,  in  der  das
weibliche Geschlecht als solches in seiner gesellschaftlichen Relevanz mar-
ginalisiert wird, wirksam werden können?

Frauen beginnen jedenfalls,  diese Geschichten mit der Einsicht zu lesen,
daß jene, die aufgrund des Geschlechtes diskriminieren, JHWH, den Gott
Saras,  Hagars  und Abrahams,  den Gott  Rebekkas  und Isaaks,  den Gott
Leas, Rahels, Bilhas, Silpas und Jakobs noch nicht in seiner Fülle erkannt
haben.


