
Jüdische Kultur, die prägend bleibt
Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler

Verfasst von Helmut Schütz, Gießen 24. September 2019

Online: https://bibelwelt.de/kaltenstadler-juedische-kultur/, PDF-Datei:
URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2019/09/Juedische-Kultur.pdf

In seinem Buch „Altes Testament, jüdische Kultur und deutsches Judentum“ be-
leuchtet der Historiker Wilhelm Kaltenstadler aus verschiedenen Blickwinkeln die
prägende Kraft, die das Judentum seit biblischen Zeiten in verschiedenen Regio-
nen Europas ausgeübt hat – vom mittelalterlichen Al-Ándalus bis zum neuzeitli-
chen Franken. Schwerpunktmäßig geht er auf den jüdischen Universalgelehrten
Moses Maimonides ein. Da ich ihn sehr schätze, spreche ich ihn in meinen Kom-
mentierungen persönlich an, um zu überprüfen, ob  ich die wesentlichen Aussa-
gen seiner Ausführungen angemessen verstanden habe, allerdings lasse ich auch
kritische Anmerkungen einfließen, die von meinem Fachwissen her geboten sind.

Helmut Schütz

Inhaltsverzeichnis
Sehr geehrter Herr Kaltenstadler 3

1. Das Wertesystem im Alten Testament und Talmud –
ein neuer Ansatz zur Nachhaltigkeit 3

2. Die jüdisch-islamische Kultur von Al-Ándalus im Mittelalter 8

Lebten in Iberien ausschließlich arianische Christen? 8

War der kulturelle Islam in Iberien der Erbe Roms? 8

Was ist von dem Islamwissenschaftler Günter Lüling zu halten? 9

Wie weit zurück reicht eine protosemitische Kultur in Iberien? 11

Geht die Kollektivschuldthese der Juden am Tode Jesu
auf Petrus Alfonsi zurück? 11

Hat Petrus Alfonsi wirklich Schwachstellen im Alten Testament aufgedeckt? 12

Ist die alternative Bibelauslegung im Werk zur „Urmatrix“ ernstzunehmen? 12

Islamisch-christlich-jüdische Kooperation –
multikulturelles Modell und Vorbild für die Gegenwart 13

3. Gesundheit, Hygiene und Krankheit bei Maimonides 13

4. Das Medizinsystem des Moses Maimonides 19

https://bibelwelt.de/kaltenstadler-juedische-kultur/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2019/09/Juedische-Kultur.pdf


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 2

5. Maimonides – Wege zu Gott, zum Nächsten und zu sich selbst 20

6. Judentum, Christentum und Kulturtransfer 22

Waren Roger Bacon das Römische Recht
und das Kanonische Recht unbekannt? 22

Zum Thema „Todesstrafe“ und „Mord im Auftrag Gottes“
im Alten Testament 26

Bezug auf Davidson und Schweisthal ohne Quellennachweis 27

Lässt sich „Jesus“ von „ius“ oder gar „Gaius Julius“ ableiten? 27

Wie überzeugend argumentiert Roman Landau zur „Geburt des Rechts
aus dem Geist des Judentums“? 30

Oberflächlicher, entjesuanisierter, etatisierter christlicher Glaube? 31

War das Heidentum noch im Mittelalter und bis in die Neuzeit wirksam? 32

Baiern – ursprünglich mehr osteuropäisch-asiatisch
als römisch-katholisch geprägt? 32

Ralph Davidson und der Kulturtransfer
durch ein kosmopolitisches Judentum 34

Zhabinsky, Topper und die christlich-heidnische Ambivalenz des Mittelalters 40

Toppers bogumilisch-langobardischer Kulturtransfer und die Rolle der Juden 42

Christentum und Heidentum im Wettbewerb 44

War das Judentum in Nordwestafrika und Iberien älter
als dasjenige in Palästina? 46

Christlicher Religionstransfer nach Europa aus Gründen der Zivilisation 47

Christliche Klöster als Pioniere der Wirtschaft und der Bildung 48

Die Bedeutung der Juden für die europäische Bildung 48

Druckte Gutenberg zuerst mit einem 18-buchstabigen
phonetischen Alphabet? 50

Die Rolle der alten Griechen für die europäische Kultur 51

7. Jüdisch-jiddische Kultur im neuzeitlichen Franken 52

8. Deutsche Juden zwischen jüdischer Identität und deutscher Anpassung 53

    



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 3

Sehr geehrter Herr Kaltenstadler,

ich habe Ihr Buch „Altes Testament, jüdische Kultur und deutsches Judentum. Auf-
sätze zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas“ (Nordhausen 2018), das als
Band 21 der „Jerusalemer Texte“ von Hans-Christoph Goßmann im Verlag Traugott
Bautz herausgegeben wurde, mit großem Interesse und Gewinn gelesen. Ich hoffe,
es ist Ihnen recht, wenn ich mich in den folgenden Kommentierungen dazu äußere.
Dabei möchte ich vor allem sehen, ob ich die wesentlichen Aussagen Ihrer Ausfüh-
rungen angemessen verstanden habe, allerdings auch kritische Anmerkungen ein-
fließen lassen. Eine solche Würdigung – in beiden Richtungen – finde ich schon des-
wegen angebracht (S. 7), da sich Ihr Buch ja nicht nur für die „Aus- und Weiterbil-
dung von lutherischen Pastoren“, sondern auch für den „gymnasialen und universi-
tären Geschichtsunterricht“ eignen soll.

Alle Zitate in meiner Buchbesprechung, die nach einer bloßen Seitenzahl ohne wei-
tere Quellenangabe aufgeführt werden, stammen aus Ihrem Buch.

Das Wertesystem im Alten Testament und Talmud –
ein neuer Ansatz zur Nachhaltigkeit (S. 9-25)

Gleich Ihren ersten Aufsatz zu den Werten der Nachhaltigkeit in AT und Talmud fin-
de ich sehr aufschlussreich und spannend.

Sie weisen mit Recht auf Besonderheiten der jüdischen Gesetzgebung hin, die vom
Prinzip der Nachhaltigkeit ausgehen, etwa (S. 10f.) ökologische Gesichtspunkte bei
der  Kriegführung,  die  (S.  13f.)  Freistellung  von  Neuvermählten  vom  Kriegsdienst
oder (S. 14) ein Sabbatjahr auch für den Ackerboden. In der Spannung (S. 10f.) zwi-
schen den Geboten der Nachhaltigkeit in der Tora (5. Mose 20 und 22) und ihrer
Verletzung (2. Könige 3,25) zeigt sich sowohl der Realismus der Bibel als auch die auf
Gottes Wegweisung (= Tora) gegründete Hoffnung, Fehlentscheidungen überwinden
zu können.

Das (S. 11) „Prinzip der Unverträglichkeit“, das man, wenn man von außen auf das
Judentum blickt, meist nur dort wahrnimmt, wo etwa orthodoxe Juden „Milchiges“
und „Fleischiges“ nicht vermischt zubereiten und zu sich nehmen dürfen, verliert
möglicherweise  etwas  von  seiner  Befremdlichkeit,  wenn man es  unter  dem Ge-
sichtspunkt der Nachhaltigkeit interpretiert.

Die  (S.  11ff.)  Bestimmungen  über  zeitlich  begrenzte  Schuldsklaverei und  einen
Schuldenerlass nach sieben Jahren in 5. Mose 15 und 23,16f. haben schon oft Grup-
pen inspiriert, die für soziale Gerechtigkeit eintreten (hinzuzufügen wäre das Kapitel
3. Mose 25). Nicht ganz richtig ist es (S. 12), wenn Sie diese Gebote „der Herrschaft
des Königs Josia im südlichen Königreich Juda“ zuordnen (leider ist Ihnen dabei der



Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 4

Schreibfehler „Josua“ statt „Josia“ unterlaufen).  Sie spielen wahrscheinlich darauf
an, dass zur Zeit des Königs Josia im Jerusalemer Tempel eine Tora-Rolle aufgefun-
den wurde, die viele Bibelwissenschaftler mit dem 5. Buch Mose (Deuteronomium)
oder einem Teil desselben identifizieren. Aber die Darstellung von Josias Kulturrevo-
lution in 2. Könige 22f. spricht nicht ausdrücklich von einer Umsetzung der Gebote
des Erlassjahres, und es ist auch umstritten, ob nicht spätere Vorstellungen von der
Tora in die Zeit  Josias  zurückprojiziert  wurden. Erst  von Nehemia wird berichtet,
dass er nach der Rückkehr der Juden aus der babylonischen Verbannung als Beauf-
tragter  der  persischen Oberherrschaft  einen Schuldenerlass  in  der  Provinz  Jehud
durchführt (Nehemia 5). In welchem Umfang und Zeitraum allerdings die Tora-Ge-
bote über Schuldsklaverei und Schuldenerlass wirklich geltendes Recht waren, kann
kaum gesagt werden. Trotzdem sind sie einmalig in der Antike und nach wie vor zu-
kunftsweisend!

Ihren Ausführungen (S. 13) über das Zinsverbot als Stütze der Freiheit des Einzelnen
und der Menschenrechte möchte ich zustimmen, auch Ihrer Einschätzung, dass das
„Zinsverbot der Kirche in Mittelalter … so gut wie nie eingehalten worden“ ist. Damit
widersprechen Sie Ralph Davidson1 (auf den Sie sich häufig berufen), der in seinem
Buch  über  den  Kapitalismus behauptet,  dass  gerade  das  liberale  Judentum  das
Zinsverbot überwunden hätte, das von ihm den Dogmen der katholischen Kirche des
Mittelalters zugeschrieben  wird,  und  der  den  liberalen  Kapitalismus  als  das
Allheilmittel für sämtliche politischen Probleme einschätzt. Allerdings war er (bzw.
sein Verleger Roman Landau) leider nicht bereit, auf meine Frage zu antworten, wie
das damit zusammenpasst, dass das Zinsverbot doch schon, worauf Sie mit Recht
hinweisen, in der jüdischen Tora verankert ist.

Ich bin auch voll und ganz Ihrer Meinung (S. 14), dass die „Grenzen des Wachstums“
ernst genommen werden müssen und „dass die Agrarchemie nicht alles kann“. Aller-
dings stört mich in diesem Zusammenhang ein wenig die verallgemeinernde Wort-
wahl, wenn Sie pauschal behaupten, dass  die „amtlichen Politiker“ es vermeiden,
„den ‚Club of  Rome‘ mit Namen zu nennen“. Natürlich fühlen sich viele Politiker
mehr ihren Interessengruppen verpflichtet als dem Wohl der ganzen Bevölkerung in
seiner globalen und ökologischen Vernetzung. Aber ihr Amt erhalten Politiker ja auf
Grund einer demokratischen Wahl. Insofern wäre zu fragen, warum es ökologisch
und sozial kompetenten Parteien noch immer nicht gelingt, Wählermehrheiten für
sich zu gewinnen.

1 Ralph Davidson, Kapitalismus, Marx und der ganze Rest, Verlag Utopia Boulevard 1995. Vgl.
dazu Helmut Schütz,  Was will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinander-
setzung mit Dr. Ralph Davidson und Dr. Roman Landau (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720),
12ff., insbesondere 16, 18, 15.

https://bibelwelt.de/kapitalismus-marx-und-der-ganze-rest/#kapitalisten
https://bibelwelt.de/kapitalismus-marx-und-der-ganze-rest/#dogmen
https://bibelwelt.de/kapitalismus-marx-und-der-ganze-rest/#dogmen
https://bibelwelt.de/kapitalismus-marx-und-der-ganze-rest/#juden
https://bibelwelt.de/kapitalismus-marx-und-der-ganze-rest/#juden
https://bibelwelt.de/kapitalismus-marx-und-der-ganze-rest/
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 5

Dass Sie die „globale Friedensidee“ des Propheten Jesaja mit dem jüdischen Glau-
ben  an  den  Einen  Gott  in  Verbindung  bringen,  der  den  unter  sich  zerstrittenen
Kriegsgöttern anderer Völker mit befreiendem Gelächter gegenübertritt, finde ich
angemessen. In Ihrer Betonung (S. 15) des jüdischen Ein-Gott-Glaubens widerspre-
chen Sie (mit Recht) Roman Landau2, der in seinem Buch über den Aufstieg Europas
von einem Zwei-Götter-Glauben der Juden spricht.

Auch heben Sie in diesem Zusammenhang die Bedeutung der schon frühen weltwei-
ten Verbreitung des Judentums hervor und sehen Gewalt und Krieg als Randphäno-
mene in der jüdischen Kultur an. Die „Gottebenbildlichkeit (und Gotteskindschaft)“
gilt im Alten Testament, wie Sie betonen, tatsächlich für jeden einzelnen Menschen
und nicht nur für die Könige eines Landes als Göttersöhne, die das Recht haben, ihre
Untertanen auszubeuten und zu unterdrücken.

Das Zitat mit dem göttlichen Gelächter finde ich allerdings nicht in Hesekiel 39, wohl
aber in Psalm 2,4 im Blick auf die Könige der Erde und in Psalm 37,13 im Blick auf die
Unterdrücker der Gerechten und Elenden. Dafür lese ich in Hesekiel 39,9-10, von ei-
nem erfrischenden Beispiel göttlichen Humors, wenn sieben Jahre lang mit den Waf-
fen der übermächtigen Feinde geheizt werden soll!

Dass Sie weiterhin (S. 16ff.) das „Prinzip der Gerechtigkeit“ in der Bibel beider Tes-
tamente betonen, entspricht in vollem Umfang meiner Einschätzung. Wenn sie in
diesem Zusammenhang allerdings (S. 16) „zur Feindesliebe“ in Lukas 6, 12-26 schrei-
ben: „Ein solches Kapitel fehlt bei Matthäus“, so haben Sie leider Matthäus 5, 38-48
übersehen. Gerade diese Verse enthalten die zentrale Aussage der Bergpredigt, über
die immer wieder gestritten wurde, ob sie nämlich auch politische Relevanz hat oder
nur für die persönlichen Beziehungen innerhalb der christlichen Gemeinde Geltung
beanspruchen darf.

Zu Ihren Ausführungen (S. 18) über den „angeblich erst von Immanuel Kant erfunde-
ne[n] Kategorische[n] Imperativ“, der in Wirklichkeit auf die von Rabbi Hillel vertre-
tene Zusammenfassung der Tora „Was dir verhasst ist, tue Deinem Nächsten nicht an“
zurückgehe, möchte ich ergänzen, dass eine Version dieser in allen Religionen zu fin-
denden Goldenen Regel auch im Neuen Testament überliefert ist (Matthäus 7, 12):

„Alles nun, was ihr wollt,  dass euch die Leute tun sollen, das tut ihnen
auch! Das ist das Gesetz und die Propheten.“

Eine kleine Unrichtigkeit hat sich in Anmerkung 13 eingeschlichen, wo Sie schreiben,
dass die Tora „jeweils“ 613 Ge- und Verbote enthalte; tatsächlich sind es insgesamt
613 Ge- und Verbote.

2 Vgl. ebenda, 64ff.,  insbesondere 65, wo ich auf Roman Landau, Der Aufstieg Europas. Wie
modern war das mittelalterliche Christentum?, Hamburg 2006, eingehe.

https://bibelwelt.de/aufstieg-europas/#ditheismus
https://bibelwelt.de/aufstieg-europas/


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 6

Ihren Seitenhieb (S. 18) auf  „Ethiklehrstühle und -kommissionen“ finde ich im Zu-
sammenhang mit dem Verweis auf die zwei Säulen der jüdischen Ethik (10 Gebote
und Goldene Regel) nicht angebracht. Die Juden hielten es doch für unerlässlich, die
613 Gebote der Tora einschließlich der Zehn Gebote und der Goldenen Regel immer
wieder neu auf konkrete Situationen und Lebensbedingungen hin auszulegen. Das
betont besonders der von Ihnen zitierte Rabbi Hillel mit seiner Aufforderung zu le-
benslanger Bildung: „Geh und lerne!“ Sicher kann man konkrete Ergebnisse der For-
schung von Ethik-Professoren und Kompromisse  von Ethik-Kommissionen kritisch
betrachten, aber grundsätzlich ist  es sinnvoll,  einzeln oder gemeinschaftlich über
Ethik nachzudenken – zumal in einer Gesellschaft, die weltanschaulich und religiös
nicht so einheitlich geprägt ist wie in Kulturen früherer Zeiten oder anderen Weltge-
genden der Gegenwart. Sie wollen doch auch (S. 20) aus einem immer wieder be-
drohten „humanen Primärgleichgewicht … die Sekundärgleichgewichte in Gesund-
heitswesen, in der Gesellschaft, der Wirtschaft etc. ableiten“. Geht das so ganz ohne
wissenschaftliche Institutionen?

Für Ihren Hinweis  (Anmerkung 16) im Zusammenhang des Lernens „im Gleichge-
wicht von Egoismus und Altruismus“ auf den Aphorismus von Friedrich Nietzsche,
in dem er den Selbsthass ablehnt und zur Selbstliebe aufruft, bin ich Ihnen dankbar.
Dazu frage ich mich, ob die Kritik Nietzsches am Christentum also diejenigen Chris-
ten treffen sollte, die sich selbst zu hassen schienen. Aber wie passt dazu Nietzsches
Hochschätzung der Starken gegenüber den Schwachen und Lebensunfähigen,  die
später  vom  Nationalsozialismus  so  schändlich  ausgenutzt  (oder  missbraucht)
wurde?

Hundertprozentig Recht haben Sie (S. 21) mit Ihrer „Erkenntnis, dass die Nächsten-
liebe keine Erfindung des Christentums, sondern bereits als ‚Biblische Nächstenlie-
be‘ im AT grundgelegt ist“. Auch viele christliche Theologen, Frank Crüsemann, Klaus
Wengst, Ton Veerkamp, auch schon Cornelis Miskotte und Karl Barth, legen Wert
darauf, dass der christliche Glaube im jüdischen wurzelt. Ich selber bin auch schon in
vielen Predigten davon ausgegangen, z.B. über Das Doppelgebot der Liebe und die
Flüchtlinge oder zum Thema Die andere Wange hinhalten.

Einer Ihrer Sätze über den Sabbat als Tag der Freiheit „für meine Angehörigen und
Freunde und für mich selbst“ enthält ein nicht ganz stimmiges Urteil: „Es war ein
Fehler,  dass ein allzu reformeifriger  römischer Kaiser  (Konstantin) meinte,  diesen
von Gott gegebenen Ruhetag durch den Sonntag, den Tag des sol invictus, des unbe-
siegten Sonnengottes, ersetzen zu müssen.“

Nein, es war nicht erst Konstantin, der den Sabbat durch den Sonntag ersetzte. Be-
reits im 2. Jahrhundert wurde der Sonntag von Christen gefeiert, und zwar zunächst
(ähnlich wie später der Freitag bei den Muslimen) als Tag der religiösen Besinnung,
nicht der Arbeitsruhe, und als politisches Zeichen, dass nicht der Kaiser, sondern der

https://de.wikipedia.org/wiki/Sonntag
https://bibelwelt.de/andere-wange/
https://bibelwelt.de/doppelgebot-liebe/
https://bibelwelt.de/doppelgebot-liebe/


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 7

auferstandene Christus als Herr angebetet wird. Damit passt zusammen, dass auch
nach der Anerkennung des Christentums als tragender Religion des römischen Kai-
serreichs der Kaiser es nicht immer leicht hatte, sich mit seinen Wünschen gegen die
Bischöfe der Kirche durchzusetzen und die Streitigkeiten der unterschiedlich den-
kenden Christen zu schlichten (dazu bietet das Buch von Hartmut Leppin, Die frühen
Christen, sehr aufschlussreiche Fakten und Einsichten).

Richtig ist, dass Konstantin dann mit seiner Festsetzung des Sonntags als Ruhetag so-
wohl die Wünsche der sich vom Judentum abgrenzenden Kirche als auch des Mi-
thraskultes bediente, der sich mit dem Kult des Sonnengottes (sol invictus) verbun-
den hatte.

Aber falsch ist es wiederum, das nachkonstantinische Christentum voll und ganz auf
einen Kult des sol invictus zurückzuführen. Jesus wurde schon lange zuvor als gött-
lich angebetet, aber nicht als zweiter Gott neben dem Einen jüdischen Gott, sondern
als Verkörperung des Geistes der Liebe dieses Einen Gottes. Zwar verbanden sich
mit  einer  solchen  jüdischen  Gottessohn-Theologie  auch  hellenistisch-heidnische
Gottessohn-Vorstellungen, das ging aber nie so weit, dass man in Jesus einen zwei-
ten Gott neben Gott-Vater anbetete oder ihn gar mit dem heidnischen Sonnengott
identifizierte. Eher übertrug man umgekehrt die Vorstellung von der Macht des un-
besiegbaren Sonnengottes auf den Sohn des biblischen Einen Gottes.

In der Tendenz Ihrer Aussage bin ich allerdings mit Ihnen einig, wie sehr es zu bekla-
gen ist, dass in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten das Judentum und das
Christentum als  rivalisierende Religionen entstanden sind,  die  wie  feindliche Ge-
schwister miteinander umgingen. Ein Aspekt dieser Rivalität wurde die Abgrenzung
der Christen von den Juden durch den Sonntag als alternativen Ruhetag. Wenn es aber
heute möglich ist, dass Juden und Christen einander im Geist eines respektvollen in-
terreligiösen Dialogs auf Augenhöhe begegnen, dann kann es völlig in Ordnung sein,
dass in beiden Religionen ein anderer Wochentag als Tag der Ruhe begangen wird.

Im letzten Abschnitt Ihres Aufsatzes (S. 22) erwähnen Sie im Zusammenhang mit ei-
ner abschließenden Wertschätzung von Nachhaltigkeit und Bildung, dass es im Latei-
nischen „erstaunlicher Weise für  Spiel  und Schule noch ein einziges Wort  [gibt],
nämlich ludus“. Wie beurteilen Sie in diesem Zusammenhang die etymologische Ab-
leitung des Wortes „Schule“ vom griechischen „scholē“ = Muße?  Ralph Davidson
hatte ja „Schule“ vom hebräischen „Schulchan“ statt vom lateinischen „schola“ ab-
leiten wollen und Elias Levitas Übertragung (nicht wörtliche Übereinstimmung!) von
„Schul“ mit „synagoga“ als Argument für die nicht-lateinische Etymologie des deut-
schen Wortes „Schule“ verwendet.3

3 Vgl. ebenda, 43ff., wo es um Ralph Davidson, Sprachgeschichte. Eine problemorientierte Ein-
führung, Hamburg 1995, geht.

https://bibelwelt.de/sprachgeschichte/#levita
https://de.wikipedia.org/wiki/Hartmut_Leppin


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 8

Die jüdisch-islamische Kultur von Al-Ándalus im Mittelalter
(S. 27-63)

Ihren zweiten Aufsatz über Al-Ándalus finde ich äußerst interessant, da ich mich in
der Geschichte der iberischen Halbinsel  überhaupt nicht  auskenne. Geographisch
grenzen Sie dieses Gebiet folgendermaßen ab (S. 28):

Der Begriff Al Ándalus ist weiter zu fassen als das heutige Andalusien. Es
reichte nicht nur weiter nördlich als heute, sondem umfasste auch Territo-
rien in Nordafrika und auf den Balearen.

Ich fühle mich durch Ihre Ausführungen gut informiert, habe allerdings auch einige
Einwände und kritische Nachfragen zu den im Folgenden aufgeführten Punkten:

Lebten in Iberien ausschließlich arianische Christen?

Al Ándalus im frühen Mittelalter schildern Sie als einen Raum (S. 29), indem es „drei
Religionen, aber nur eine Kultur“ gibt. Dabei nehmen Sie an, dass eine Symbiose von
Judentum und Islam wohl eher mit dem arianischen Christentum möglich gewesen
sein muss als mit dem römisch-katholischen, da die Arianer nicht an die Wesens-
gleichheit von Jesus als dem Sohn Gottes mit Gott, dem Vater, glaubten. Weiterhin
schreiben Sie:

Es gibt immer deutlichere Anzeichen dafür, dass das arianische Christen-
tum sich in lberien und anderen Teilen Europas länger gehalten hat, als die
amtliche Mediävistik  zugestehen will.  Das römisch-katholische Christen-
tum hat also in Iberien … viel später Fuß gefasst, als man bisher glaubte.

Aber sind Sie sicher, dass in Iberien für lange Zeit ausschließlich Arianer lebten, die
die im Konzil von Nicäa beschlossene Wesensgleichheit von Jesus mit Gott ablehn-
ten? Nach Wikipedia sollen es eher  Homöer gewesen sein, also Christen, die eine
Wesensähnlichkeit Jesu mit Gott vertraten, die in Iberien neben lateinisch-nicäni-
schen Christen existiert haben. Später schreiben Sie (S. 41):

Eine christliche Synode musste schließlich das mutwillige Martyrium ver-
bieten, womit der religiöse Friede wieder hergestellt war.

Muss eine solche Synode nicht eine katholische Synode gewesen sein? Das würde
bestätigen, dass es auf jeden Fall auch lateinisch-nicänische Christen neben den ket-
zerischen Homöern (die Sie Arianer genannt haben) gegeben haben muss.

War der kulturelle Islam in Iberien der Erbe Roms?

Weiterhin zitieren Sie E. G. Ferrín mit einer Behauptung, die ich für durchaus plausi-
bel halte (S. 29):



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 9

„Die neue kulturelle Ordnung im südwestlichen Mittelmeer beerbte gewis-
sermaßen Rom“, „der kulturelle Islam präsentierte sich als Erbe Roms mit
viel mehr Legitimität als das so genannte Heilige Reich, das in Aachen er-
standen war, wobei es vorgab, wiederauferstanden zu sein.“

Aber wie verträgt sich das mit der von Ihnen in anderen Büchern unterstützten The-
se von Lucas Brasi, dass es die griechisch-römische Antike überhaupt nicht gegeben
habe?4

Was ist von dem Islamwissenschaftler Günter Lüling zu halten?

Sodann beziehen Sie sich auf islamwissenschaftliche Außenseiter und auf die von
Chronologiekritikern angenommene mittelalterliche Phantomzeit-Hypothese, derzu-
folge das Mittelalter um drei Jahrhunderte kürzer als nach der offiziellen Chronolo-
gie sein soll (S. 30):

Seit den Forschungen von Lüling, Luxenberg und Olagüe steht neben der
für  die christliche Historiographie relevanten Phantomzeit  auch die Ge-
schichte des frühen Mittelalters der Moslems und der Juden auf dem Prüf-
stand.

An dieser Stelle möchte ich nicht auf die Spekulationen über die Phantomzeit einge-
hen, allerdings ein wenig Wasser in den Wein Ihrer Hochschätzung des angeblich
von der Islamwissenschaft verkannten Günter Lüling gießen. Ich habe mich inzwi-
schen auch mit mehreren seiner Bücher intensiv auseinandergesetzt, aber seine Be-
weisführungen, die über das hinausgehen, was Hans-Joachim Schoeps, „Theologie
und Geschichte  des  Judenchristentums“,  Tübingen 1949,  über eventuelle  Zusam-
menhänge des Urchristentums mit der Entstehung des Islam vermutet, haben mich
im Ganzen nicht wirklich überzeugt, zumal Lüling seine Sicht des Islam in die Wert-
schätzung eines ursprünglich paganen Höhenkults einbaut, den er in massiv polemi-
scher Weise eigentlich gegen alle Formen des Judentums, Christentums und Islams
als die einzig wahre und anerkennenswerte Religion in Stellung bringt. Aus folgen-
dem Zitat5 geht deutlich hervor, wie abwegig seine Vorstellungen letztendlich sind
(schon seine diametrale Entgegensetzung von Israel  und Juda hält  keiner histori-
schen Überprüfung stand):

Tatsächlich: Jesus stand weder in der jüdischen alttestamentlichen Traditi-
on noch in der hellenistischen, sondern in der semitischen volksreligiösen

4 Vgl. ebenda, 21ff., wo ich Lucas Brasi, Die erfundene Antike. Einführung in die Quellenkritik,
Hamburg 2004, bespreche.

5 Günter  Lüling,  Die Wiederentdeckung des Propheten Muhammad.  Eine Kritik am „christli-
chen“ Abendland, Erlangen 1981, 276-277.

https://bibelwelt.de/erfundene-antike/


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 10

Tradition. Und das Herz dieser semitischen volksreligiösen, besonders im
israelitischen Nordreich lebendig gebliebenen Tradition war sehr natürli-
cher Weise die steinzeitliche pagane Tradition des Höhengrabeskultes, in
dem der Blutrechtsgedanke vom für Gerechtigkeit leidenden und sterben-
den und wiederauferstehenden Stammesfürsten in zeitbedingter Abwand-
lung weitergelebt hatte. Diese volksreligiöse Tradition war nicht nur israe-
litisch sondern auch aramäisch und deshalb auch abrahamitisch, denn der
Stammvater Abraham war ein Aramäer.

Es sollte also klar sein, warum sich das hellenistisch-römische Reichs-Chris-
tentum die Traditionen Judas einverleibte und sie weiterpflegte, während
die  Judenfeindlichkeit  der  peripheren  israelitischen  Stämme Samariens,
Galiläas und Transjordaniens sich über das Urchristentum bis in den Islam
fortpflanzte. Es ist die Zentralstaatsideologie einerseits und das Festhalten
an der  volksreligiösen stammes-,  sippen- und familiengebundenen Ord-
nung andererseits, die für diese Jahrtausende währende Polarisation den
Mutterboden boten.

In der Gegnerschaft zwischen dem großstaatsideologischen Südstaat Juda
und dem volksreligiösen Nordstaat Israel liegt auch begründet, daß man
bis heute von der „jüdischen Religion“ spricht und nicht von der „israeliti-
schen Religion“. (Und man mache sich klar, daß die jüdische Religion ent-
standen ist als die Religion einer Minderheit Gesamtisraels!) Denn die „is-
raelitische Religion“, die Religion des antijüdischen Nordreichs Israel, mün-
dete in das Urchristentum (und schließlich in den abrahamitischen Islam),
und deshalb hat man in der alten christlichen Kirche immer davon gespro-
chen, daß das Christentum „das wahre Israel“ sei. Nie hat man „das wahre
Juda“ sein wollen. Und dennoch, – so widersprüchlich entwickelt sich Ge-
schichte! – , hat das schließlich aus allem innerchristlichen dogmatischen
Streit  siegreich  hervor-gehende  hellenistische  Christentum  diese  semi-
tisch-volksreligiösen Traditionen der Stämme Altisraels  und des Urchris-
tentums  verraten.  Denn  es  hat  einerseits  das  dem  eigenen  römischen
staatsideologischen Wesen entsprechende schriftprophetische Alte Testa-
ment, die religiöse Urkunde des großstaatsideologischen Südstaats Juda,
dem  hellenistisch-imperialistisch  interpretierten  Neuen  Testament  stüt-
zend an die Seite gestellt und andererseits die apokalyptischen Schriften
des Urchristentums (s.S.74f) verdrängt samt der Erinnerung, daß und war-
um und wie sehr im Nordreich Israel und später im Urchristentum aus al-
ter Tradition eine grundsätzliche Opposition gegen die „jüdische Religion“
und ihre Urkunde, das Alte Testament, bestanden hatte.



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 11

Wie weit zurück reicht eine protosemitische Kultur in Iberien?

Indem Sie  sich  unter  anderem auf  sprachwissenschaftliche Forschungen berufen,
nehmen Sie an, dass es in Iberien schon lange vor Christi Geburt eine jüdische oder
zumindest protosemitische Kultur gegeben hat (S. 31 und 39f.):

Nach Theo Vennemann und Jacques Touchet gab es in Iberien eine proto-
semitische Kultur, selbst der Name „lberien“ ist semitisch (ibrit = hebrä-
isch). ...

[Die] für Ándalus so ausgeprägte Nähe der Juden zu den Moslems/Arabern
lässt sich vielleicht durch das wohl weit in die Antike zurückreichende se-
mitidische bzw. protosemitische Erbe lberiens, auf welches Theo Venne-
mann und Jacques Touchet immer wieder hinwiesen, erklären. Sie deuten
Iberien als das Land der „Ibrit“, also hebräisch, sprechenden Menschen.
Die klassische Ableitung des Begriffes Iberien vom Fluss Ebro greift auf je-
den Fall zu kurz.

Hierzu würde mich interessieren, wie genau Vennemann und Touchet ihre Etymolo-
gie des Wortes Iberien belegen und ob es genauere Belege darüber gibt, auf welche
Weise hebräisch-sprechende Völker oder Juden nach Iberien gekommen sein kön-
nen.

Geht die Kollektivschuldthese der Juden am Tode Jesu auf Petrus Alfonsi zurück?

Zu Ihren Ausführungen (S. 57ff.) über Petrus Alfonsi habe ich zunächst die Frage, ob
er tatsächlich identisch ist mit Peter von Toledo – nach Wikipedia wird diese Gleich-
setzung zumindest von James Kritzeck bestritten. Abgesehen davon geben Sie seine
Lebensdaten mit 1062-1110 an. Das passt weder damit zusammen, dass Petrus Al-
fonsi im Jahr 1115 sein Werk Disciplina clericalis  herausgegeben hat, noch damit,
dass Peter von Toledo in den Jahren 1142-43 an einer Koranübersetzung beteiligt
gewesen sein soll. Wichtiger ist mir aber, dass Sie behaupten (S. 59):

Nur wenigen Menschen von heute, nicht einmal Historikern ist wirklich be-
kannt, dass die lange Zeit bis ins 20. Jahrhundert hinein praktizierte Kollek-
tivschuldthese der Juden am Tode von Jesus auf den jüdischen Konvertiten
Petrus Alfonsi zurückgeht.

Diese Aussage ist definitiv falsch. Marcel Simon weist nach, dass die Kollektivschuld-
these bereits von vielen christlichen Autoren der ersten Jahrhunderte als Baustein
eines christlichen Antijudaismus verwendet wird, z.  B.  von „Eusebius, Gregor von
Nyssa, Asterius von Amasa und besonders Johannes Chrysostomus“, indem sie sich
u.a. auf das Johannesevangelium berufen6:

6 Marcel Simon, Verus Israel. A study of the relations between Christians and Jews in the Ro-

https://de.wikipedia.org/wiki/Petrus_Alfonsi


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 12

Die Juden waren hassenswert, weil sie Christus töteten, seine Jünger ver-
folgten und seine Lehre zurückwiesen. „Pilatus trachtete danach, ihn frei-
zulassen, aber die Juden schrien… ‚Weg mit ihm! Weg mit ihm! Kreuzige
ihn!“ (Joh 19,12.15). Die Verantwortung für das Verbrechen fällt daher auf
das ganze Volk, und es ist ein Verbrechen, dass die christlichen Autoren als
Gottesmord darstellen.

Hat Petrus Alfonsi wirklich Schwachstellen im Alten Testament aufgedeckt?

Weiter schreiben Sie unter Bezug auf Petrus Alfonsi (S. 59f.):

Bei der Verteidigung der christlichen Lehre in den Dialogi VI bis XII ent-
deckt er zugegebenermaßen auch einige Schwachstellen im Alten Testa-
ment, auf welche inzwischen auch neuere Forscher wie Langbein aufmerk-
sam machten,  z.B.  das nicht  wirklich  geklärte  Phänomen verschiedener
Namen für Gott, bei Elohim sogar im Plural. Seine berechtigte Kritik richtet
sich auch gegen die Erschaffung Evas aus dem Fleisch Adams.

Widersprechen Sie hier nicht Ihrer Aussage im ersten Aufsatz über den Einen Gott
der Juden? Warum sollte es ein Problem sein, verschiedene Bezeichnungen oder Na-
men für Gott zu verwenden? Allah hat im Islam sogar 99 Namen. Abgesehen davon
ist  „Elohim“  kein  Gottesname,  sondern der  hebräische  Allgemeinbegriff  für  Gott
bzw. Gottheit (als Plural von „El“), während JHWH der unaussprechliche Name des
Gottes Israels war. Dass es Götter gab, ist für das Alte Israel selbstverständlich, aber
es gab nur einen wahrhaft lebendigen Gott, der ihre Anbetung verdiente und der
nicht in einem Bild dargestellt und angebetet werden durfte, weil er „nur Stimme“
war und im Gegensatz zu den Göttern anderer Völker nicht unterdrückte, sondern
befreite.

Auch Alfonsis Kritik an der Art der Erschaffung der Frau kann ich nicht als berechtigt
ansehen. Denn Eva wird nicht aus dem Fleisch Adams, sondern aus seiner Seite ge-
schaffen. Genau genommen entsteht sie nicht einmal aus dem Mann, sondern aus
dem Erdling = Menschen (unisex) = ADAM, und erst nach ihrer Erschaffung wird aus
Adam ein ISCH (Mann) im gleichrangigen Gegenüber zur ISCHA (Frau – Luther ver-
sucht das Wortspiel mit dem Wort „Männin“ aufzugreifen).

Ist die alternative Bibelauslegung im Werk zur „Urmatrix“ ernstzunehmen?

Nebenbei erwähnen Sie während Ihrer Beschäftigung mit Petrus Alfonsi ein Werk
des 21. Jahrhunderts (S. 60):

man Empire (135-425), Translated from the French: H. McKeating, Oxford 1986, 208. Das Zi-
tat in deutscher Sprache entstammt einer eigenen Übersetzung dieser Studie der Beziehun-
gen zwischen Christen und Juden im Römischen Reich in den Jahren 135-425 n.Chr.



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 13

„Dass man bei der Interpretation der Genesis des Alten Testaments auch
zu anderen Ergebnissen als die Schulwissenschaft gelangen kann, zeigen
Vogl und Benzin in ihrem Werk zur ‚Urmatrix‘. Vogl und Benzin halten sich
anders als Petrus Alfonsi mit ihrer exakten buchstabengetreuen Auswer-
tung strikt an den Buchstaben der Genesis.“

Dazu möchte ich hier nur kurz fragen: Ist Ihnen bewusst, dass Vogl und Benzin in
ihrem Buch  „Die Entdeckung der Urmatrix“7 mit Ihrer Bibelauslegung bewiesen zu
haben glauben, dass mit „Elohim“ nicht etwa der Eine Gott Israels gemeint sein soll,
sondern außerirdische Menschen, die in der Urzeit die irdischen Menschen geschaf-
fen und mit ihrer eigenen DNS ausgestattet haben? Würde das nicht Ihrer gesamten
eigenen religiösen Einstellung widersprechen, wie Sie sie in Ihrem Aufsatz über das
Alte Testament und in Ihrer Wertschätzung von jüdischen und christlichen Autoren
wie Maimonides und Papst Benedikt XVI. ausgedrückt haben?

Islamisch-christlich-jüdische  Kooperation  –  multikulturelles  Modell  und  Vorbild
für die Gegenwart

Wie gesagt,  die eben aufgeführten kritischen Anmerkungen und Fragen beziehen
sich nur auf einen kleinen Teil Ihres im Übrigen hochinteressanten und aufschlussrei-
chen Aufsatzes über das durch kulturelle und religiöse Vielfalt geprägte Iberien bzw.
Al-Ándalus im Mittelalter, den ich zur eingehenden Lektüre nur empfehlen kann.

Gesundheit, Hygiene und Krankheit bei Maimonides (S. 65-115)
In Ihren drei Beiträgen über Maimonides (hier stehen die Seitenangaben aus Ihrem
Buch hinter  den jeweiligen Zitaten)  beweisen Sie  Ihre  grundlegenden Kenntnisse
über diesen großem jüdischen Gelehrten des Mittelalters und Ihre sorgfältige Aus-
wertung historischer Quellen. In meinen Bemerkungen möchte ich unterstreichen,
was mich an der Gedankenwelt des Maimonides besonders beeindruckt hat, und ei-
nige Fragen stellen, die zum weiteren Nachdenken anregen.

Wie so viele Muslime und dem Islam nahe stehende Juden leistete auch
Maimonides einen überwältigenden Beitrag dazu, das Wissen der alten
Ägypter und Griechen, nicht zuletzt von Aristoteles, Hippokrates und Ga-
len, ins Arabische, Hebräische und Lateinische zu übertragen. (S. 67)

7 Dieter  Vogl  und Nicolas  Benzin,  Die Entdeckung der  Urmatrix,  Band I:  „Auf  der  Spur  der
Schöpfungsformel“ (2. Auflage 2006), Band II: „Die Ureinheit aller Dinge“ (1. Auflage 2003)
und Band III: „Der Baum des Lebens“ (1. Auflage 2009), Greiz/Thüringen. Vgl. dazu Helmut
Schütz, „Urmatrix“ – eine faszinierende Nicht-Entdeckung. Besprechung eines monumentalen
Werks von Dieter Vogl und Nicolas Benzin (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83737).

https://bibelwelt.de/urmatrix/
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83737
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2512081305485.464719947575


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 14

In  seinen  religiösen  und philosophischen  Vorstellungen  ist  Maimonides
nicht nur von den heiligen Schriften der Juden (Thora, Talmud, Mischna
etc.), sondern auch von den griechischen Klassikern, nicht zuletzt Aristote-
les, und Ärzten geprägt. Der Arzt Maimonides weitet als Quellen für seine
medizinischen Schriften neben den jüdischen Schriften und der jüdischen
Tradition auch die Werke der antiken griechischen Ärzte Hippokrates und
Galen aus. (S. 108f.)

Nochmals stelle ich eine schon oben geäußerte Frage: Wenn Sie auf diese Weise der
andalusischen islamisch-jüdischen Mischkultur eine wichtige Überträgerfunktion des
antiken Wissens zuschreiben und Maimonides auch als Erben der griechischen philo-
sophischen und medizinischen Tradition betrachten, müssten Sie dann nicht folge-
richtig Lucas Brasis These von der erfundenen Antike8 rundweg ablehnen?

„Der Arzt muß … immer die Jahreszeit berücksichtigen, denn sie beeinflußt
die Körpersäfte. Schleim, der kälteste Saft, nimmt im Winter zu. Darum
herrschen im Winter Schleimkrankheiten vor, und man sieht die Leute nie-
sen und sich schnäuzen. Im Frühjahr ist der Schleim im Körper noch stark,
aber das Blut nimmt zu; denn es ist feucht und warm wie der Frühling.
Darmkatarrhe und Nasenbluten treten in dieser Zeit nicht selten auf. Der
heiße und trockene Sommer regt die Gallenabsonderung an, und die Galle
beherrscht den Körper bis zum Herbst. Die Menschen erbrechen Galle, ihr
Stuhlgang enthält gallige Bestandteile, und die Haut färbt sich oft gelb. Der
Herbst ist eine trockene Jahreszeit, es wird kälter, und die schwarze Galle
gewinnt die Oberhand. So sind also die vier Körpersäfte im Menschen im-
mer  vorhanden,  genau  wie  die  Eigenschaften  heiß,  kalt,  trocken  und
feucht in der Natur, aber nicht immer in der gleichen Mischung, und das
erklärt  die ungleiche Empfänglichkeit  des Menschen für Krankheiten,  je
nach der Jahreszeit.“ (S. 71)

Zu dieser jahreszeitabhängigen Lehre von den vier Körpersäften frage ich mich, ob
Maimonides auch berücksichtigt hat, dass die Jahreszeiten im mediterranen Raum
anders ausgeprägt  sind als  etwa in Mittel-  und Nordeuropa oder in den Tropen.
Schlagen sich auch solche geographischen Unterschiede in seiner Lehre nieder?

„Hippocrates sagte: Das Leben ist kurz, lang die Kunst, die Zeit knapp, Er-
fahrung gefährlich und das Urteil schwierig. Du sollst dich nicht damit be-
gnügen, allein das zu tun, was angemessen ist, ohne dass der Patient und

8 Vgl. dazu Helmut Schütz, Was will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinan-
dersetzung  mit  Dr.  Ralph  Davidson  und  Dr.  Roman  Landau  (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-
83720), 21ff.

https://bibelwelt.de/erfundene-antike/
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 15

seine Bediensteten auch das Gleiche und auch die externen Angelegenhei-
ten erledigen“.

Maimonides interpretiert das kurze Leben und die lange Kunst in dem Sin-
ne, dass selbst ein langes Leben für einen Wissenschaftler nicht ausreicht,
um eine Perfektion in seiner Wissenschaft, z.B. in der Medizin, zu erlan-
gen. (S. 72f.)

Maimonides bringt das im folgenden Satz,  der sich übrigens ganz allge-
mein auf jede Wissenschaft anwenden lässt, auf den Punkt: „Das Leben ei-
nes Individuums reicht  nicht aus,  um alle  diese Disziplinen der Medizin
vollständig zu beherrschen.“ (S. 74)

Dazu fällt mir ein, dass Sie Ralph Davidson ja zubilligen, der letzte Universalgelehrte9

zu sein. Aber wenn der Satz des Maimonides schon damals für die Medizin galt, wie
viel unmöglicher muss es heute sein, wirklich universal gebildet zu sein! Ich denke,
es zeigt sich bei Davidson eher, dass es eben nicht ausreicht, auf vielen Gebieten ein
paar kluge Intuitionen und kritische Anfragen zu haben, sich in Wirklichkeit aber auf
keinem Gebiet wirklich auszukennen.

[Es]  gelingt … Maimonides in seinen eigenen Aphorismen, die „General
Rules of Health“, ein schwieriges geradezu uferloses Gebiet der allgemei-
nen Medizin, in einer lockeren Art und Weise zu behandeln und dem Le-
ser,  ohne dass er medizinisch vorgebildet sein muss,  zu vermitteln.  Die
Aphorismen des  Maimonides  wenden sich  –  anders  als  die  hippokrati-
schen Aphorismen – mindestens genauso eindringlich an die Patienten wie
an die Ärzte. (S. 76f.)

Bei diesen allgemeinen Gesundheitsregeln des Maimonides, die Sie ausführlich refe-
rieren, enthalten Sie sich jeden Kommentars. Ich vermute mal, dass Sie nicht jede
seiner Regeln einfach ungeprüft in die heutige Zeit übertragen würden, sondern sie
in ein Gespräch mit heutigen medizinischen Ratschlägen bringen wollen.

Das oberste Ziel des gesundheitsbewusst lebenden Menschen ist also die
seelische Harmonie mit Gott. (S. 90)

Körper und Seele bilden bei ihm eine untrennbare Einheit, man kann dar-
um in ihm auch einen frühen Vertreter der Psychosomatik und in Ansätzen
sogar der Psychotherapie sehen. … Diese Verbundenheit von Seele und
Körper ist jedoch kein Selbstläufer. Um diese Harmonie und das seelisch-
körperliche Gleichgewicht aufrechtzuerhalten bzw. dieses – als Folge von

9 Wilhelm Kaltenstadler,  „Die  Modernität  der  jüdisch-christlichen  Idee.  Sind  Judentum  und
Christentum vorsätzlich aus der Zivilisationsgeschichte  herausgeschrieben worden?“,  Ham-
burg 2011, 8.

https://bibelwelt.de/hamburger-neue-historische-schule/


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 16

Krankheit und falschem Lebenswandel – wiederherzustellen, muss der ge-
sundheitsbewusste Mensch, der über die Befriedigung seiner materiellen
Bedürfnisse hinausstrebt, also nicht nur seinen Körper bewegen und trai-
nieren, sondern auch durch sein Verhalten und nicht zuletzt durch seine
religiöse und sittliche Einstellung dafür Sorge tragen, dass Geist und Seele
nicht verkümmern und im Gleichgewicht bleiben. Bei Maimonides bilden
somit auch Religion und Ethik eine untrennbare Einheit. (S. 109)

Hier weisen Sie auf besondere Stärken von Maimonides‘ Gesundheitslehre hin, die
in ein Wissen um psychosomatische und geistliche Zusammenhänge eingebettet ist
– sehr beeindruckend und modern anmutend!

Ein wichtiger Aspekt der Hygiene in Antike und Mittelalter war auch das
regelmäßige Baden. Öffentliche Bäder – meist mit Hypokaustenheizung –
gab es in der Antike nicht nur in Großstädten wie Rom und Alexandria,
sondern sogar in kleineren römischen Siedlungen sogar an den Grenzen
des Reiches. Diese antike Badekultur übernahmen die Muslime und brach-
ten sie auch nach lberien. (S. 95)

Wenn man bedenkt, dass eine solche Kultur der Volksbäder in unseren Breiten erst
wieder um 1900 entstanden ist (oder irre ich mich?), sind diese damaligen Errungen-
schaften erstaunlich.

Erstaunlich ist, dass der Mann mit seiner Frau in der Freitagnacht sexuell
verkehren soll. Es ist jedoch zu befürchten, dass der Verkehr sich in den
Sabbat hinein erstreckt. An diesem Tag der Ruhe sollte ein frommer Jude
weder schwere Arbeiten verrichten noch mit einer Frau verkehren. (S. 103)

Diese Befürchtung erweist sich als gegenstandslos, wenn Sie beachten, dass der jüdi-
sche Tag mit dem Sonnenuntergang des Vortages beginnt. So heißt es in 1. Mose
1,31:

Da ward aus Abend und Morgen der sechste Tag.

Aus diesem Vers wird erstens deutlich, dass nach jüdischem Verständnis der Tag mit
dem Abend beginnt, und zweitens, warum gerade der der Freitag für den Beischlaf
empfohlen wird – immerhin ist der Freitag der sechste Tag, an dem nach den Land-
tieren auch Mann und Frau erst erschaffen wurden. Die Freitagnacht geht also gar
nicht in den Tag der Sabbatruhe über, sondern ist definitionsgemäß die Nacht von
Donnerstag auf Freitag – so gibt es keinen Konflikt mit der jüdischen Tora.

Maimonides, der hier voll in der jüdischen Tradition steht, [behandelt] zu-
mindest in der Sexualität Mann und Frau als gleichwertige Partner… Die
Frau ist für ihn kein Sexualobjekt und darf auch nicht zum Sex gezwungen
werden. … Der Hinweis, dass beide glücklich sein sollen, lässt vermuten,



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 17

dass nicht nur der Mann auf seine Kosten, sondern auch die Frau zum Or-
gasmus kommt. Man gewinnt auch aus diesen wegweisenden Worten des
Maimonides den Eindruck, dass, anders als im Christentum, im Judentum
des Mittelalters weder die Sexualität im Allgemeinen noch die Sexualität
der Frau im Besonderen verteufelt werden. (S. 103f.)

Für den Hinweis auf diese einfühlsame Sexualpädagogik des Maimonides bin ich Ih-
nen besonders dankbar. Sie mag letzten Endes auf Einstellungen zurückgehen, die
sich auch in den Liebesliedern des Hohenlieds der Liebe Salomos niedergeschlagen
haben und die heutzutage auch im Christentum selbstverständlich geworden sind.

Der kluge Mann behandelt einen anderen mit Diplomatie und berücksich-
tigt auch dessen Gemütsverfassung, z.B. wenn einer zornig ist. Nicht reden
soll er auf der Straße mit einer Frau, nicht einmal mit seiner eigenen, sei-
ner Schwester und Tochter. Diese für uns heute seltsam anmutende Zu-
rückhaltung mag sicher damit zusammenhängen, dass die sog. anständi-
gen Frauen aus guten Familien das Haus nur selten oder in Begleitung ei-
nes Dieners oder Sklaven verlassen und dass zahlreiche Dirnen und ande-
res übel beleumundetes Volk auf den Straßen verkehrt haben. Mit diesem
Ansprechverbot wollte Maimonides wohl auch erreichen, dass Frauen in
der Öffentlichkeit nicht belästigt worden sind. Diese Bestimmung darf man
also nicht als einen Akt der Frauenverachtung auslegen. (S. 105f.)

Was  Sie  hier  in  verständnisvoller  Weise  bei  Maimonides  interpretieren,  erinnert
mich daran, dass in ähnlicher Weise  auch im Koran10 die Vorschrift zur Bedeckung
der Frau ursprünglich begründet wird.

Im Zweifelsfall sollte er [ein weiser Mann] nicht auf der Seite der Verfol-
ger, sondern eher der Verfolgten, nicht auf Seiten der Erniedriger, sondern
der Erniedrigten stehen. Die Ansätze der modernen jüdischen Underdog-
Mentalität reichen also schon weit zurück. (S. 108)

Damit greift Maimonides zentrale Anliegen der Tora und der Propheten auf.

Es gibt eine wichtige Stelle bei Maimonides, welche die immer wieder von
christlicher Seite behauptete Devise des jüdischen „Aug um Aug, Zahn um
Zahn“ Lügen straft, nämlich das Gespräch zwischen Reuben und Simeon.
Reuben zu Simeon: „Vermiete mir dieses Haus oder leihe mir diesen Och-
sen.“ Simeon lehnt ab. Nach einer Weile kommt Simeon zu Reuben, „von
ihm zu borgen oder zu leihen“. Da spricht Reuben zu ihm die klassischen

10 Vgl. Helmut Schütz, Geschichten teilen im multireligiösen Kindergarten. Kindern von Gott er-
zählen nach biblisch-koranischen Traditionen als Baustein für eine Konzeption inklusiver Reli-
gions-Bildung (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83680), Gießen 2012, 28.

https://bibelwelt.de/geschichtenteilen-islam/#gleichheit
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83680
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2509051635358.541910317798


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 18

Worte: „Das hier ist für dich. Beachte, dass ich dir das leihe, denn ich bin
nicht so wie du. Ich werde dir nicht nach deinen Taten vergelten.“ Maimo-
nides findet jedoch im Verhalten des Reuben noch einen Makel, weil er
durch seine Kritik, dass er nicht so sei wie Simeon, noch Groll und Neid in
seinem Herzen trage und damit noch nicht in vollem Maße wie ein wahr-
haft Gerechter gehandelt habe. (S. 111f.)

Auch für diesen Hinweis bin ich Ihnen sehr dankbar. Inzwischen ist im Übrigen auch
vielen  Christen bewusst,  dass  schon dem biblischen Grundsatz  „Auge  und Auge,
Zahn um Zahn“ keine Vergeltungsmentalität entsprach, sondern ein rechtliches Ver-
fahren angemessener Schadenersatzleistung im Falle von Körperverletzungen. Ur-
sprünglich  ging  es  wohl  darum,  dass  ausufernde Blutrache  dadurch eingedämmt
werden sollte, dass eine Körperverletzung nicht mit dem Tode, sondern einer gleich-
wertigen Verletzung bestraft werden sollte. Aber in der Praxis hat man auch kaum
ein Volk von einäugigen oder verkrüppelten Männern haben wollen, sondern schon
früh traten materielle Ersatzleistungen an Stelle von Körperstrafen, was zum Beispiel
eine Stelle wie 2. Mose 21, 26f. deutlich macht:

Wenn jemand seinen Sklaven oder seine Sklavin ins Auge schlägt und zer-
stört es, der soll sie freilassen um des Auges willen. Desgleichen wenn er
seinem Sklaven oder seiner Sklavin einen Zahn ausschlägt, soll er sie frei-
lassen um des Zahnes willen.

Und in 3. Mose 24, 17-18 heißt es:

Wer irgendeinen Menschen erschlägt,  der  soll  des  Todes  sterben.  Wer
aber ein Stück Vieh erschlägt, der soll‘s ersetzen, Leben um Leben.

Weiter mit Maimonides:

Zum richtigen Zeitpunkt zu schweigen, ist nicht nur ein Gebot der Klugheit,
sondem auch der Gerechtigkeit, im Grunde auch angewandte Nächstenlie-
be. Damit er auf diesem Wege nicht erlahmt, wird er immer wieder aufge-
fordert,  Kontakte  zu ungebildeten Menschen weitestgehend zu  vermei-
den, mit weisen Männern zu essen und zu trinken wie auch mit ihnen in al-
len Arten von Beziehungen zu verkehren. … Die Folgerungen, welche Mai-
monides  aus  seinem  geradezu  radikalen  Bildungsideal  zieht,  sind  sehr
weitgehend. Wer wirklich weise sein will, soll sich sogar darum bemühen,
die Tochter eines Gelehrten zur Frau zu nehmen und seine eigene Tochter
einem Gelehren zur Frau zu geben. (S. 112f.)

An dieser Stelle finde ich die Einstellung des Maimonides aber doch reichlich elitär.
Dieses Bildungsverständnis entspricht ja einem Mehrklassensystem. Und ob die Ehe-
frauen bzw. Töchter der Gelehrten tatsächlich auch an der Bildung ihrer Ehemänner
und Väter aktiven Anteil haben dürfen, bleibt auch offen.



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 19

Maimonides ist sich bewusst, dass Bildung und überhaupt das Zusammen-
leben der Menschen ein infrastrukturelles Fundament benötigen. Die Kul-
tur des Geistes braucht somit als Basis die materielle Kultur, den materiel-
len Unterbau nach Karl Marx. Maimonides hält es darum für notwendig,
„der Verbesserung von Luft und Wasser und danach der Verbesserung der
Nahrungsmittel Aufmerksamkeit zu schenken.“ … Maimonides hat schon
lange  vor  unserem  umweltbewussten  Zeitalter  erkannt,  dass  Luft  und
Wasser,  die  in  den muslimischen Großstädten und Ballungsräumen des
Mittelalters,  welche die sephardischen Juden des Mittelalters bevorzug-
ten, bereits damals verschmutzt und verseucht waren, sich auf die drei
Grundpneumata  der  Menschen  auswirken  und  durch  die  Störung  des
Gleichgewichts zwischen diesen alle möglichen Arten von Krankheiten ent-
stehen. Ökologische Vorstellungen fließen darum logischer Weise auch in
seine medizinische Therapie ein. (S. 113f.)

Nochmals vielen Dank für diese Hinweise auf einen zukunftsweisenden Gelehrten!

Das Medizinsystem des Moses Maimonides (S. 117-130)
Ihren Vortrag über das Medizinsystem des Maimonides verbinden Sie mit  einem
Überblick über Leben und Werk dieses universalen Forschers, der sich nicht nur als
Arzt, sondern auch als Philosoph, Theologe und Seelsorger verstand – Letzteres vor
allem in seinem Buch „More Nevuchim“ = „Führer der Unschlüssigen“. Wegweisend
im Blick auf seine Integration philosophischer und theologischer Einsichten finde ich
Ihren Satz:

Die Anwendung der dialektischen Methode – in Verbindung mit der Dialog-
Methode – zeigt ihn als Vorläufer der modernen Philosophie (Hegel, Marx).
Allerdings weisen Hegel und Marx Defizite in der Humanitas auf! (S. 120)

Beeindruckend ist  weiterhin  die  „aus  Theologie  und Philosophie“  abgeleitete  (S.
125) ganzheitliche Sicht von Gesundheit und Krankheit des Menschen bei Maimoni-
des.  Er  verstand Medizin  „als  Kunst“,  nicht  als  bloß  mechanisch anzuwendendes
„Handwerk“ (S. 121), wusste von „Nebenwirkungen“ von Medikamenten („auch sog.
Naturpräparate“) (S. 122) und legte Wert auf „Vorbeugung“ in vielerlei Hinsicht (S.
123), insbesondere auf „gesunde Ernährung“ (S. 124). Krankheit war für ihn nicht
„nicht immer und überall eine Strafe Gottes“; er wusste um die „Bedeutung der In-
fektion“ (S. 125). Zur Heilung griff er sowohl auf „medizinische Werkzeuge und Gerä-
te“  wie  z.  B.  „Inhalationsgeräte  bei  Atembeschwerden“ zurück  als  auch auf  den
Grundsatz, dass der „Körper … mit der Seele im Gleichgewicht sein“ muss. „Es ge-
nügt nicht, sich entweder auf ein physisches oder auf rein psychisches Gleichgwicht
zu beschränken.“ (S. 125)



Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 20

Mit Recht weisen Sie abschließend darauf hin, in welch vielfältiger Hinsicht „Maimo-
nides heute noch aktuell“ ist (S. 128)!

Maimonides – Wege zu Gott, zum Nächsten und zu sich selbst
(S. 131-147)

In Ihrem dritten Beitrag über Maimonides gehen Sie auf „wichtige Schriften (More
Nevuchim, Aphorismen, Acht Kapitel, Asthma“ ein, die er als „Theologe, Philosoph
und Arzt“ verfasst hat (S. 131). Dazu sind mir folgende Gedanken gekommen.

Der  Jude  Maimonides  wurde  erstaunlicherweise  massiv  durch  die  isla-
misch-muslimische Kultur und Wissenschaft … geprägt. Seine Haltung zum
Islam war überwiegend positiv (Hasselhoff, S. 101-103) – Maimonides hat
das Andere zum Eigenen gemacht! (S. 133)

Damit korrigieren Sie eine einseitige Einschätzung aus Ihrem Buch „Antijudaismus,
Antisemitismus, Antizionismus, Philosemitismus – wie steht es um die Toleranz der
Religionen und Kulturen?“, Nordhausen 2011, wo Sie auf S. 73 schreiben:

Ich erinnere hier an den Brief von Moses Maimonides aus dem 12. Jahr-
hundert,  „daß  es  für  Juden kein  größeres  Unglück  gebe,  als  unter  den
Moslems zu leben.“

Dort haben Sie dieses Maimonides-Zitat von Ralph Davidson11 übernommen, der es
wiederum  mit  einer  vollständigen  Ablehnung  des  Gedankens  einer  islamischen
Toleranz verbindet („Daß es diese islamische Toleranz im Mittelalter gegeben haben
soll, kam als Idee überhaupt erst gegen Ende des 19. Jhds in Europa auf. Beweise da-
für gibt es jedoch keine.“)

Vielleicht interessiert es Sie, in welcher differenzierten Weise Bernhard Lewis12 die
von Davidson und Ihnen zitierte islamkritische Äußerung des Maimonides darstellt:

Zur Zeit der Kreuzzüge und danach gab es eine spürbare Verschlechterung
in der Stellung der Juden, wie auch anderer religiösen Minderheiten. Der
Arzt und Philosoph Maimonides, dessen wissenschaftliche Schriften in ara-
bischer Sprache und dessen Werk zur jüdischen Religionsphilosophie auf
arabisch und hebräisch zu den größten Leistungen der arabisch-jüdischen

11 Ralph Davidson, „Der Zivilisationsprozess“, Hamburg 2002, S. 197. Vgl. dazu Helmut Schütz,
Was will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinandersetzung mit Dr. Ralph
Davidson und Dr. Roman Landau (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 49ff., hier 58.

12 Bernhard Lewis, Die Juden in der islamischen Welt. Vom frühen Mittelalter bis ins 20. Jahr-
hundert, München 1987, 96f.

https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#islam
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#islam
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 21

Symbiose zählen, war selbst ein Opfer der neuerlichen Intoleranz. Daher
beruhte der briefliche Rat, den er 1172 den Juden im Jemen erteilte, als
auch sie sich dem Problem der Zwangsbekehrung gegenübersahen, eben-
so auf persönlicher Erfahrung wie auf wissenschaftlicher Erkenntnis und
religiöser Sorge. Es besteht ein eklatanter Gegensatz zwischen dem Brief
des Maimonides an seinen hebräischen Übersetzer in Europa, in dem er
vom Reichtum der arabischen Sprache und der Überlegenheit der arabi-
schen Naturwissenschaft spricht, und jenem an die verfolgten Juden im Je-
men, in dem er den elenden Zustand der Juden unter muslimischer Herr-
schaft bitter beklagt: „Ihr wißt, meine Brüder, daß Gott uns um unserer
Sünden willen mitten unter dieses Volk zerstreut hat, das Volk des Ismail,
das uns unnachsichtig verfolgt und auf Wege sinnt, uns zu schaden und
uns zu entwürdigen … Kein Volk hat jemals Israel mehr Leid zugefügt. Kei-
nes hat es ihm gleichgetan, uns zu erniedrigen und zu demütigen. Keines
hat es vermocht, uns so zu unterjochen, wie sie es getan haben.“

Diese kritischen Bemerkungen, die sicherlich unter dem Einfluß seiner ei-
genen, durch die jüngsten Nachrichten aus dem südlichen Arabien wieder-
aufgelebten Erinnerungen an Spanien und Marokko geschrieben wurden,
lassen sich nicht als exaktes, allgemeingültiges Bild werten. Die Stellung,
die Maimonides selbst innehatte,  sein Stolz  und sein Erfolg  als  Leibarzt
und Führer der Gemeinde in Kairo bezeugen das Gegenteil. Doch unzwei-
felhaft ist an seinen Worten auch manch Wahres.

Sie, lieber Herr Kaltenstadler, schreiben wiederum zum Verhältnis des Maimonides
zum Christentum:

Maimonides hat einige Vorbehalte gegenüber dem Christentum – er zwei-
felt  am Messias-Jesus (Hasselhoff  S.  97-101).  Er  ist  überzeugt,  dass die
wahre christliche Lehre durch die Nachfolger von Jesus verfälscht worden
ist! Diese Auffassung vertrat dann im 19. Jahrhundert mit großer Radikali-
tät auch der deutsche Philosoph und Pfarrerssohn Friedrich Nietzsche. (S.
133)

Hier würde es mich interessieren, in welcher Weise Maimonides die christliche Leh-
re als verfälscht ansieht und ob Nietzsche sich in seiner Kritik auf Maimonides beruft
bzw. ob Nietzsches Kritik überhaupt dieselbe Stoßrichtung hat.

Die Aufgabe der Ärzte bestünde eigentlich darin, dafür zu sorgen, dass ihre
Patienten weder körperlich noch seelisch erkranken (Präventionsmedizin).
Doch Maimonides ist sich bewusst, dass eine solche Gesundheitsvorsorge
aus vielerlei Gründen nicht machbar ist (Erbsünde, Schwäche der mensch-
lichen Natur, Mangel an Vernunft etc.). Auch der jüdisch-arabische Gelehr-
tenarzt kommt um das Heilungsgeschäft nicht herum. (S. 137)



Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 22

Dass Sie das Stichwort „Erbsünde“ in diesem Zusammenhang erwähnen, wundert
mich. Vertritt Maimonides denn tatsächlich die Erbsündenlehre, die doch eigentlich
eher dem Christentum seit Augustinus eigen ist?

Judentum, Christentum und Kulturtransfer (S. 149-192)
In diesem Aufsatz behandeln Sie Themen, die sowohl für Sie als auch für mich von
zentralem Interesse sind, und Sie stützen sich zum Teil auf Vorarbeiten anderer Au-
toren, von deren Kompetenz ich weniger überzeugt bin als Sie. Ich versuche, Ihren
Ausführungen nach bestem Wissen und Gewissen gerecht zu werden, stelle aber
auch meine Bedenken so klar wie möglich heraus.

Zu Beginn spricht mich an (S. 149), wie hoch Sie „die Rechtsvorstellungen des Alten
Testaments und des Talmud“ einschätzen. Ja, „jüdisches Leben“ war in der Tat sehr
stark „von minutiös festgelegten rechtlichen Regelungen geprägt“, die sogar „in den
Intimbereich des Familienlebens hinein“ reichten.

Wie passt es aber mit Ihrer Einschätzung zusammen (S. 150), dass in Europa „noch
im Hohen Mittelalter  das Römische Recht  weitestgehend unbekannt war“,  wenn
doch bereits am Anfang des Hochmittelalters die Glossatorenschule von Bologna auf
das klassische Römische Recht zurückgriffen?

Waren Roger Bacon das Römische Recht und das Kanonische Recht unbekannt?

Eindeutig falsch ist Ihre Behauptung, dass auch „ein Universalgelehrter wie Roger
Bacon … nur das jüdische Recht“ kennt und dass ihm das „Römische Recht … genau
so unbekannt [ist] wie das sog. Kanonische Recht“.

Sie berufen sich dafür in Anm. 228 auf das Buch eines Autorenkollektivs „Antisemi-
tismus in der Geschichtswissenschaft“ aus dem Jahr 2004, das im UBW-Verlag von
Roman Landau erschienen, allerdings vergriffen ist. Landau selbst hat in einem an-
deren Buch13 diese Aussage folgendermaßen begründet:

Wie klärt man Unstimmigkeiten der Überlieferung? Man blickt in die Quel-
len. Vor mir liegt das Werk des wichtigsten europäischen Intellektuellen
des  13.  Jhds.  Das  ,Opus  Majus‘  des  Roger  Bacon  (R.B.  Burke).  Bacon
scheint keine dieser beiden Legenden zu kennen, er verweist lediglich auf
das jüdische Recht. Ihm scheint jede andere Rechtstradition völlig unbe-
kannt zu sein, denn er versucht auch nicht andere Rechtstraditionen zu wi-

13 Roman Landau,  Der Aufstieg Europas.  Wie modern war das mittelalterliche Christentum?,
Hamburg 2006, 45f.

https://de.wikipedia.org/wiki/Irnerius_von_Bologna


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 23

derlegen.  Nun ist  ja  allgemein bekannt,  daß das sog.  kanonische Recht
1140 von Gratian in Bologna gesammelt worden ist: „Um 1140 versuchte
der Kamaldolensermönch Gratian .. die verstreuten Rechtsnormen (= ca-
nones) der Kirche zu sammeln und zu sichten. Sein Decretum Gratiani ..
wurde der Grundstock des Corpus Juris Canonici, das bis 1918 das maß-
gebliche Rechtsbuch der Kirche geblieben ist.“ (Franzen, 209)

Aber auch davon scheint Bacon nichts zu wissen. Er sagt: „Es gibt nur eine
perfekte Weisheit, und zwar die Weisheit der Schriften. Und diese muß
durch  Philosophie  und  das  kanonische  Recht  erforscht  (unfolded)
werden.“ (Bd. 1, S. 36) Er läßt keinen Zweifel daran, daß er mit den Schrif-
ten das  Alte  Testament  meint;  Theologie  ist  für  ihn die  philosophische
Auslegung der kanonischen Schriften. Wörtlich schreibt er:

„Die Bücher des Alten Testaments werden kanonische Schriften genannt.
(..) weil ,canon‘ in Griechisch dasselbe bedeutet wie ,regula‘ in Lateinisch.“
(37) Der Eindruck, den viele Historiker gern vermitteln, daß es nämlich im
Mittelalter eine eigenständige europäische Rechtstradition gegeben habe,
ist  falsch.  Tatsächlich  scheint  das  Mittelalter  völlig  unter  dem Eindruck
nicht nur der jüdischen Geschichte, sondern auch unter dem Einfluß des
jüdischen Rechts gestanden zu haben.

Darauf bin ich in meiner Kommentierung zu Landaus Buch14 folgendermaßen einge-
gangen; ich möchte diese Ausführungen hier nur wiederholen:

In die Quellen zu blicken, ist ein löbliches Unterfangen. Aber wie Sie das
tun, klärt überhaupt keine der von Ihnen unterstellten Unstimmigkeiten.

Zunächst einmal blicken Sie nicht in „die“ Quellen, sondern nur in eine,
nämlich in ein Buch von Roger Bacon. (Welche Bedeutung der Name R.B.
Burke haben soll, den Sie in Klammern anführen, ist mir nicht ganz klar –
war er es, der Bacon als wichtigsten europäischen Intellektuellen des 13.
Jahrhunderts bezeichnet hat? Wenn ja, in welcher Veröffentlichung?)

Und wenn man nun wirklich nur wenige kurze Blicke in das  Opus Majus
des Roger Bacon hineinwirft,  was leicht möglich ist, da Google die Edition
dieses Werkes von John Henry Bridges aus dem Jahr 1900 online gestellt
hat, dann stellt man auch noch fest, dass Sie in mehrfacher Hinsicht falsch
liegen.

14 Helmut Schütz, Was will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinandersetzung
mit Dr. Ralph Davidson und Dr. Roman Landau (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 64ff.,
hier 71f.

http://capricorn.bc.edu/siepm/DOCUMENTS/BACON/Bacon_Opus%20Majus%20I.pdf
https://bibelwelt.de/aufstieg-europas/#bacon
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 24

1. Es stimmt nicht, dass Roger Bacon nur das jüdische Recht kennt. Auf das
Alte Testament bezieht er sich als mittelalterlicher Christ, der die christli-
che Religion höher einschätzt als das Judentum und den Islam und diese
wiederum höher als heidnische bzw. polytheistische Religionen (so Bridges
in seiner „Analysis  of the ,Opus Majus‘“, S.  clcvii-clxxi).  Auf den Talmud
scheint sich Bacon nirgendwo zu beziehen. Stattdessen schätzt er die Phi-
losophie  des  Aristoteles  sehr  hoch ein  und beklagt,  dass  viele  Lateiner
falsch aus der von ihm intensiv erforschten griechischen Sprache übersetzt
hätten. In seinen moralphilosophischen Ausführungen bezieht er sich al-
lerdings auch auf römische Autoren wie Cicero und Seneca.

2. Das Römische Recht ist Roger Bacon nicht etwa unbekannt; vielmehr ist
er, der in Paris lehrte, wo Systeme philosophischer Theologie aufgebaut
wurden, strikt gegen die Haltung der Universität von Bologna eingestellt,
wo in der Nachfolge von Irnerius und anderen das zivile Römische Recht
gleichberechtigt neben dem kirchlichen Kanonischen Recht gelehrt wurde.
John Henry Bridges zitiert in seinem Vorwort des Opus Majus (S. ixxxiii)
und in einer Fußnote zum lateinischen Text des Roger Bacon (S. 34) den
Autor Rashdall, Mediaeval Universities, i. p. 133, mit den Worten: „Every-
thing in the Canon Law was Roman which was not of directly Christian or
Jewish origin.“ Man kann Bacon also nicht als Beweis dafür anführen, dass
die Römische Rechtstradition zu seiner Zeit insgesamt nicht gepflegt wor-
den wäre; das Gegenteil ist der Fall.

3. Roger Bacon kennt auch sehr wohl das kirchliche Kanonische Recht; ge-
nau an der Stelle, auf die Sie sich beziehen, zitiert er sogar aus dem Decre-
tum Gratiani (das er Ihnen zufolge angeblich gar nicht kennt) – „Decre-
torum parte prima distinctione nona“ – und weiß also, dass es in Partes
und Distinctiones eingeteilt ist. Und eben in diesem Zusammenhang be-
steht  Bacon  darauf,  dass  dieses  kirchliche  Recht  sich  vom  „Kanon“
(griech.)  der biblischen Schriften herleitet,  nicht von den „Regula“ (lat.)
des  Römischen  zivilen  Rechts.  Sie  haben  den  lateinischen  Satz  Bacons
missverstanden:

„Canonicum vero jus a scriptoris sacris nominatur, non ab alliis, sicut
ipsum nomen demonstrat; quae scripturae canonicae dicuntur libri
Veteris Testamenti, sicut Decretorum parte prima distinctione nona
habetur, aut canones nuncupantur. Nam Canon Graece, Regula Lati-
ne dicitur.“

Da steht nämlich nicht einfach, wie Sie annehmen, die Selbstverständlich-
keit: „Die Bücher des Alten Testaments werden kanonische Schriften ge-
nannt“, als ob der Ausdruck „kanonisch“ nur für die Bibel und nicht auch



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 25

für das „kanonische“ Kirchenrecht verwendet würde, sondern: „Das kano-
nische Recht freilich wird von den heiligen Schriften her benannt, nicht
von anderen, wie selbst ihr Name beweist;  die Bücher des Alten Testa-
ments heißen kanonische Schriften, wie es im Dekret, Teil 1, Abschnitt 9,
heißt, oder werden Canones genannt. Denn Canon heißt es auf Griechisch,
Regula auf Lateinisch.“ Das heißt, das Wort „kanonisch“ = „regelgerecht“
… wird von Roger Bacon genau darum auf das Kanonische Kirchenrecht
bezogen, weil es sich von den kanonischen Schriften der Bibel herleitet.

Auch Lars-Arne Dannenberg15 bestätigt, dass Roger Bacon das kanonische Recht ge-
kannt hat:

„Dieses ius canonicum, erklärte der Franziskaner Roger Bacon, erläutert
dem Menschen die göttliche Weisheit, die Theologie, wie sie sich in der Bi-
bel offenbart. Das heißt seiner Meinung nach, wenn die Menschen nach
der Erkenntnis des göttlichen Willens strebten, dann seien Rechtsstudium
und Studium der Philosophie nicht nur gerechtfertigt, sondern geradezu
Fundament einer künftigen pax universalis der Christenheit.“

Nun schreiben Sie (S. 150f.):

Die Bibel und die jüdischen Schriften haben also auch in rechtlicher Hin-
sicht wohl die europäische Kultur des Mittelalters und der Neuzeit mehr
geformt und geprägt als das Römische Recht und die griechische Philoso-
phie. Natürlich hat auch die römische Kultur Europa geprägt, aber weniger
direkt, sondern mehr auf dem Umweg über die Katholische Kirche.

Aber eben Roger Bacon und seine Pariser Kollegen beklagen, dass in Bologna das
weltliche Recht Seite an Seite mit dem Kirchenrecht gelehrt wird; das spricht gegen
den letzteren Satz.

Und was die Bibel betrifft – wird sie nicht erst recht nur durch die Brille eines katho-
lisch-christlichen Vorverständnisses gesehen und aufgegriffen? Jedenfalls – wie ge-
sagt – nirgends bei Roger Bacon habe ich gefunden, dass er sich auf andere jüdische
Schriften, etwa auf den Talmud bezieht.

In Roger Bacons  „Compendium studii philosophiae“, S. 8 und 11, ist mir allerdings
aufgefallen,  dass er  sich für ein Studium der „Sprachen der Weisheit:  Hebräisch,
Griechisch, Chaldäisch, Arabisch“ einsetzt, und zwar unter anderem aus folgendem
Grund: „Latein ist aus hebräischen und griechischen Wörtern zusammengesetzt“. In
diesem Zusammenhang beklagt er, dass „die Lateiner“ daran „kein Interesse“ haben

15 Lars-Anne  Dannenberg,  Das  Recht  der  Religiosen  in  der  Kanonistik  des  12.  und  13.
Jahrhunderts, 50.

https://meiner-elibrary.de/media/upload/leseprobe/9783787328031.pdf
https://books.google.de/books?id=nqZhvLnvboYC&lpg=PA50&ots=dvTn-711g_&dq=roger%20bacon%20recht&hl=de&pg=PA50#v=onepage&q=roger%20bacon&f=true
https://books.google.de/books?id=nqZhvLnvboYC&lpg=PA50&ots=dvTn-711g_&dq=roger%20bacon%20recht&hl=de&pg=PA50#v=onepage&q=roger%20bacon&f=true


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 26

und dass die „lateinischen Übersetzungen der Werke des Aristoteles … alle nichts
wert [seien], weil die Übersetzer die Sprachen zu schlecht verstünden“.

Es dürfte sich also durchaus lohnen, sich mit Roger Bacon intensiver auseinanderzu-
setzen. Allerdings ist es nicht ratsam, falsche Erwartungen an ihn zu richten bzw. von
völlig  unzutreffenden Einschätzungen  der  Rolle  des  Römischen  den  Kanonischen
Rechts im beginnenden Hochmittelalter auszugehen.

Zum Thema „Todesstrafe“ und „Mord im Auftrag Gottes“ im Alten Testament

In Ihrer Darstellung (S. 151) der jüdischen Beeinflussung der „Sphäre des Rechts und
des  menschlichen  Zusammenlebens“  gehen Sie  konkret  unter  Rückgriff  auf  Wal-
ter-Jörg Langbein16 auf zwei heikle Themen ein, die man nur bei sehr differenzierter
Betrachtungsweise angemessen einschätzen kann, nämlich: „Todesstrafe: Was die
Bibel alles fordert!“ und „Mord – im Auftrag Gottes“:

Die Weisung des 5. Gebotes „Du sollst nicht töten“, ist im Alten Testament
durchaus vereinbar mit der Todesstrafe in besonderen Fällen, welche al-
lerdings die Frauen weitaus mehr treffen als die Männer. Mord wird zwar
im Alten Testament mit der Todesstrafe belegt, er ist aber erlaubt, „wenn
er den Zielen Jahwes dient. Selbst heimtückische Bluttat wird dann offen-
sichtlich als gottgefällig angesehen.“

Ich habe mich mit Langbeins Buch intensiv auseinandergesetzt und muss sagen, dass
die beiden von Ihnen zitierten Beispiele typisch für seine oft sehr zugespitzte Art zu
urteilen sind.

Zum Thema Todesstrafe ist schon umstritten, ob die oft vorkommende Wendung
„der soll des Todes sterben“ überhaupt jemals geltenden israelitisches Recht war.
Der Alttestamentler Erhard S. Gerstenberger17 hat gute Gründe dafür vorgelegt, dass
es kein apodiktisches Todesrecht im Alten Testament gegeben hat, sondern dass die
entsprechenden Formulierungen vielmehr als drastische Ermahnungen zu verstehen
sind. Wie viele Todesurteile tatsächlich vollstreckt wurden und ob davon mehr Frau-
en als Männer betroffen waren, lässt sich jedenfalls nicht herausfinden, und wenn
Letzteres der Fall war, dann liegt das nicht am jüdischen Recht als solchem, sondern
an den allgemeinen Bedingungen des altorientalischen patriarchalen Systems.

16 Walter-Jörg Langbein, Lexikon der biblischen Irrtümer, München 2003, 137-140 und 101-103.
Vgl. dazu Helmut Schütz, Irren ist biblisch. Doch auch Bibelkritiker können irren, Gießen 2019
(urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83748), 83 und 60. 

17 Erhard S. Gerstenberger, „Apodiktisches“ Recht – „Todes“ Recht? ln: Gottes Recht als Lebens-
raum. Festschrift für Hans Jochen Boecker. Hg. von Peter Mommer u.a., Neukirchen-Vluyn
1993,  7-20.  Der  Aufsatz  kann  auch  als  pdf-Dokument von  einer  Seite  der  Justus-Liebig-
Universität Gießen heruntergeladen werden.

https://bibelwelt.de/irren/#todesstrafe
http://geb.uni-giessen.de/geb/volltexte/2012/8823/
http://geb.uni-giessen.de/geb/volltexte/2012/8823/
http://geb.uni-giessen.de/geb/volltexte/2012/8823/pdf/Gerstenberger_Apodiktisches.pdf
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83748
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2509091116361.728927315365


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 27

Dass im Alten Testament selbst „heimtückische Bluttat“ als „gottgefällig“ angesehen
wird, wenn sie „den Zielen Jahwes dienst“, klingt reißerisch. Ein solcher Satz ohne ei-
nen Hinweis auf den Kontext, in dem solche Taten in der Bibel beschrieben werden,
kann nur missverstanden werden, als ob es um Terrorakte im Namen eines eifer-
süchtig auf sein Recht pochenden tyrannischen Gottes ginge. In Wirklichkeit geht es
in der Bibel bei den Taten etwa der Jaël (Richter 4,21) um gesellschaftliche Struktu-
ren brutaler Unterdrückung und Ausbeutung (Richter 4,2-3), gegen die Teile des Vol-
kes Israel auch mit den Mitteln subversiver Gewalt vorgehen.

Bezug auf Davidson und Schweisthal ohne Quellennachweis

Weiterhin berufen Sie sich (S. 152) mit Ihrer Erklärung der „Geburt des modernen
europäischen  Rechts  primär  aus  dem  Geist  des  Judentums“  auf  Davidson  und
Schweisthal (Anm. 232):

ln Großbritannien war nicht nur das „Jewish money“ im Umlauf, sondem
es  wurde  dort  noch  lange  aschkenasisches  Recht,  sog.  germanisches
Recht, angewendet (mündlicher Hinweis von Herrn Dr. Schweisthal).

Leider finde ich dazu im Internet keinen einzigen Hinweis; und da Sie selbst weder zu
Davidson noch zu Schweisthal einen Quellennachweis bieten, kann ich Ihr Argument
nicht nachprüfen, ja, nicht einmal genau verstehen, was Sie damit meinen.

Lässt sich „Jesus“ von „ius“ oder gar „Gaius Julius“ ableiten?

Abwegig ist Zarnacks und Pfisters Versuch (S. 152), den „Namen Jesus … vom lateini-
schen ius (Recht)“ oder umgekehrt (Anmerkung 233) den „Begriff  jus (Recht)“ von
dem „Wort Juden“ abzuleiten. Das Wort Jude kommt vom Stammvater Jehuda, grie-
chisch ioudaios und hat nichts mit dem lateinischen Wort ius zu tun. Und die Römer
hatten ihr Recht sicher nicht von den Juden übernommen, sondern parallel eigen-
ständig entwickelt.

Christoph Pfisters Ableitung des Begriffs jus aus dem Wort Juden finde ich übrigens
in  seinem  von  Ihnen  in  Anm.  233  angeführten  Buch  „Die  Matrix  der  alten
Geschichte“ an keiner Stelle. Nur auf Seite 374 steht eine Parallelisierung der römi-
schen Plebejer mit den Juden, wo er die Juden außerdem mit den lateinischen Judi-
ces identifiziert:

Am heiligen Berg Sinai erhalten die Juden durch die Vermittlung ihres An-
führers Moses ihre Gesetze, auf ZEHN Tafeln geschrieben.

Die römischen Plebejer bekommen durch wiederholte Auswanderungen
ihre Forderungen erfüllt; die entsprechenden Gesetze werden auf ZWÖLF
Tafeln festgeschrieben.

https://www.dillum.ch/html/pfister_christoph_matrix_der_alten_geschichte_2013.pdf
https://www.dillum.ch/html/pfister_christoph_matrix_der_alten_geschichte_2013.pdf
https://bibelwelt.de/irren/#mord


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 28

Die Plebejer wollen Gerechtigkeit vor dem Gesetz. Die JUDEN sind die la-
teinischen JUDICES; die Leute, welche die Auslegung des Rechts für sich
beanspruchen.

In solcher Weise ist sein ganzes Buch aufgebaut, das man nur als Abfolge einer wüs-
ten Identifikations-Manie jeglicher geschichtlicher Personen, Völker oder Religions-
gemeinschaften interpretieren kann, in deren Namen oder geographischer Veror-
tung sich auch nur die geringsten Laut- oder Buchstabenähnlichkeiten finden18.

Zu Zarnack weisen Sie zwar darauf hin (S. 152), dass er „ohne tragbare historische
Belege“ den Namen Jesus „vom lateinischen ius“ ableitet. Aber wieso berufen Sie sich
dann überhaupt auf diese unhaltbare Etymologie? Ich weiß nicht, wie Zarnack auf
seine Idee gekommen ist. Pfister beruft sich in seiner „Matrix der alten Geschichte“,
S. 304, für die von ihm angenommene Identität von Julius Caesar mit Jesus auf eine
ähnliche Etymologie, nämlich dass für den Namen „Jesus … ein lateinischer Ursprung
der Bezeichnung angenommen werden“ muss: „GAIUS JULIUS > Gais Jus > JESUS“.

18 So behauptet er beispielsweise (68): „Um pseudogeschichtliche Ereignisse herum wurden in
einer Landschaft häufig historische Namenlandschaften geschaffen“, wozu ich als besonders
abstruses Beispiel seine Interpretation Martin Luthers anführen möchte (70):

Nördlich des Harz liegt das Land SACHSEN = SCSM = SCTM = SANCTUM. Damit wird die
Bedeutung des Gebirges als heiliges Land unterstrichen und verdoppelt.
Im heiligen Land wirken religiöse Reformer. Der erste ist HILDE-BRAND, dem die Stadt HIL-
DES-Heim ihren Namen verdankt.
Der zweite Reformator ist der bekannte Martin Luther. Dieser ist zuerst eine Jesus-Ge-
stalt, deshalb heißt sein Geburts- und Sterbeort EIS-Leben, richtiger IS (=JESUS)-Leben.
Und die Bibelübersetzung verfertigt Luther in EISEN-Ach, eigentlich ISEN (=JESUM)-Ach.
Jesus hatte eine geistliche Freundin namens Maria MAGDALENA. In der Landschaft von
Luther als Jesus-Gestalt mußte diese Frau deshalb ebenfalls vertreten sein, hier in dem
Namen MAGDE-Burg.
Martin Luther begann seine religiöse Wirksamkeit im Jesus-Alter von 33, „1517“ mit dem
Thesenanschlag in Wittenberg.
444 Jahre vor Luthers reformatorischem Beginn – 1073 – war der Reformer Hildebrand als
Gregor VII. Papst geworden.
In WITTEN stellt das W ein umgestürztes M dar und ergibt so die Konsonantenfolge MTT =
METTIUS, der Vulkanherrscher von Alba.
Mettius ist ein Synonym für Vesuv. – Es ist unerheblich, daß Wittenberg eine Stadt und
kein Berg ist. Wichtig war allein die Bedeutung, die man einem Ort zuschreiben wollte.
Moses wie Luther empfingen ihre Gebote und Thesen am Fuße eines Vulkans.
LUTHER = LTR bedeutet LOTHAR. Und dieser war der weltliche Fürst, während Luther den
geistlichen Fürsten darstellt. Gemeint ist Lothar von Sachsen oder Lothar von Supplinburg
mit den Regierungsdaten „1125 – 1138“, eine Parallelität zu Vespasian (Tabelle 16).
Luther ist also ein geistlicher König. Deshalb heißt Lothars Grablege nördlich des Harzge-
birges KÖNIGSLUTTER.



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 29

Diese Ableitung wiederum ist nicht auf seinem eigenen Mist gewachsen, sondern er
hat sie von Francesco Carotta19, über den er schreibt (ebenfalls S. 304):

„Francesco Carotta gebührt das Verdienst, die Biographie Julius Caesars
als Vorlage für die Geschichte Jesu erkannt zu haben. Die Evangelien sind
eine oft wortwörtliche Übersetzung und Fehldeutung der Vita Caesaris. Je-
sus war nicht Caesar, Jesus ist Divus Julius (Carotta, 351). Anders ausge-
drückt erscheint Caesar als historische Figur, die als Gott verschollen ist;
Jesus dafür als Gott, der seine historische Figur nicht finden kann – eine
Art komplementäre Asymmetrie (Carotta, 164).“

Carottas Buch habe ich von vorne bis hinten gelesen. Es ist in sich weitaus folgerich-
tiger geschrieben als Pfisters Buch und enthält einen Entwurf, dessen Faszinations-
kraft ich nachvollziehen kann. Allerdings sind auch Carottas Annahmen letztlich halt-
los, etwa dass das Evangelium nach Markus durchgehend auf einer unübersehbaren
Kette falsch verstandener lateinischer Namen und Begriffe aus der Geschichte des
vergöttlichten Julius Caesar beruht, die auf die fiktive Gestalt und Geschichte eines
palästinensischen Jesus übertragen werden.

19 Francesco Carotta, War Jesus Caesar? 2000 Jahre Anbetung einer Kopie, München 1999.
Carotta erklärt die eben von Pfister angeführte Etymologie (42, Anm. 90) auf  folgende
sehr gelehrte und sogar bestechende Weise (die aber trotzdem über Jesus nichts zwin-
gend beweist):
Gaius Iulius als Eigenname kann sich nicht halten: Er ist zu lang. Eigennamen schrumpfen
im Gebrauch zur Maximallänge von zwei Silben zusammen. Johannes wird zu Jannis, Jean,
Sean, Ian oder John, und versucht man, offiziell  die volle Form doch beizubehalten, so
schrumpft sie in der Praxis genauso, zum deutschen Hans zum Beispiel, oder italienisch
Giovanni zu Gianni;  natürlich kann Johannes dem heutigen Trend entsprechend neuer-
dings auch zu Jo abgekürzt werden, aber kürzer muß es werden. … Gaius Iulius hat vier Sil-
ben. Die Abkürzungen, nur Gaius oder nur Iulius, verbieten sich, da es zu Verwechslungen
kommen würde. Der Name muß sich kontrahieren. Zum Vergleich hilft uns hier Forum Iu-
lii, das zu Fréjus wurde (anscheinend ging der Volksmund von der undeklinierten Grund-
form Forum Iulius aus: Forum Iulius > Fre-jus). Dies zeigt, daß im zweiten Glied unserer Zu-
sammensetzung  Iulius  zu  -ius  (-jus)  wird.  Die  unakzentuierte  mittlere  Silbe  schwindet
dann (cf. u.a. M.K.POPE, From Latin to Modern French with special consideration of An-
glo-Norman, Manchester 1934: vigilare > veiller; regina > reine; nigrum > noir; legere >
lire, etc.). Gaius Iulius wird daher als Zwischenstufe Gais-jus haben. Das anlautende wei-
che „g“ wird zu „j“, während Spirant „s“ den Halbkonsonanten „j“ des zweiten Glieds ab-
sorbiert; dann schließt sich im ersten Glied der akzentuierte Vokal zu „e“ (dies wird bei
griechisch Gaios erst recht der Fall sein, da es ohnehin als dialektale Variante von gêios –
Aussprache  „ghêios“  – aufgefaßt  wird:  dorisch γαιος  /  attisch γηιος):  Iêsus,  griechisch
ιησους.
Gaius Iulius > Gais-jus > Iêsus > ιησους.
Gaius Julius und Jesus können ein und derselbe Name sein, der eine in der ausführlichen
Form, der andere in der alltäglichen.

https://www.carotta.de/subseite/texte/wjc_d/WarJesusCaesar1999.pdf


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 30

Hinzu kommt, wenn man Carottas Schlussfolgerungen ernsthaft in Erwägung zieht,
dass jegliche Differenzierung zwischen griechisch-römischer und jüdisch-christlicher
Kultur praktisch hinfällig wird, da es kaum eine Mythologie oder Religion gibt, die
nicht in den von Carotta angenommenen Sog der Verehrung des göttlichen Julius
vereinnahmt werden könnte20.

Meine Frage an Sie, Herr Kaltenstadler, ist: Wollen Sie wirklich Ihre Argumentatio-
nen in eine Reihe stellen mit solchen Entwürfen, die nicht ernstzunehmen sind?

Wie überzeugend argumentiert Roman Landau zur „Geburt des Rechts aus dem
Geist des Judentums“?

In einem Atemzug mit Zarnack und Pfister kommen Sie (S. 152) auf Roman Landau
zu sprechen, der im Sinne von „Jesus … als Vermittler jüdischer Rechtsvorstellungen“
davon überzeugt ist,

dass bereits „das Mittelalter völlig unter dem Eindruck nicht nur der jüdi-
schen Geschichte, sondern auch unter dem Einfluß des jüdischen Rechts
gestanden zu haben“ scheint.

Landau hat in seinem kurzen Kapitel „Die Geburt des Rechts aus dem Geist
des Judentums“21 diese Frage nur aufgeworfen, aber nicht endgültig ge-
löst. Seine Auffassung wäre es jedoch wert, von Historikern und Juristen –
auch im geistesgeschichtlichen Zusammenhang und unter  stärkerer  Be-
rücksichtung hebräischer Quellen auch des Mittelalters – näher unter die
Lupe genommen zu werden.

Dieses Buch von Landau kenne ich nicht; aber Sie wissen ja, dass mich seine Ausfüh-
rungen  zu  diesem  Thema  in  seinem  drei  Jahre  später  erschienenen  Buch  „Der
Aufstieg Europas“ (s.o. meine Anm. 13 und 14) nicht überzeugt haben.

20 Vgl. die letzten Abschnitte ebenda, 374:
Nach eingehender Untersuchung dieser nur scheinbar unterschiedlichen Gebiete – Religi-
onen, Sagen und Märchen – könnte sich herausstellen, daß Divus Iulius mit seiner Filiation
Divi  Filius  außer  dem Christentum  auch  die  anderen  außerchristlichen  Monotheismen
(mit)geformt hat, und nicht nur das, sondern daß er außerdem, nicht minder als Alexan-
der, seine Legenden gehabt hat, die in unseren Sagen und Märchen nachzulesen sind.
Sind diese Sagen und Legenden aus diesem Grund in quasi religiöser Ehre gehalten wor-
den?
Wenn dem so wäre, dann würde Divus Iulius einen längeren Schatten werfen, als wir hoff-
ten, unheimlicher, als wir befürchten konnten. Der göttliche Iulius hätte nicht nur unsere
Tempel, Kirchen und Moscheen bewohnt, sondern auch die Sehnsüchte unserer Jugend
und die Träume unserer Kindheit: inkognito.

21 Roman Landau: Anmerkungen zum Zivilisationsprozeß. Weitere Beweise für die Fiktionalität
unseres Geschichtsbildes, Hamburg 2003, 44-47. 

https://bibelwelt.de/aufstieg-europas/
https://bibelwelt.de/aufstieg-europas/


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 31

Leider hat er sich geweigert, zu meiner Kritik Stellung zu nehmen. Stattdessen be-
harrt er darauf, ich solle doch endlich ohne weitere Diskussion „schlüßig finden, daß
unsere Bildungstradition eher in einer jüdischen als in einer lateinischen Tradition
steht“. Ich neige dieser Auffassung ja sogar zu, meine aber, man solle sie auch mit
guten und möglichst fehlerfreien Argumenten begründen können.

Oberflächlicher, entjesuanisierter, etatisierter christlicher Glaube?

Unter Bezug (S. 153) auf Aaron J. Gurjewitsch stellen Sie dar,

wie rückständig die Masse der Menschen im Mittelalter und weit bis in die
Neuzeit hinein vor allem in Mittel-, Ost- und Nordeuropa noch lebte und
wie gering christliche Mentalität und christliches Leben selbst im Hochmit-
telalter in der großen Masse der Bevölkerung verankert waren.

Auf  den  „Humanisten  Petrarca“  berufen  Sie  sich,  um  die  „Oberflächlichkeit  des
christlichen Lebens“ in „Avignon, wo der Papst im 14. Jahrhundert residierte“, zu be-
schreiben.

Interessant finde ich (S.  155) den von Michael Wolffsohn22 geprägten Begriff  der
„Entjesuanisierung“ des Christentums,  den er mit  einer seit  der  konstantinischen
Wende eingetretenen „Etatisierung“ des römisch-katholischen Christentums verbin-
det (Anmerkung 239):

Er ist überzeugt, dass die Abwendung vom Weg, den Jesus ging, bereits in
der  späten  Antike  ein  Rückschritt  zum  vortalmudischen  aristokratisch-
priesterlichen  Judentum  und  die  Entfremdung  vom  bürgerlich-pharisäi-
schen Jesus war.

Diese Vorstellungen treffen sich zum Teil mit denjenigen von Ton Veerkamp in sei-
nem Werk „Die Welt anders“23, in dem er feststellt, dass die jüdische Große Erzäh-
lung von Freiheit und Autonomie, die von der Zeit der alttestamentlichen Propheten
bis hin zur christlich-messianischen Apokalypse erzählt worden war, in der Zeit der
altkirchlichen Konzilien unter kaiserlicher Oberherrschaft durch eine neue christliche
Große Erzählung abgelöst wurde, die zwar die alte jüdische Überlieferung bewahrte,
aber in der veränderten Situation sich als ideologische Stütze der neuen staatlichen
Ordnung zur Verfügung stellen musste.

22 Michael Wolffsohn: Juden und Christen – ungleiche Geschwister, Düsseldorf 2008, S. 15ff. Ihr
folgendes Zitat bezieht sich auf dasselbe Buch, 80. 

23 Ton Veerkamp, Die Welt anders. Politische Geschichte der Großen Erzählung © Institut für
Kritische Theologie Berlin e. V. nach der in Berlin erschienenen Ausgabe © Argument Verlag
2013. Vgl. auch Helmut Schütz, Ton Veerkamp: „Die Welt anders“. Vier Vorträge zu seiner Poli-
tischen Geschichte der Großen Erzählung, Gießen 2018 (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83701).

https://bibelwelt.de/die-welt-anders/#platzzuweisung
https://bibelwelt.de/die-welt-anders/#platzzuweisung
https://bibelwelt.de/die-welt-anders/#konzile
https://bibelwelt.de/die-welt-anders/#konzile
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83701
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2508311131368.870452525800


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 32

In diesem Zusammenhang griff die katholische Kirche auf priesterliche Traditionen
zurück, die das pharisäisch-rabbinische Judentum nach der Zerstörung des Jerusale-
mer Tempels notgedrungen hatte hinter sich lassen müssen.

Nebenbei bemerkt widerspricht ein bürgerlich-pharisäischer Jesus vollkommen dem
Bild, das Ralph Davidson24 von den Pharisäern als Nobilität des Judentums entwirft,
gegen die Jesus und seine Bewegung angeblich gekämpft hätten.

War das Heidentum noch im Mittelalter und bis in die Neuzeit wirksam?

Mit Ihren Ausführungen (S. 156f.) über den „Widerspruch zwischen kirchlicher Dog-
matik und praktischem Leben“, der in einem Sittenverfall, einem Rückgriff auf heid-
nische Praktiken und einer „Profanierung der christlichen Kirchen und des christli-
chen Glaubens“ bestand, die „ein Rückfall noch hinter die heidnische Antike“ war,
„in welcher Tempel sakrosankt waren“, beschreiben Sie sicher zutreffend eine Situa-
tion, in der ein freiheitlicher Drang sich Ventile gegen klerikale Zwänge sucht. Beim
(S. 155) sogenannten „Eselsfest“ haben nach  Wikipedia auch biblische Motive wie
Bileams Eselin oder die Flucht der heiligen Familie nach Ägypten eine Rolle gespielt.

Wenn Sie allerdings die Behauptung aufstellen (S. 158):

Die Kultur und religiöse Praxis des Mittelalters und selbst der Neuzeit wa-
ren demnach bis weit in die Neuzeit hinein nur in einem sehr begrenztem
Maße  christlich  und noch  stark  von  vorchristlichen  hellenistischen  und
heidnischen Vorstellungen,  wohl  auch der keltischen und germanischen
Kultur, geprägt,

und (S. 159) eine Menge Beispiele für nicht-christliche Motive „in romanischen Sa-
kralgebäuden“ oder (S. 161) „geomantische“ und „keltische Traditionen“ im „alten
Baiern und in Tirol“ beschreiben – dann frage ich mich: Wollten Sie nicht eigentlich
nachweisen, dass die europäische Kultur gerade nicht hellenistisch-römisch, sondern
vorwiegend jüdisch-christlich geprägt war? Belegen Sie nicht auf diese Weise eher
das Gegenteil?

Baiern  –  ursprünglich  mehr  osteuropäisch-asiatisch  als  römisch-katholisch  ge-
prägt?

In den letzten Sätzen des Abschnitts über (S. 161) „nicht-christliche Relikte im alten
Bayern“ und in den sich daran anschließenden Zweifeln am (S. 163) „Römisch-Katho-
lischen Kulturtransfer“ wird deutlicher, worauf Sie hinauswollen. In Veröffentlichun-

24 Ralph Davidson, „Der Zivilisationsprozess“, Hamburg 2002, 24. Vgl. dazu Helmut Schütz, Was
will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinandersetzung mit Dr. Ralph David-
son und Dr. Roman Landau (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 49ff., hier 50f.

https://de.wikipedia.org/wiki/Eselsmesse
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#urchristentum
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 33

gen von Hans Guggemos und Erich Zöller25 finden Sie Nachweise (S. 162) für konkur-
rierende Glaubensrichtungen im alten Baiern und „die Prägung der bairischen Kultur
durch die Awaren, Hunnen und Ungarn“, insbesondere „die erstaunlich starke Prä-
senz von awarischem Namensgut in Bayern und Österreich“.

Sie selbst sind (S. 164f.) „sicher, dass das katholische Christentum Vorgänger in Euro-
pa hatte“, weisen auf „stark orientalische Züge des irischen Christentums“ hin und
darauf, dass ein „armenischer Bischof des frühen Mittelalters 1093 in Kloster Nie-
dernburg bestattet“ wurde, erwähnen auch (Anm. 277), „dass bis ins hohe Mittelal-
ter hinein die byzantinische Kirche in weiten Teilen Böhmens und sogar im alten
Herzogtum Baiem Fuß fassen konnte“.

Auf Guggemos berufen Sie sich in seiner Argumentation (S. 165), dass „die sakralen
Gebäude des Mittelalters im alten Baiern“ kaum christlichen Ursprungs sein können,
da ihre Grundrisse sich an örtlich vorliegenden geomantischen Situationen („Dra-
chenlinien“ oder „Ley-Linien“) orientieren, worin sich asiatische kulturelle Einflüsse
widerspiegeln sollen,  die er  mit  den slawisch-hunnisch-ungarischen Invasionen in
Verbindung bringt. Leider zitieren Sie ihn nur auf Englisch und gehen auch nicht nä-
her darauf ein, wie glaubwürdig die Annahmen der Geomantik sind, mit denen er
seine Behauptung begründet.

Außer in „Studien von Hans Guggemos“ finden Sie unter anderem auch bei Boris Alt-
schüler „nicht zuletzt für Baiern immer mehr Argumente für eine Prägung der bairi-
schen Kultur und Glaubensvorstellungen aus dem Osten Europas und sogar aus Asi-
en.“ Daraus ziehen Sie den Schluss (S. 165f.):

Man wird in Zukunft nicht darum herum kommen, auch die Epoche der
Völkerwanderung aus der Sicht dieser neuen Erkenntnisse zu betrachten.
Es galt lange Zeit als herrschende Meinung, dass die Grundlagen des Chris-
tentums in besonderem Maße in der Epoche der Völkerwanderung in den
germanischen und romanischen Ländern gelegt worden waren. Diese The-
se kommt aber nicht zuletzt auf Grund der zunehmend salonfähig gewor-
denen Phantomzeitthese nach Dr. Illig und der Studien der modernen rus-
sischen Historiker immer mehr ins Wanken. Es scheint, dass die nächsten
Jahre uns eine neue Sicht der europäischen Geschichte bieten werden.

Sehr vorsichtig bringen Sie in diesem Zusammenhang alternative Sichtweisen der
Geschichtsforschung ins Spiel, die von extremen Verwerfungen bzw. Verkürzungen
der traditionell angenommenen Chronologie ausgehen. Hier begeben Sie sich, wie

25 Hans Guggemos: Andechs and the Huosi, in: Migration & Diffusion, an International Journal,
vol. 4, Nr. 15, 2003, S. 41-46, und Erich Zöllner: Awarisches Namensgut in Bayern und Öster -
reich, in: Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung, Bd. LVIII, 1950. 



Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 34

schon Ihre Formulierung „salonfähig“ andeutet, auf sehr dünnes Eis, wenn Sie mit
Ihren Erkenntnissen zum Kulturtransfer in Europa wissenschaftlich ernstgenommen
werden wollen. Verschwörungstheoretisch könnte man das natürlich auf eine macht-
politische Unterdrückung missliebiger  Theorien zurückführen,  für  deren Wahrheit
eine  betriebsblinde  Wissenschaftshierarchie  (noch)  nicht  aufgeschlossen  ist.  Mir
scheinen aber die chronologiekritischen Entwürfe, in die ich bisher hineingeschnup-
pert habe (Velikovsky,  Heinsohn, Illig, Topper, Zhabinski,  Korth) von derart unter-
schiedlichen Grundvoraussetzungen auszugehen, dass sehr genau zu prüfen ist, was
daran tatsächlich tragfähig genug sein könnte, um ein in der gesamten Menschheit
fest verwurzeltes chronologisches Paradigma zum Einsturz zu bringen. Das aber hier
nur nebenbei, wie ja auch Sie diese Erwägungen nur nebenbei zum Ausdruck brin-
gen.

Ralph Davidson und der Kulturtransfer durch ein kosmopolitisches Judentum

Wichtiger ist Ihnen, was Guggemos und der oben erwähnte Zöller Ihnen zufolge un-
erwähnt lassen, nämlich (S. 162f.)

die Prägung durch das jüdische Chasarenreich und überhaupt durch das
aschkenasische  Judentum, welches  ja  von  Haus  aus  supranational  war.
Auch Guggemos klammert den Einfluss des jüdischen Khasarenreiches und
des Aschkenasischen Judentums aus. Dieses war nach Boris Altschüler be-
reits im Mittelalter supranational.26

In diesem Zusammenhang bringen Sie den von Ihnen sehr hoch eingeschätzten His-
toriker Ralph Davidson ins Spiel (S. 163):

Die Auffassung von Ralph Davidson, dass das ursprüngliche Judentum kos-
mopolitisch gewesen sei, vor allem in Verbindung mit der Kultur des Zwei-
stromlandes, ist somit durchaus akzeptabel, wenn man die Aussagen des
Propheten Jesaja für historisch begründet hält.

In diesem Satz steckt Wahres, aber insgesamt ist er zu undifferenziert, da nicht deut-
lich wird, wovon das „ursprüngliche“ Judentum denn abgegrenzt sein soll, und er im-
pliziert unausgesprochene Thesen Davidsons über das Judentum im Zweistromland
und den Propheten Jesaja, denen ich entschieden widersprechen muss.

In Anm. 271 zitieren Sie zur „Kultur des Zweistromlandes“ zwar das Buch von Roman
Landau: „Anmerkungen zum Zivilisationsprozeß“, das ich nicht kenne; ich vermute
aber, dass er dort auf das inzwischen bereits mehrfach erwähnte Buch von Davidson

26 Dazu verweisen Sie in Anm. 266 bis 269 auf Werke von Horst Friedrich und vor allem auf Bo-
ris Altschülers Buch „Die Aschkenasim – außergewöhnliche Geschichte der europäischen Ju-
den“, Band 1, Saarbrücken 2006. 



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 35

„Der Zivilisationsprozess. Wie wir wurden, was wir sind“ aus dem Jahr 2002 zurück-
greift, in dem dieser behauptet, dass „die Propheten insgesamt bemüht sind, eine
pazifistische neue Weltordnung unter der Vorherrschaft der babylonischen Juden zu
propagieren“27.

Diese Einschätzung geht insofern an der Wirklichkeit vorbei, als die Juden im babylo-
nischen Weltreich die Rolle einer deportierten Minderheit darstellten und auch als
Rückkehrer in der persischen Provinz Jehud ein autonomes Staatswesen mit der Ver-
fassung  der  Tora  nur  unter  der  Oberherrschaft  des  persischen  Königs  aufbauen
konnten. Keineswegs ist es jedenfalls den Propheten zufolge der babylonische König
Nebukadnezar, der „eine neue, göttliche und gerechte Weltordnung“ bringen wür-
de28. Vielmehr wurde Nebukadnezar ganz realistisch als Gewaltherrscher gesehen,
der aber von Gott beauftragt war, das Strafgericht über das Reich Juda zu vollziehen
und die Israeliten ins Exil zu führen.29

Erst recht kann keine Rede sein von einer Identität des Hauses „Jakob“ mit dem
babylonischen Bankhaus „Egibi“, die Davidson (S. 91f.) vermutet. Dagegen spricht
schon, dass die Händlerfamilie Egibi bereits im 7. Jahrhundert in Babylon existierte,

27 Ralph Davidson, „Der Zivilisationsprozess“, Hamburg 2002, 88. Vgl. dazu Helmut Schütz, Was
will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinandersetzung mit Dr. Ralph David-
son und Dr. Roman Landau (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 49ff.,  hier 50f. Zu den in
den folgenden Absätzen aufgestellten Behauptungen Davidsons siehe außerdem 55-58.

28 So Davidson, ebenda, 87.
29 Den Perserkönig Kyros spricht Gott zwar als seinen „Gesalbten“ an (Jesaja 45, 1), auf Hebrä-

isch „Maschiach“ oder „Messias“, auf Griechisch „Christus“ (οὕτως λέγει κύριος ὁ θεὸς τῷ
χριστῷ μου Κύρῳ = „So spricht Gott, der Herr, zu meinem Gesalbten Kyros“ steht wörtlich in
der Septuaginta). Aber auch er wird von Gott lediglich mit der Rückführung der Judäer in ihr
Heimatland Juda beauftragt  und zu diesem Zweck (sinnbildlich gesprochen!)  von Gott ge-
salbt. Es widerspricht vollkommen der Aussageabsicht der Bibel, wenn Davidson schreibt (S.
90): „Der Gottesknecht Kyrus bedient sich demnach der Stämme Jakobs und der Verschonten
Israels  um Gottes  Botschaft  zu verbreiten.“  Nein,  umgekehrt,  Gott  bedient  sich des heid-
nischen Königs Kyrus, um sein Volk zurück in die Heimat zu bringen und den Tempel in Jeru-
salem neu aufzubauen.
Abwegig sind in diesem Zusammenhang auch Davidsons Ausführungen (S. 90) über die „Na-
mensähnlichkeit zwischen Kyros und Christus“. Sie lösen sich in nichts auf,  wenn man be-
denkt, dass die Griechen eben nicht „K R“, sondern „CH R“ für Christus schrieben. Das Wort
χριω = salben enthält kein griechisches Kappa = κ, sondern ein Chi = χ. Außerdem wird Kyros
mit „y“ geschrieben, Christos mit „i“. Seine Spekulationen über eine mögliche Verwechslung
des Kyrus mit dem 500 Jahre später lebenden Jesus Christus sind ähnlich abwegig, als wollte
er  beweisen,  dass  man seine Person wegen der  Namensähnlichkeit  von DAVI(DSO)N und
DA(R)WIN als identisch mit dem Begründer des Darwinismus ansehen müsste. Die einzige Ge-
meinsamkeit besteht darin, dass man sowohl Kyros als auch Jesus mit dem Titel des jüdischen
„Gesalbten“ bezeichnet hat – womit im jüdischen Sprachgebrauch aber jeder gemeint sein
konnte, der von Gott das Amt des Königs oder auch eines Priesters verliehen bekam.

https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#egibi
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#babylon
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#babylon
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 36

als noch keine Juden nach Babylon deportiert worden waren. Man muss nicht aus je-
der Namensähnlichkeit weitreichende Schlüsse ziehen, wenn man dafür nicht die ge-
ringsten Belege anführen kann – außer einem einzigen (J.M. Cook), aus dem aller-
dings hervorgeht, dass es den Namen in Mesopotamien schon lange vor den Juden
gegeben hat.

Letztendlich kann Davidson (S. 91) auch mit dem Gleichnis der Feigenkörbe in Jere-
mia 24 nicht begründen, dass „die eigentlichen Juden nur eine kleine Rolle gegen-
über den babylonischen Juden spielen“. Er verkennt nämlich, dass Jeremias Gleich-
nis nicht zwischen eigentlichen, also palästinensischen, und babylonischen Juden un-
terscheidet, sondern zwischen denjenigen Juden der Oberschicht (2. Könige 24, 8-
16), die schon in einer ersten Deportation 597 v. Chr. nach Babylon gekommen wa-
ren, und denjenigen (2. Könige 24, 17 – 25, 26), die unter König Zedekia zunächst
noch in Palästina verblieben oder ins ägyptische Exil gingen. Letztere macht Jeremia
für das angedrohte Strafgericht der Zerstörung Jerusalems und des Tempels verant-
wortlich, in deren Zuge in einer zweiten Deportation im Jahr 587 v. Chr. auch viele
von ihnen nach Babylon gebracht werden. Jeremia will in seinem Gleichnis also kei-
neswegs eine „babylonische Hegemonie“ gegenüber den „eigentlichen Juden“ be-
gründen, wobei mit diesen eigentlichen Juden dann ja wohl die in Palästina verblei-
benden Juden gemeint sein müssten, die vorwiegend der Unterschicht angehörten.
Gerade diese sind es aber (Nehemia 5,1-13), um deretwillen Nehemia als persischer
Statthalter in der Provinz Jehud nach der Rückkehr wohlhabender Heimkehrer aus
Babylon  eine  Bodenreform  und einen  Schuldenerlass  durchsetzt,  damit  niemand
ohne Land und entrechtet unter seinen Mitjuden wohnen muss.

Trotzdem bezweifle ich nicht, dass man das Judentum insofern als „weltoffen und
kosmopolitisch“ einschätzen kann, als es an einen einzigen Gott glaubt, der die gan-
ze Welt und alle Völker geschaffen hat. Recht hat Davidson mithin natürlich, wenn
er unter Berufung auf Jesaja 66,18-23 darauf hinweist (S. 89), dass „der Gott des Je-
saja nicht nur der Gott Jakobs, bzw. der Gott der Juden ist, sondern der Gott aller
Völker“. Zu Recht weist er auch auf Visionen Jesajas in 2,2-3 und 19,24-25 hin, in de-
nen „eine neue befriedete Weltordnung“ beschrieben wird; auch (Jesaja 25,6-8) das
Festmahl des Gottes Israels für alle Völker am Ende der Zeiten, wenn er „den Tod
verschlingen [wird] auf ewig“, hätte er noch mit einbeziehen können. Aber wie ge-
sagt: Die Propheten rufen die nach Babylon deportierten Juden nicht dazu auf, diese
befriedete  Weltordnung  politisch  herbeizuführen,  und schon gar  nicht  unter  der
Führung des babylonischen Königs Nebukadnezar oder des persischen Königs Kyros.

Mit Recht zitieren Sie weiterhin (Anmerkung 270) Theodor Mommsen30, der „die Ju-
den außerhalb von Judäa / Palästina, vor allem die von Alexandria und Mesopotami-

30 Theodor Mommsen, Das Weltreich der Cäsaren, Lizenzausgabe Frankfurt 1955.



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 37

en, als äußerst weltoffen und kosmopolitisch“ beurteilt. Es stimmt, dass die durch
Vertreibung oder Emigration ins Ausland gelangten Juden gerade in der hellenisti-
schen Zeit im Kontakt mit fremden Kulturen mannigfaltige Impulse aufgenommen
haben. Allerdings muss man zugleich beachten, dass auch die Mehrheit dieser welt-
offenen Juden sich weniger an die fremden Kulturen assimiliert hat, als vielmehr Ele-
mente aus diesen Kulturen in die streng bewahrte eigene kulturell-religiöse Identität
zu integrieren.

Skeptisch betrachte ich den Satz Mommsens, den Sie aus seinem Kapitel XII „Judäa
und die Juden“ zitieren (Anm. 270):

Der Widerstand gegen das global agierende Römische Reich kommt von
den Juden Palästinas, welche in der Auslegung des Alten Testamentes und
der jüdischen Lehre überhaupt wesentlich radikaler sind und cum grano
salis einen von Römern freien unabhängigen Staat anstreben. Die Juden in
Judäa sind bei weitem nicht so wirtschaftlich erfolgreich und im Handel
engagiert wie die Juden in der „Diaspora“.

Das klingt so, als seien die Juden Palästinas weniger global eingestellt gewesen als
die Römer und die Diaspora-Juden. Da ihre Radikalität aber letztlich darin besteht,
dass sie gegen die Globalität des Unterdrücker-Systems der Pax Romana die Eigen-
ständigkeit  eines  jüdischen  Staates  anstreben,  in  dem  die  verfassungsmäßigen
Grundsätze der von dem Befreier-Gott JHWH gegebenen Tora gelten, nämlich „Au-
tonomie und Egalität“31,  kann man diese Juden nicht als  hinterwäldlerisch abtun,
sondern muss Ihnen zubilligen, dass sie letzten Endes eine globale Ordnung der Ge-
rechtigkeit und der Freiheit unter einem messianischen Friedenskönig anstreben.

Zurück zu Ihrem Buch, in dem Sie direkt im Anschluss an den oben zitierten Satz
über Ralph Davidsons Gedanken schreiben (S. 163f.):

Solche Gedanken sind mir ein Leben lang bei der Lektüre des „Babyloni-
schen Talmud“ gekommen, ohne dass ich diese Gedanken bisher in einer
Publikation zum Ausdruck gebracht hatte. Es war für mich zu selbstver-
ständlich, um darüber schreiben zu müssen. Man kommt zu einer anderen
Sicht der Geschichte, wenn man mit der Kultur des Judentums … und der
hebräischen Sprache vertraut ist.

31 Ton Veerkamp, Die Welt anders. Politische Geschichte der Großen Erzählung © Institut für
Kritische Theologie Berlin e. V. nach der in Berlin erschienenen Ausgabe © Argument Verlag
2013, 123, geht davon aus, dass es die Heimkehrer aus der babylonischen Deportation gewe-
sen waren, die „den kleinen Spielraum nutzen, den die persische Herrschaft Judäa ließ. Sie
nutzen ihn, um ein Gemeinwesen zu gründen, das von der Tora normiert wird, soweit es ging.
Sie  verabschiedeten  eine  Grundordnung  von  Autonomie  und  Egalität.“  Vgl. auch Helmut
Schütz, Ton Veerkamp: „Die Welt anders“. Vier Vorträge zu seiner Politischen Geschichte der
Großen Erzählung, Gießen 2018 (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83701), 13-14.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83701
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2508311131368.870452525800


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 38

Wenn sie damit meinen, dass das Judentum alles andere als eine auf sich selbst zu-
rückgezogene eigenbrötlerische Religionsgemeinschaft ist, die die Einhaltung einer
Sammlung bizarrer Gesetze und die überholte Anbetung eines grausam strafenden
Gottes vertritt, dann haben Sie natürlich Recht. Ich halte es aber für wichtig, das Ju-
dentum sowohl in seiner Weltoffenheit als auch in seinen sich von den Religionen
und Kulturen der Gojim (= Fremdvölker unter der Herrschaft unterdrückender Göt-
ter und Könige) radikal abgrenzenden Tendenzen ernstzunehmen.

Ihren nächsten Satz lese ich mit noch zwiespältigeren Gefühlen (S. 164):

„Die Einflüsse der mesopotamischen Kultur auf die jüdisch-alttestamentli-
che Kultur werden von neueren kirchlich nicht gebundenen Autoren nicht
mehr in Frage gestellt.“

Auch kirchlich  gebundene Autoren bezweifeln  solche Einflüsse  nicht,  gehen aber
davon aus, dass die Impulse aus anderen Kulturen in völlig veränderter Form, eben
im Sinne des jüdischen Glaubens an den Einen befreienden Gott JHWH, in die Bibel
aufgenommen wurden. Zu dem von Ihnen als Beispiel für einen „kirchlich nicht ge-
bundenen Autoren“ angeführten Paul Hengge32 kann ich nur wiederholen, was ich
Ihnen bereits früher einmal geschrieben habe:

Paul Hengge zieht zum Beispiel auf Grund von Spekulationen über den Zusammen-
hang der hebräischen Worte  adam und  adamah weitreichende Schlüsse über ver-
schiedene Gottheiten im Alten Testament, die ich für abwegig halte.

Wohlgemerkt: Ich bestreite nicht, dass auch in Israel vor dem Exil durchaus mehrere
Götter angebetet wurden, Baal und Aschera, diverse Hausgottheiten etc. Aber Heng-
ge behauptet einfach auf Grund etymologischer Spitzfindigkeiten eine Muttergott-
heit „Adamah“, gegenüber der sich andere göttliche Erscheinungsformen, die sich
mit den Gottesnamen Elohim und JHWH verbinden, profiliert haben und zum Bei-
spiel den Menschen bewusst gemacht haben, dass die Kinder von ihren Vätern ge-
zeugt wurden, so dass sich die Väter für die Kinder verantwortlich fühlen konnten.
Solche Schlussfolgerungen bleiben bei ihm spekulativ und wenig belegt.

Zwar sind seine Sichtweisen nicht unsympathisch, aber er geht von modernen An-
schauungen aus und zeichnet sie anachronistisch in den alten Text hinein, als  ob
etwa bereits die biblischen Schöpfungsgeschichten tatsächlich die heutige naturwis-
senschaftliche Sicht  der Weltentstehung voraussetzen und ansonsten verlorenge-
gangene  Überlieferungen  erdgeschichtlicher  katastrophaler  Klimaveränderungen
andeutend widerspiegeln.  Verräterisch ist  seine wiederholte Abgrenzung von der

32 Sein Buch „Auch Adam hatte eine Mutter. Spuren einer alten Überlieferung in den Fünf Bü-
chern Moses, München 1999“ war mir allerdings nicht zugänglich; ich beziehe mich auf eine
Vorgängerversion: „Die Bibelkorrektur. Auch Adam hatte eine Mutter“ aus dem Jahr 1979. 



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 39

gesamten „Auslegungstradition“, obwohl er sich andererseits auf den „Gesenius“,
ein von eben dieser Auslegungstradition erstelltes Hebräisch-Lexikon beruft.

Auf Hanna Eisler33 beziehen Sie sich mit folgendem Hinweis (S. 164):

Auch Davidson und Eisler sind davon überzeugt, dass sich das Judentum
als kosmopolitische und supranationale Kultur, nicht zuletzt in Verbindung
mit der aramäischen Sprache und Schrift, erst in Babylon in voller Ausprä-
gung entwickelt hat. Der babylonische Talmud lässt dies, wie bereits er-
wähnt, noch heute deutlich werden.

Da ich das Buch von Eisler nicht kenne, kann ich diese Aussage nicht näher beurtei-
len. Richtig daran ist, dass das babylonische Exil für die Entwicklung des Judentums
als Religion eine entscheidende Rolle gespielt hat, aber weniger auf Grund von Ein-
flüssen der babylonischen Kultur, sondern weil nach dem Exil unter der Oberherr-
schaft zunächst der Perser ein von Priestern geführtes Gemeinwesen entstand, in
dem es um die Neugestaltung der jüdischen Religion ging und nicht um eine Restau-
ration der vormaligen Königreiche Israel und Juda, die immer in der Gefahr gestan-
den hatten,  nichts  als  austauschbare  altorientalische  Unterdrücker-  und Ausbeu-
tungsstaaten zu sein, statt sich an der von den Propheten JHWHs verkündeten Tora
der „Autonomie und Egalität“ zu orientieren.

Da der babylonische Talmud erst in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten ent-
stand, hat er mit der ursprünglichen Entwicklung des Judentums nichts zu tun, außer
dass er (so Wikipedia) in den „jüdischen Siedlungsgebieten“ entstand, „die nach der
Zerstörung Jerusalems durch die Römer im judenfreundlicheren Perserreich existier-
ten“ und die „im Judentum traditionell als ‚Babylon‘ bezeichnet“ wurden.

Mit folgendem lapidaren Satz beenden Sie Ihre Beschäftigung mit Ralph Davidson in
dieser Abhandlung (S. 164):

Davidsons Argumente zum frühen Christentum und zum Christentum in
Europa teile ich.

Dabei beziehen Sie sich in Anm. 276 auf das von Davidson unter dem Pseudonym Lu-
cas Brasi verfasste Buch „Der große Schwindel. Bausteine für eine wahre Geschichte
der Antike“ (Hamburg 1995), in dem er Ihnen zufolge in Kap. 11, S. 90-102 „unter
Einbeziehung sozialgeschichtlicher Aspekte des alten Palästina einige kritische Argu-
mente dafür [bringt], dass ‚der Siegeszug des Christentums … eigentlich eine orien-
talische Erfolgsgeschichte‘ ist und ‚mit Rom vermutlich gar nichts zu tun‘ hat.“34

33 Hanna Eisler, Einführung in: Ralph Davidson / Christoph Luhmann, Evidenz und Konstruktion.
Materialien zur Kritik der historischen Dogmatik, Hamburg 1998, 44-47.

34 Ich vermute, dass dieses Buch mit Lucas Brasi, Die erfundene Antike. Einführung in die Quel-
lenkritik, Hamburg 2004, neu aufgelegt worden ist, möglicherweise in erweiterter Form.

https://de.wikipedia.org/wiki/Talmud


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 40

Warum ich die Argumente Davidsons zum frühen Christentum und zum Christentum
in Europa nicht teile, habe ich an den folgenden Stellen bereits begründet35:

Ist die römische Fremdherrschaft über die Juden zur Zeit Jesu eine Fiktion?

Wurde Jesus ein Opfer der mächtigen Pharisäer und regionaler Konflikte in Israel?

Worin besteht der gesellschaftliche Kern des Urchristentums?

Ist das Römische Reich eine Fiktion?

Gab es in den Klöstern des frühen Mittelalters einen urchristlichen Kommunismus?

Dachten  frühe  Urchristen  rational,  hochmittelalterliche  Christen  dagegen
frömmelnd und mystizistisch?

Zhabinsky, Topper und die christlich-heidnische Ambivalenz des Mittelalters

Schwierig ist es (S. 166), sich mit dem russischen Autor Zhabinsky auseinanderzuset-
zen, den Sie im Blick auf die „christlich-heidnische Ambivalenz des Mittelalters“ zitie-
ren, denn gibt man den Titel seines Buches „The Medieval Empire Of The Israelites“
im Internet ein, findet man es nicht unter dem Autorennamen Zhabinsky, sondern
als Veröffentlichung von Robert Grishin und Vladimir Melamed. 

Auf Zhabinskys Auffassung, dass Eurasien bis zum 12. Jahrhundert noch komplett
heidnisch war und das Christentum erst im 14. und 15. Jahrhundert annahm, stützen
Sie Ihren Zweifel daran, „ob tatsächlich Konstantin der Große ein reines Christentum
auf einer rein jüdisch-christlichen Basis zur Staatsreligion erhoben hat. Denn zu sei-
ner Lebenszeit war der Sonnenkult des sol invictus, des unbesiegten Sonnengottes,
offizielle römische Staatsreligion“.

Aber es war ohnehin nicht Konstantin, der das Christentum zur Staatsreligion erho-
ben hat, sondern das geschah erst unter Theodosius I. im Jahr 380. Und der Kult des
sol invictus unter Konstantin war nicht  die römische Staatsreligion, sondern einer
von vielen im Römischen Reich ausgeübten religiösen Kulten. Konstantin war zwar
selbst kein Christ, aber da zuvor die Verfolgung der Christen die Einheit des Reiches
nicht hatte festigen können, nutzte er zu diesem Zweck nun die christliche Kirche
selbst mit ihrem wachsenden Einfluss in der Bevölkerung als Staatsideologie. Darum
war er auch an der Einheit der Kirche interessiert und zwang sie durch die Einberu-
fung von Konzilien, ihre eigenen inneren Konflikte zu überwinden.36

35 Die unter den folgenden Links aufrufbaren Texte sind auch nachzulesen in Helmut Schütz,
Was will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinandersetzung mit Dr. Ralph
Davidson und Dr. Roman Landau  (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 32, 33, 50, 52, 59, 62.

36 Helmut Schütz, Ton Veerkamp: „Die Welt  anders“. Vier Vorträge zu seiner Politischen Ge-
schichte der Großen Erzählung, Gießen 2018 (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83701), 54 und 56.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83701
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2508311131368.870452525800
https://bibelwelt.de/die-welt-anders/#konzile
https://bibelwelt.de/die-welt-anders/#platzzuweisung
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#christen
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#christen
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#kloester
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#rom
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#urchristentum
https://bibelwelt.de/erfundene-antike/#israel
https://bibelwelt.de/erfundene-antike/#rom
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 41

Dass (S. 167) die christlichen Kaiser bis Theodosius I. noch „zum Gott (Divus) erho-
ben und kultisch verehrt“ wurden, wie Sie unter Berufung auf eine Schrift von Rainer
Pudill erwähnen, spricht nicht gegen den allmählich wachsenden Einfluss der Kirche.
Vielleicht bezog man das unter Theodosius verfügte Verbot heidnischer Kulte, als er
selbst starb, noch nicht auf die bis dahin übliche göttliche Verehrung des Kaisers.

Wie Sie (S. 167) unter Berufung auf Michael Wolffsohn darauf kommen,

dass das aschkenasische und sephardische Judentum wohl noch viel län-
ger, als wir bisher angenommen haben, die europäische Kultur geprägt hat
und ein Wirkungsfaktor war, der dem ldeengut des Urchristentums näher
stand  als  die  von  Konstantin  d.  Gr.  eingeführte  heidnisch-christliche
„Mischreligion“,

kann ich mir nicht erklären. Denn selbst wenn das zu herrschen beginnende katholi-
sche Christentum noch heidnisch beeinflusst war, müsste erst noch bewiesen wer-
den, ob das Judentum oder das Urchristentum überhaupt eine Chance hatte, die eu-
ropäische Kultur zu prägen. Zwar war das Judentum seit Theodosius im Gegensatz zu
heidnischen Kulten nicht verboten, aber das christlich-katholisch gewordene Römi-
sche Reich zeichnete sich nicht gerade durch Judenfreundlichkeit aus, sondern eher
durch eine zunehmend antijüdische und ketzerfeindliche Gesetzgebung37.

Wie ich schon sagte, war ein zentrales Anliegen des christlich gewordenen Römi-
schen Staates die Einheit der Kirche; daher ist es kein Zufall, dass jede Abweichung
vom einheitlichen Glauben so grausam verfolgt wurde. Dass „das Christentum“ zu-
mindest in manchen Gegenden Europas „mit brutalem Zwang eingeführt“ wurde, ist
übrigens nicht schon ein Beweis dafür, dass „das Christentum selbst noch im Hohen
Mittelalter in manchen Regionen Europas, z.B. in Iberien und Nordeuropa, eine mar-
ginale Erscheinung war“. Wenn man so argumentiert, ist auch heute die Weltreligion
des Christentums eine marginale Erscheinung, da „die Glaubensvorstellungen und
Weltanschauung der Masse“ der Kirchenmitglieder kaum flächendeckend den offizi-
ellen kirchlichen Dogmen entsprechen.

Mit (S. 168) Uwe Topper setzen Sie sich kritisch auseinander, weil einige seiner Aus-
sagen über den „langwierigen Religionskrieg“, als der sich für ihn „das junge Chris-
tentum“ darstellte, „einer ausreichenden Quellenbasis“ entbehren.

Toppers38 von Ihnen zitierte Frage, wie es überhaupt möglich war,

37 Vgl. Marcel Simon, Verus Israel. A study of the relations between Christians and Jews in the
Roman Empire (135-425), Translated from the French: H. McKeating, Oxford 1986.

38 Uwe Topper, Zeitfälschung. Es begann mit der Renaissance. Das neue Bild der Geschichte,
München 2003, 227.



Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 42

„dass sich eine derart menschenfeindliche und kulturvernichtende religiö-
se Vorherrschaft durchsetzen konnte. Welche ‚angenehmen‘ Seiten hatte
denn die neue Herrschaft, dass sie Anhänger finden konnte?“

zeugt allerdings von einem reichlichen naiven Bild, das sich der Chronologiekritiker
von der Weltgeschichte macht. Haben sich jemals Völker ihre Herrscher so frei aus-
suchen können? Nicht einmal die moderne Demokratie funktioniert ja in einer so
idealen Weise. Zwar können heutzutage Regierungen abgewählt werden, aber Lob-
byisten verstehen es nur allzu häufig, den Mehrheitswillen des Volkes auszuhebeln.
Und Diktatoren wie Hitler kamen sogar in demokratischen Wahlen an die Macht.

Abgesehen davon könnte man, wenn man schon wie Topper nach „angenehmen Sei-
ten“ der neuen Herrschaft fragt, darauf hinweisen, dass das Christentum den Kai-
sern ab Konstantin als willkommenes Mittel diente, um die Einheit des Staates zu si-
chern (siehe meine Anm. 36).  Davon profitierten die Bürger insofern, als in einer
durch die Völkerwanderung unsicheren Zeit jeder Bürger wenigstens wusste, wel-
cher Platz ihm innerhalb der Gesellschaft zugewiesen war.

Wenn Topper weiterhin tatsächlich, wie Sie ihn zitieren, im Neuen Testament „stark
übertreibend eine nur langsam fortschreitende Überwindung des ‚jüdische[n] Blut-
rausch[es]‘“ sieht, kann ich das nur für eine antijüdische Unverschämtheit halten, zu-
mal er in „der zwangsweisen Einführung des Christentums in Europa … ein sublimes
Weiterwirken des Judentums, welches eine geheimnisvolle Katastrophe am besten
überstanden und die finanziell erfolgreiche Organisation der Templer abgelöst habe,
und im Grunde einen kulturellen und humanen Rückschritt“ sieht.

Toppers bogumilisch-langobardischer Kulturtransfer und die Rolle der Juden

Toppers Spekulationen (S. 169) über eine vorchristliche „Lichtreligion … iranischer
bzw.  persischer  Herkunft“,  die  „durch die  bulgarischen Bogumilen auf  dem Weg
über den Balkan ins westliche Europa übertragen“ und von den „etruskisch-lango-
bardischen[n] Städte[n]“ aufgenommen worden sein sollen, stehen Sie sehr aufge-
schlossen gegenüber, zumal nach Papst Stefan III. „die vielfach rothaarigen Lango-
barden von einer ‚leprösen Nation‘ abstammen“ sollten. Damit könnten, so denken
Sie, „auch die Juden gemeint“ sein, deren starke Anfälligkeit für die Lepra ja auch
aus dem Alten Testament bekannt ist“ (ich bezweifle allerdings, dass man das aus
den Erwähnungen des Aussatzes in der Bibel schließen kann). Wenn ich Sie richtig
verstehe, nutzen Sie also Toppersche Argumente, um anders als er eine positive Li-
nie von der persischen Lichtreligion über die Juden zu den Langobarden zu ziehen.

Weniger überzeugend (S. 170), weil „nicht ausreichend mit entsprechenden Quellen
untermauert“ finden Sie Toppers Auffassung39, dass „von den Langobarden“ sogar

39 Ebenda, 176.

https://bibelwelt.de/die-welt-anders/#platzzuweisung


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 43

eine aufklärerische Linie ausgeht, „die zum modernen Menschen“ und „zur politi-
schen Autonomie“ führt, ein „Schritt zur Freiheit des Geistes und der Forschung“, ja
zur „Renaissance“. Allerdings stimmen Sie ihm insofern voll zu (S. 171),

dass die Lombarden bereits im 13. Jahrhundert ein Wirtschaftssystem ent-
wickelten, das sich nicht ausschließlich von den sozialen und wirtschaftli-
chen Prinzipien des Neuen Testamentes (Zinsverbot) leiten ließ, sondern
vielmehr umgekehrt dazu beitrug, das dogmatische Christentum des Mit-
telalters an die wirtschaftlichen und sozialen Gegebenheiten der moder-
nen Welt anzupassen.

In diesem Zusammenhang heben Sie hervor, dass die Langobarden durch ihre „be-
sonders progressive Wirtschaftsgesinnung und -praxis“, durch ihr „außergewöhnli-
ches Freiheitsbewusstsein“ und indem sie sich „nicht ans kirchliche Zinsverbot hiel-
ten, sich von den anderen Europäern abhoben und in dieser Mentalität mehr den Ju-
den als den Christen nahe standen“. Ich vermute, dass Sie mit dieser Einschätzung
auch an Ralph Davidson anknüpfen, der in seinem Buch „Kapitalismus, Marx und der
ganze Rest“ (Hamburg 1995) die Entstehung des Kapitalismus mit der Aufhebung
des mittelalterlichen Zinsverbotes in Verbindung bringt40.

Diese Argumentation, soweit sie die jüdische Kultur ins Spiel bringt, basiert jedoch
auf einem Irrtum. Das kirchliche Zinsverbot geht ja direkt auf ein jüdisches Zinsver-
bot  zurück,  das  im  Alten  Testament  fest  verankert  ist:  2.  Mose  22,24;  3.  Mose
25,36f.; 5. Mose 23,20f.; Psalm 15,5; Hesekiel 18,8.13.17. Nur in Sprüche 28,8 wird
eingeräumt, dass einer, der auf Zinsen verleiht,  damit eine Sozialverpflichtung zu
übernehmen hat. Im Neuen Testament kommt das Zinsverbot dagegen gar nicht vor.
Im Gleichnis von den Talenten – Matthäus 25,27 und Lukas 19,23 – wird die Zins-
wirtschaft  allerdings selbstverständlich vorausgesetzt,  vermutlich weil  sie seit  der
hellenistisch-römischen Globalisierung längst eingeführt war.

Nach  Wikipedia wird im Talmud „das Zinsverbot“ nicht etwa abgeschafft, sondern
„weiter  verschärft  bzw.  ausgeweitet“.  Dass  allerdings Juden „im mittelalterlichen
Europa … zeitweise die einzige Gruppe“ waren, „die nach Kanonischem Recht ge-
werbsmäßig Geld verleihen durfte“, lag daran, dass ihnen umgekehrt „diverse Ver-
bote auferlegt“ waren, „Handwerk und ähnliches auszuüben“ oder „Grundbesitz“ zu
erwerben. „Daher waren vor allem die europäischen Juden häufig als Geldverleiher
tätig.“ Das hatte also nichts mit einer besonderen Neigung der Juden zu einer wirt-

40 Ralph Davidson, Kapitalismus, Marx und der ganze Rest, Verlag Utopia Boulevard 1995. Vgl.
dazu Helmut Schütz,  Was will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinander-
setzung mit Dr. Ralph Davidson und Dr. Roman Landau (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720),
12ff., insbesondere 16.

https://de.wikipedia.org/wiki/Zinsverbot#Zinsverbote_im_fr%C3%BChen_und_mittelalterlichen_Judentum
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 44

schaftsliberalen Ablehnung des Zinsverbots zu tun und wirkte sich nach Wikipedia
im Übrigen negativ auf das Ansehen der Juden aus:

Da die wenigsten Kleingewerbe ohne Kredit auskamen, wurden Juden, be-
sonders  in  ökonomischen  Krisen,  als  „Wucherer“  betrachtet  und  be-
schimpft. So entwickelte sich im Antijudaismus des Mittelalters das Ste-
reotyp des reichen, habgierigen, betrügerischen Juden.

Christentum und Heidentum im Wettbewerb

Immerhin (S. 171) warnen Sie angesichts der überhöhten Einschätzung der „lombar-
disch-etrurischen Kultur“ durch Topper (a.a.O., S. 175f.) vor dem Eindruck,

dass es vor der endgültigen Etablierung des römischen Katholizismus und
des lutherisch-protestantischen Christentums überall in Europa eine heile
Welt gegeben hätte, welche dann erst durch Judentum und Christentum
aus dem Gleichgewicht gebracht worden wäre.

Insbesondere hat Ihnen (S. 171f.) Reinhard Sonnenschmidt41 die Augen dafür geöff-
net, dass es „auch sehr dunkle Seiten in dieser vorchristlichen Welt und überhaupt
in den archaischen Gesellschaften“ gab (S. 172):

Nach der Lektüre des Buches von Sonnenschmidt und anderer Werke über
die Kultur archaischer Gesellschaften stehe ich dem Gedanken, dass die
vorchristlichen  Kulturen  Europas  dem  Judentum  und  Christentum  in
menschlicher  Hinsicht  überlegen  gewesen  wären,  skeptisch  gegenüber.
Damit sollen jedoch die Rückfälle christlicher bzw. christianisierter Men-
schen in Mittelalter und Neuzeit in Verhaltensweisen der archaischen Ge-
sellschaft nicht geleugnet oder beschönigt werden.

Dieser Einschätzung kann ich mich nur voll und ganz anschließen.

In diesem Zusammenhang weisen Sie auch darauf hin (S. 172), dass Topper das „vor
dem Christentum in primitiven und archaischen Gesellschaften in Europa und ande-
ren Kontinenten herrschende Gewaltpotential  und das wenig  entwickelte Niveau
der materiellen und geistigen Kultur, auf welches immer wieder Kaufleute und Rei-
sende aus anderen Kulturkreisen (bei Davidson, Brasi usw. zitiert) hinwiesen“, unter-
schlägt. Die (S. 173) von Ihnen zitierte Beschreibung einer Reise in den hohen Nor-
den durch den muslimischen Historiker und Geographen Abu al-Hasan Ali Ibn al-Hu-
sayn al-Mas‘udi steht allerdings nicht in dem von Ihnen angeführten Werk „Die Ju-
den in der islamischen Welt“; Ralph Davidson alias Lucas Brasi gibt stattdessen in

41 Reinhard Sonnenschmidt, Mythos,  Trauma und Gewalt in archaischen Gesellschaften, Grä-
felfing 1994, 172.



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 45

seinem Literaturverzeichnis  das  Buch von  Lewis  B.,  „Die  Welt  der  Ungläubigen“,
Frankfurt 1987, an.

Gegen die oben geäußerte pauschale Abqualifizierung der christlichen Kultur etwa
durch Uwe Topper schließen Sie es mit Recht nicht aus (S. 174),

dass selbst dieses unterentwickelte nördliche und östliche Europa für die
Aufnahme  der  höher  entwickelten  jüdisch-christlichen  Kultur  mit  einer
besser entwickelten gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Organisation,
wie sich aus dem AT und NT ablesen lässt, bereit war und sich davon wohl
auch Vorteile versprach.

Allerdings nehmen Sie zugleich realistisch an, dass die „‚heidnischen‘ Kräfte die Wir-
kungsfaktoren der  jüdischen und christlichen Religion  und Kultur“  immer wieder
überlagten und verdrängten.

Vor allem sehen Sie in dem (S. 174f.)

im 19. Jahrhundert vor allem in Deutschland eingeführte Welt- und Men-
schenbild der griechisch-römischen Antike in Verbindung mit einem nebu-
losen Indogermanismus ein[en] Weg, der von den Errungenschaften der
jüdisch-christlichen  Kultur  wegführte  und  zurück  zu  einem  Denken der
Verherrlichung von Gewalt  und Krieg,  wie ja die dann bald einsetzende
Entwicklung zu einem extremen Nationalismus, Imperialismus und Antise-
mitismus  hin  offenbarte.  Gerade  die  Entwicklung  der  kulturellen  Wir-
kungsfaktoren seit der Aufklärung zeigt, dass das friedensorientierte Ju-
denchristentum nur mehr ein Element unter vielen war und auf keinen Fall
mehr der primär prägende Faktor der kulturellen Entwicklung.

So sehr ich im Großen und Ganzen dieser Einschätzung zuneige, zweifle ich doch die
darin enthaltenen Verallgemeinerungen an. Kann man das gesamte griechisch-römi-
sche Erbe im Sinne einer Verherrlichung von Gewalt und Krieg interpretieren und die
gesamte jüdisch-christliche Kultur als Gegenbild dazu? War das „friedensorientierte
Judenchristentum“, wie Sie es hier benennen, überhaupt jemals „der primär prägen-
de Faktor der kulturellen Entwicklung“ gewesen? Wieder gehe ich davon aus, dass
Sie hier auf Erkenntnisse Ralph Davidsons aufbauen, wie er sie in seinem Buch „Der
Zivilisationsprozess“ niedergelegt hat; Sie kennen inzwischen meine Zweifel an sei-
nen  Einschätzungen42,  dass  es  in  den  Klöstern  des  frühen  Mittelalters  einen
urchristlichen  Kommunismus gab  und  dass  frühe  Urchristen  rational,
hochmittelalterliche Christen dagegen frömmelnd und mystizistisch dachten.

42 Helmut Schütz, Was will die „Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinandersetzung
mit Dr. Ralph Davidson und Dr. Roman Landau  (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 59 und
62.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#christen
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#christen
https://bibelwelt.de/zivilisationsprozess/#kloester


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 46

Mit Recht stellen Sie gegen Topper die Frage (S. 175f.),

ob die Übernahme einer aus Vorderasien stammenden Zivilisation und Re-
ligion wirklich gegen die Interessen des Volkes und mit Zwang erfolgte. Die
Übernahme religiöser Glaubensvorstellungen ist, wie die Geschichte zeigt,
fast  immer in  erster  Linie  ein  zivilisatorischer  und im Grunde auch ein
schriftsprachlicher Aspekt, bei welchem die Übernehmer die vorgefunde-
nen religiösen  Ideen in  ihr  gesellschaftliches  und kulturelles  Schema in
pragmatischer Weise transformierten.

Zur Frage, wie stark umgekehrt das Christentum durch „die vorchristliche Weltsicht“
geprägt wurde und ob „auch das Judentum und der Islam ‚auf antik-heidnischen
Grundlagen‘“  fußten,  berufen  Sie  sich  auf  Topper,  Zarnack,  Pfister  und  Raphael
Straus, wobei ich vor allem der Art, wie Pfister argumentiert (siehe oben) keinerlei
Vertrauen entgegenbringen kann. Ihre Einschätzung, dass die Übernahme und Ver-
änderung von kulturellen und religiösen Vorstellungen mit komplizierten Prozessen
der Transformation verbunden ist, sollte den Blick dafür schärfen, dass eine Über-
nahme älterer, heidnischer Traditionen in das Judentum oder Christentum in durch-
aus kritischer Weise geschehen sein mag und nicht impliziert, dass sich das Heiden-
tum in der neuen Religion praktisch ungebrochen fortsetzt.

War das Judentum in Nordwestafrika und Iberien älter als dasjenige in Palästina?

Ihre Erwägung unter Rückgriff  auf Sprachtheorien von Theo Vennemann (S.  178),
dass das „Judentum in Nordwestafrika und Iberien … evtl. sogar älter sein [könnte]
als dasjenige in Palästina“, halte ich kaum für nachweisbar.

Die Argumentation der verfolgten Juden in Spanien, dass sie schon „lange vor Christi
Geburt in Spanien gewohnt hatten“, also „zur Zeit, als Jesus seinen Leidensweg ging,
nicht in Palästina waren“, verfolgt ein verständliches Interesse, nicht für ein Verbre-
chen ihrer Vorfahren verantwortlich gemacht zu werden, und beweist schon deswe-
gen historisch überhaupt nichts. Trotzdem mag es sein, dass bereits vor Christi Ge-
burt Juden nach Spanien gekommen sind, genau wie sie auch nach Babylonien und
Ägypten gekommen waren und sich in vielen anderen Ländern angesiedelt hatten.

Wenn Sie den Ursprung des Judentums in Palästina anzweifeln, müssen Sie auch die
Frage beantworten, ob sich mit einem so verstandenen Judentum dann überhaupt
noch die mit Palästina und den umgebenden Regionen Ägypten und Zweistromland
Traditionen verbinden lassen. Dann müsste ja auch die Bibel anderswo entstanden
und die jüdische Kultur später nach Palästina übertragen worden sein. Der libanesi-
sche Autor Kamal Salibi43, der die These vertritt, dass das Volk Israel ursprünglich in

43 Kamal Salibi, Die Bibel kam aus dem Lande Asir. Eine neue These über die Ursprünge Israels,
Reinbek 1985.

https://bibelwelt.de/irren/#asir


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 47

Südarabien ansässig war,  versucht immerhin zu erklären,  wie  die jüdische Kultur
dann später doch nach Palästina gekommen sein soll (obwohl ich auch seine Überle-
gungen für letztlich nicht nachvollziehbar halte44).

Ihr Argument (S. 178), dass

der weit gereiste Herodot, der Vater der europäischen Geschichtsschrei-
bung, in seinen im 5. Jahrhundert vor Chr. verfassten Historien in Palästina
nicht Juden oder Hebräer, sondern Syrer leben lässt[,]

reicht jedenfalls nicht aus, um den nicht-palästinensischen Ursprung Israels nachzu-
weisen.  Da die Juden zu dieser  Zeit  wie ihre Nachbarvölker  Aramäisch sprachen,
mag er sie mit den aramäisch sprechenden Syrern in einen Topf geworfen haben.
Oder er hat sie gar nicht gekannt. Immerhin waren die Königreiche Israel und Juda in
ihrer Eigenstaatlichkeit untergegangen, und die Juden hatten nach dem babyloni-
schen Exil in der persischen Provinz Jehud nur eine begrenzte kulturell-religiöse Au-
tonomie zugesprochen bekommen, die vor der Makkabäerzeit keineswegs mit grö-
ßerer Machtentfaltung verbunden war. Zudem stellten die Juden erst in dieser Zeit
ihre heiligen Schriften in hebräischer Sprache zusammen und grenzten sich bewusst
von der Kultur aller fremden Völker (Gojim) ab. In die griechische Sprache wurden
die heiligen Schriften der Juden ja erst in der Zeit des Hellenismus übersetzt.

Christlicher Religionstransfer nach Europa aus Gründen der Zivilisation

Schließlich stellen Sie die Frage (179), was

die europäischen Völker bzw. die Eliten der europäischen Völker dazu ge-
bracht [hat], sich schließlich endgültig für das Christentum – trotz des teil-
weisen Beibehaltens der alten vorchristlichen Glaubens- und Lebensfor-
men – zu entscheiden und nicht den Islam und das Judentum als ihre Reli -
gion anzunehmen oder gar die alte semitidische Megalithkultur beizube-
halten?

Dass dies Ralph Davidson zufolge (S. 180) „sicher nicht primär aus religiösen Grün-
den“ geschah, sondern „weil man sich eine Verbesserung der materiellen Kultur so-
wie der gesellschaftlichen und kulturellen Organisation versprach“, klingt plausibel,
ebenso Ihre In-Frage-Stellung der Auffassung, „dass das Christentum gesellschaft-
lich,  wirtschaftlich und wissenschaftlich ein Rückschritt  gegenüber dem angeblich
bzw. wirklich höheren kulturellen Niveau der alten Griechen und Römer gewesen“
und  dass  der  „Untergang  des  Römischen  Reiches  auf  die  angebliche  Weltabge-

44 Vgl. den Abschnitt „Oder lag das Gelobte Land in Südarabien?“ in Helmut Schütz,  Irren ist
biblisch.  Doch auch  Bibelkritiker  können irren,  Gießen 2019 (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-
83748), 45.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83748
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83748
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2509091116361.728927315365
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2509091116361.728927315365
https://bibelwelt.de/irren/#asir


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 48

wandtheit des Christentums zurück[zu]führen“ sei. Stattdessen war es Ihnen zufolge
so, dass auf lange Sicht „die christliche Mentalität neue materielle und geistige Fun-
damente [schuf], welche einen neuen Weg der Sozialökonomie auf einem höheren
Niveau begünstigten.“

Christliche Klöster als Pioniere der Wirtschaft und der Bildung

Spannend finde ich Ihre Ausführungen über die Rolle der Klöster als „wirtschaftliche
Pioniere in Ackerbau, Viehzucht und Forstwirtschaft“ (S. 181), die zudem

ihre Erkenntnisse und Errungenschaften nicht für sich behielten, sondern
bereitwillig und kostengünstig die Bedürfnisse einfacher Menschen, vor al-
lem der  bäuerlichen Bevölkerung,  befriedigten.  Die  klösterliche Bildung
und Askese kam im Grunde in der Form der gesteigerten materiellen Be-
dürfnisbefriedigung den von ihnen betreuten und vielfach auch rechtlich
und sozial abhängigen Bauern zugute. … Bereits im frühen Mittelalter hat-
ten Klöster und Kirche Schulen errichtet, in welche sogar die Kinder von
einfachen Leuten aufgenommen und ausgebildet wurden.

Klöster  spielten auch (S.  182)  eine wichtige  Rolle  für  die  „wissenschaftliche For-
schung“, wobei Sie bemerken: „Selbst die meist von Klöstern praktizierten Fälschun-
gen muss man als Spiegel ihrer hoch entwickelten Kultur akzeptieren.“ In den „klös-
terlichen Skriptorien“ wurde „die Buchrolle durch den Codex“, also das in Seiten ge-
bundene Buch, wie wir es kennen, ersetzt; „seit dem frühen Mittelalter [kamen] in
steigendem Maße neben den Papyrus- auch Pergamentcodices“ zum Einsatz:

In diesen Codices wurde nicht nur das Wissen des Mittelalters, sondern
auch das Leben der Menschen, auch das Landleben, z.B. in den klösterli-
chen Chroniken, Jahrbüchem und den sog. Stundenbüchern festgehalten.

Die Bedeutung der Juden für die europäische Bildung

Weiter heben Sie hervor (S. 183), dass „auch die Juden im Bereich der materiellen
Kultur und Infrastruktur engagiert“ waren:

So hielten auch jüdische Gelehrte in hebräischer und jiddischer Sprache ihr
Wissen auf Pergament und stärker als die Klöster auch auf Papyrus fest
und ließen diese vervielfachen und der gesamten Judenschaft zukommen,
bei welcher Analphabeten kaum anzutreffen waren. Auch bei den Juden
findet sich im Mittelalter schon der geschätzte Beruf des Buchschreibers.

Seit der „Erfindung der Buchdruckerkunst durch Gensfleisch (‚Gutenberg‘)“ waren
Juden auch „mit Beginn des 16. Jahrhunderts als Drucker, Verleger und Händler von
hebräischen Büchern aktiv.“ Eine (S. 187) ausgeprägte „Bereitschaft der Juden, kul-



Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 49

turell mit den Völkern und Nationen ihres Wohngebietes zusammenzuarbeiten und
mit ihnen in einer kulturellen Symbiose zu leben und zu wirken“, stellen Sie aller-
dings bereits für das Mittelalter und die Antike fest, und Sie folgern daraus:

Das ist einer der Gründe, warum die Ideen des Alten und Neuen Testa-
mentes weitaus wirksamer waren als die Werte des griechischen und rö-
mischen Altertums, welche nicht wirklich durch die germanischen Erobe-
rer des Römischen Reiches angenommen und verinnerlicht wurden. … Da-
bei ist stets zu beachten, dass die religiös-kulturellen Ideen des Alten und
Neuen Testamentes nicht revolutionär, sondern eher evolutionär, vielfach
mit  großen  Rückschlägen,  in  die  europäische  Kultur  hineinwirkten  und
nicht immer deutlich und offen sichtbar, sondem auf verschlungenen Pfa-
den zur  Entstehung und Entwicklung des  europäischen Werteprozesses
beitrugen.

Die  „Ideale  des  klassischen Altertums“  wurden  dagegen erst  im 19.  Jahrhundert
„durch die westeuropäische Gesellschaft übernommen“, verbunden mit einer „Glo-
rifizierung der alten Griechen“.

Nicht ganz nachvollziehen (S. 185) kann ich Ihre Ausführungen über die Entwicklung
der von den Juden verwendeten Sprache im 18. und 19. Jahrhundert. Wurde tat-
sächlich „aus der Sprache des religiösen Kultus … zunehmend eine säkulare hebräi-
sche Sprache“, die dann auch noch „von aramäischen Elementen gereinigt wurde“?
Steht das nicht im Widerspruch dazu, dass „an die Stelle des Jiddischen … bei vielen
Juden zur gleichen Zeit in Deutschland immer mehr die hochdeutsche Sprache“ trat
– bei den liberalen Juden nämlich, die sich in die aufgeklärte Bildungsgesellschaft zu
integrieren versuchten? Die Tatsache (S. 186), „dass schon seit vielen Jahrhunderten
deutsche Literatur  in  hebräischen Lettern“ für  „ein jüdisches Publikum“ gedruckt
wurde, muss übrigens nicht unbedingt als ein „Aspekt der deutsch-hebräischen Sym-
biose“ interpretiert werden; entspricht es nicht eher einem Bedürfnis der jüdischen
Bevölkerung, auf die Besonderheit ihrer eigenen Identität Wert zu legen?

Ob (S. 188) „die Überlieferung der die hebräische Kultur betreffenden Quellen wie
Altes Testament, Neues Testament, Talmud, Kabbala etc. den tatsächlichen Ereignis-
sen und Geschehnissen wesentlich näher steht als die literarischen Quellen der Grie-
chen und Römer“,  kann ich nicht beurteilen.  Es  gibt jedenfalls  auch Autoren wie
Uwe Topper und andere, die jegliche Quellen vor dem 16. Jahrhundert für gefälscht
oder jedenfalls für unzuverlässig halten, auch kirchliche und jüdische.

Ihrem Plädoyer (S. 189) für eine Überwindung der „bis heute extrem auf Europa aus-
gerichtete  europäischen  Geschichtsforschung  mit  ihrem  sublimierten  eurozentri-
schen Überlegenheitsdenken“ und ihrer  Anregung,  „die Entwicklung der europäi-
schen Kulturgeschichte von der Antike bis zur Neuzeit mit derjenigen anderer Konti-



Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 50

nente und Kultursysteme, z.B. lndien und China, zu vergleichen und zu konfrontie-
ren“, kann ich mich nur anschließen.

Druckte Gutenberg zuerst mit einem 18-buchstabigen phonetischen Alphabet?

Nebenbei möchte ich ausführlich (S.  184) auf ein Verdienst eingehen, das Sie mit
dem Erfinder der Buchdruckerkunst verbinden (nicht auf Ihre Vermutung, dass Gu-
tenberg „wohl jüdischer Herkunft“ war, wofür ich allerdings im Internet auch nir-
gends eine Bestätigung finde):

Das große Verdienst von Gutenberg besteht nicht nur darin, dass er den
Buchdruck  mit  gegossenen  beweglichen  Lettern  erfunden hat,  sondern
auch darin – und das blieb bisher weitestgehend unbeachtet –, dass er ur-
sprünglich nicht mit den uns heute geläufigen 29 Buchstaben (mit Umlau-
ten, aber ohne sog scharfes sz) gedruckt hat. Seine im Grunde phonetische
Schrift basierte auf nur 18 Buchstaben. Für Gutenberg gab es ursprünglich
also nicht die uns heute geläufige und für die Schüler so belastende Tren-
nung  in  gesprochene  Sprechsprache  und  Schriftsprache.  Sprache  und
Schrift bildeten eine harmonische Einheit.

Ich habe im Internet nach dieser 18-buchstabigen Schrift Gutenbergs gesucht (das
Manuskript von Schweisthal über die „Sprachschrift Europa“ ist mir nicht zugänglich)
und nichts darüber gefunden, weiß also auch nicht, welche Buchstaben dazu gehört
haben sollen.

Auch falls er wirklich zuerst nur 18 Buchstaben verwendet haben sollte, ziehe ich
doch in Zweifel, dass es sich dabei um eine phonetische Schrift im engeren Sinne ge-
handelt  hat,  bei  der  den gesprochenen Lauten jeweils  genau ein Buchstabe ent-
spricht. Denn erstens kenne ich kein Beispiel einer solchen Schrift aus der Geschich-
te der Alphabete. Zweitens benutzt man die Bezeichnung „phonetische Schrift“ auch
allgemein für Alphabetschriften im Gegensatz zu ideographischen Schriften. Drittens
enthält Gutenbergs Bibelschrift von 1454 jedenfalls 26 Buchstaben.

Im Anschluss daran schreiben Sie (S. 184):

Der Lesevorgang erfolgte nicht still, wie ein deutsches Buch aus dem Jahre
1581 verdeutlicht, sondern es war ein Prozess mit allen Sinnen, bei wel-
chem  das  Gehör  nicht  zu  kurz  kam:  „Seind  nicht  die  Buchläden  vol
schändtlicher  Bücher  und  Tractätlein,  in  welchen  die  jungen  Knaben,
Maidlein,  Weiber,  auch  gar  die  Closterfrawen,  allerley  spitzbübische
sprüch, Gailheit unnd büberey, mit dem mund lesen, im gemüt lernen, mit
augen schepffen, im Werck vollbringen? …“.

Dazu möchte ich sagen, dass das laute Lesen ja nicht mit Gutenbergs Buchdrucker-
kunst beginnt, sondern bis zu dieser Zeit typisch für jedes Lesen gewesen war. Viel-

http://www.obib.de/Schriften/AlteSchriften/Mittelalter/Gutenberg.html


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 51

mehr fördert der Buchdruck genau umgekehrt die Möglichkeit des stillen Lesens, da
er viel mehr Menschen als zuvor den Zugang zu Büchern erlaubt.

Im Übrigen enthält der von Ihnen zitierte Satz aus einem Buch des Jahres 1581 min-
destens 23 Buchstaben unseres Alphabets plus zwei Umlaute, und es handelt sich
definitiv nicht um phonetische Schrift im engeren Sinne.

Die Rolle der alten Griechen für die europäische Kultur

Im Blick auf die alten Griechen (S. 190) wenden Sie sich gegen die „Ideologie, dass
die attischen Griechen ein Bollwerk von Freiheit und Demokratie gegen den persi-
schen Despotismus gewesen seien.“ Stattdessen weisen Sie darauf hin, dass viele
griechische Philosophen und Wissenschaftler „in den ionischen Städten Kleinasiens
an der türkischen Westküste und den vorgelagerten Inseln in der Ägäis“ wirkten und
„wohl  genauso  wie  der  Mathematiker  Pythagoras  von  der  iranisch-chaldäischen
Wissenschaft geprägt und beeinflusst“ wurden.

Sehr  interessant  finde  ich  Ihren  Hinweis  auf  Raoul  Schrott,  der  in  seinem  Buch
„Homer und das Abendland. Warum wir wurden, was wir sind“ (2008), den großen
Dichter Homer „als Schreiber und Funktionär der neu-assyrischen Weltmacht“ be-
schreibt, „der wohl in Kilikien im Südosten der heutigen Türkei gelebt und gewirkt
hat“.

Wenn Sie hervorheben (S. 191), dass „der attische Grieche Xenophon“ in seiner Ky-
ropeideia den persischen König Kyros als vorbildlichen Herrscher darstellt und dass
ihm daran gelegen war45 „das herrschende Vorurteil gegen alles Persische … zu be-
seitigen, womit er zum Wegbereiter des Hellenismus wurde, in dem sich griechische
und östliche Kultur verschmolzen“46, dann stimmt das mit der Erfahrung des jüdi-
schen Volkes überein, dem ja (wie im biblischen Buch Esra berichtet) nach dem ba-
bylonischen Exil vom persischen König die Rückkehr nach Palästina, der Wiederauf-
bau des Tempels in Jerusalem und eine religiös-kulturelle Autonomie in der Provinz
Jehud gewährt wurde. Die „positive Bewertung der persischen Herrschaft beim Pro-
pheten Jesaja“ findet sich allerdings nicht in „Buch 41“,  sondern in  den Kapiteln
44,28 und 45,1 des Buches Jesaja.

45 Von Ihnen in Anm. 338 zitiert nach: Fritz Wille, Führungsgrundsätze in der Antike. Texte von
Xenophon Plutarch Arrian Sallust Tacitus, Zürich 1992, 28. 

46 Nebenbei bemerkt widersprechen Sie damit Lucas Brasi alias Ralph Davidson, der ja die Exis-
tenz des Hellenismus leugnet und diesen Begriff als rein innerjüdisches Phänomen deutet;
vgl. den Abschnitt „Waren die Hellenen des Hellenismus Juden?“ in meiner Besprechung sei-
nes  Buches  „Die  erfundene  Antike“,  nachzulesen  auch  in  Helmut  Schütz,  Was  will  die
„Hamburger Neue Historische Schule“? Eine Auseinandersetzung mit Dr. Ralph Davidson und
Dr. Roman Landau  (urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 25.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912
https://bibelwelt.de/erfundene-antike/
https://bibelwelt.de/erfundene-antike/#hellenen


Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 52

Sie haben Recht (S. 191):

Asien wirkte … nicht nur (besonders intensiv) über die jüdisch-christliche
Religion, sondern auch über die griechische Kultur auf Europa ein.

Jüdisch-jiddische Kultur im neuzeitlichen Franken (S. 193-215)
In Ihrem Vortrag über jiddische Elemente in der fränkischen Sprache haben mich be-
sonders die verschiedenen  Fallstudien und die  jüdischen Sprichwörter in den Ab-
schnitten 3 bis 5 angesprochen und mir neue Einsichten vermittelt.

Was Sie im Teil 2 über die Sprache des Jiddischen als „die eigentliche Sprache der
aschkenasischen Juden“ (These A) bzw. „die Sprache der Aschkenasim, also der im
weitesten Sinne deutschen Juden“ (These B) ausführen, hat mich dagegen eher ver-
wirrt, so dass ich nicht verstanden habe, worauf Sie eigentlich hinauswollen.

Nicht nachvollziehbar erscheint mir Ihre Argumentation (S. 196f.):

Gegen eine Übernahme des Jiddischen aus dem Deutschen spricht aller-
dings die erstaunliche Tatsache, dass die Juden Jiddisch, eine germanische
Sprache,  sprachen und noch sprechen,  doch diese  nicht  mit  deutschen
oder lateinischen Lettern, sondern fast immer in speziellen jiddischen Let-
tern, einer Art hebräischen Kursivschrift,  geschrieben und publiziert ha-
ben.

Es könnte doch sein, dass Juden, die es gewohnt sind, in der Synagoge die hebräi-
sche Bibel zu lesen, auch ihre Alltagssprache, unabhängig von deren Herkunft, in ei-
ner dem Hebräischen ähnlichen Schrift zu Papier bringen.

Am Ende des 1. Abschnitts irritiert es mich ein wenig (S. 194), dass Sie einerseits
„das  Hebräische ebenso wie das Deutsche und Lateinische“ als „eine Kunst- und
Schriftsprache“ bezeichnen, andererseits aber (S. 195) ohne Quellenangabe die The-
se Ralph Davidsons47 anführen, „dass das Hebräische im Jemen (bis vor wenigen Jah-
ren) die täglich gesprochene Verkehrssprache der Juden war.“ Diese beiden Aussa-
gen schließen doch einander aus: Entweder ist das Hebräische als Kunstsprache von
Gelehrten  für  die  Zwecke  ihrer  besonderen  Kommunikation  entwickelt  worden,
oder Hebräisch entstand ursprünglich als eine gewachsene Sprache zum alltäglichen
Gebrauch, die erst später nur noch in liturgischen, gelehrten oder poetischen Zu-

47 Ralph Davidson, Desiderate der Forschung. Ein Überblick über aktuelle Probleme der Histo-
riographie, Hamburg 2011, 66. Vgl. Helmut Schütz, Was will die „Hamburger Neue Historische
Schule“? Eine  Auseinandersetzung  mit  Dr.  Ralph  Davidson  und  Dr.  Roman  Landau
(urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720), 83ff., insbesondere 96f.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hebis:17:epflicht-83720
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:101:1-2510311832514.685090319912
https://bibelwelt.de/desiderate-der-forschung/#jemen


Zur jüdisch-christlich-islamischen Kultur Europas nach Wilhelm Kaltenstadler 53

sammenhängen verwendet wurde. Ob im letzteren Fall allerdings der Ursprung die-
ser Sprache tatsächlich im Jemen zu suchen wäre, bezweifle ich stark; ein Ursprung
in Palästina ist doch weitaus naheliegender.

Recht zusammenhanglos erwähnen Sie dann noch (S. 195) „eine hochinteressante
Musterseite aus dem vierspaltigen Lexikon des im fränkischen Ipsheim geborenen
Jiddisch-Forschers  Elia Levita“, von der Sie einige deutsche und hebräische Wörter
zitieren, wobei in Levitas Wörterbuch im Original für „Schulter“ nicht das hebräische
Wort BeTeCh, sondern KaThePh = „Schulter“ zu lesen ist:

Ein mit BeTeCh umschriebenes hebräisches Wort würde auf Deutsch „Sicherheit“
bedeuten.

Deutsche Juden zwischen jüdischer Identität
und deutscher Anpassung (S. 217-240)

Ihren Vortrag über die drei deutschen Juden Moses Mendelssohn,  Heinrich Heine
und  Walther  Rathenau finde  ich  von  vorn  bis  hinten  außerordentlich  lehrreich.
Heinrich Heine mochte ich ja schon immer, von den beiden anderen hatte ich bisher
keine genaue Vorstellung, aber auch über Heinrich Heine haben Sie mir neue Auf-
schlüsse vermittelt, vor allem (S. 227f.) über seine vorausschauende Analyse der Ge-
fahren im deutschen Nationalismus. Besonders hat mich (S. 235f.) Ihre Erinnerung
an Betty Rathenau angerührt, die in beispielhaft gelebter biblischer Nächstenliebe
für einen der Mörder Ihres Sohnes Gottes Vergebung erbittet.

Interessant finde ich es auch (S. 222), einen Zusammenhang zwischen Moses Men-
delssohns „Anpassung an deutsche Sprache und Kultur“ und der heutigen Integrati-
ons- bzw. Assimilationsdebatte herzustellen. Damals erwarteten „die meisten Elite-
deutschen“, dass Juden ihre Sprache und Kultur  weitgehend ablegen sollten, um
dazu zu gehören:

Wer nicht Deutscher und Christ werden wollte, war in Deutschland uner-
wünscht, wie ‚klassische‘ Aussagen von Fichte und Treitschke belegen.

Heute wird ja ebenfalls erwartet, dass Migranten die deutsche Sprache erlernen, al-
lerdings nicht eine Aufgabe der Muttersprache oder der mitgebrachten Kultur. Aber
wie kann vermieden werden, dass Parallelgesellschaften entstehen, deren Werte-
systeme allzu weit auseinanderdriften? Mit Recht weisen Sie darauf hin, dass nach
wie vor ungeklärt ist (S. 223),



Helmut Schütz: Jüdische Kultur, die prägend bleibt 54

was man unter „europäischen Werten“ zu verstehen hat. Gehören da auch
die in den religiösen Werken des Judentums und Christentums grundge-
legten Werte dazu? Vor allem Ehe und Familie? Die „Zehn Gebote“?

Zur  Schreibweise  von  Namen noch  zwei  Hinweise:  Den  „Allroundwissenschaftler
Leibniz“ haben Sie auf S. 219 versehentlich mit „tz“ statt „z“ geschrieben. Und Mo-
ses Mendelssohn hat bei Ihnen durchgehend nur ein „s“ im Nachnamen; nach Wiki-
pedia schreibt sich aber nur der Autor  Moses Mendelsohn (1782–1861) auf diese
Weise,  während der  Philosoph  Moses  Mendelssohn (1729–1786)  wie  sein  Enkel
Felix Mendelssohn Bartholdy mit „ss“ geschrieben wird.

Eine allerletzte Bemerkung zu Ihrem Vergleich von Moses Mendelssohn und der mo-
dernen Casting-Kultur (219f.):

Der Aufstieg des Moses Mendelsohn klingt wie eine moderne Erfolgsstory.
ln unserer modernen Casting-Kultur hätte Mendelsohn den Sprung nach
Berlin wohl nicht geschafft. Denn er war „ein schüchterner Mann von klei-
ner Statur, der zeit seines Lebens aus Verlegenheit stotterte, wenn er zu
sprechen begann“. Er war zwar ein Mann „mit schön gebildetem Gesicht,
klugen Augen und einem kurzen Bart, aber mit verwachsenen Schultern,
die einen Höcker bildeten; ein bescheidener kranker Mann“. Seine Geis-
teskapazität war aber so außergewöhnlich, dass diese Defizite seinen sozi-
alen und intellektuellen Aufstieg nicht verhindert konnten.

Dazu denke ich: Manchmal schaffen es auch in modernen Casting-Shows gerade die
Menschen mit solchen scheinbaren „Makeln“, ein Publikum von ihren gesanglichen
Qualitäten oder sonstigen Talenten zu überzeugen.

Mit herzlichen Grüßen

Helmut Schütz

https://de.wikipedia.org/wiki/Felix_Mendelssohn_Bartholdy
https://de.wikipedia.org/wiki/Moses_Mendelssohn
https://de.wikipedia.org/wiki/Moses_Mendelsohn

