
Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“
Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus

Verfasst von Helmut Schütz, Gießen 10. April 2019

Online: https://bibelwelt.de/markusbrief/, außerdem veröffentlicht als PDF-Datei:
URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2019/04/Markusbrief.pdf

Auf  einen  fiktiven  Demasbrief,  den  ein  am  christlichen  Glauben  zweifelnder
Freund an den Apostel Paulus schrieb, antworte ich mit einem Markusbrief. Ich
gehe auf die Zweifel des Demas ein, indem ich meine Gedanken aus der Situation
des Evangelisten Markus heraus (so, wie ich sie mir vorstelle) formuliere.

Natürlich formuliere ich den Brief von heute aus, insofern anachronistisch, von
Glaubensannahmen her, die folgendes Zitat angemessen wiedergibt: „Im verant-
wortlichen Hören auf das biblische Zeugnis verstehen wir Gemeinde Jesu Christi
als jene freie Versammlung von Menschen jeder Herkunft, – deren Gemeinschaft
darin Bestand haben kann, dass sie sie unter allen Umständen auf denjenigen ge-
gründet sein lassen…, der zuvor Knecht und Diener aller Menschen war…; – die
sich aber zu diesem Herrn darum bekennen können, weil die von ihm errichtete
Herrschaft gegen alle Macht und Rechthaberei von Menschen gegen Menschen
die Herrschaft für die Machtlosen und Unterdrückten und das Recht der Gedemü-
tigten und Entrechteten und die Rechtfertigung der Ausgestoßenen und Gottlosen
ist…; – und die nun in gemeinsamer Praxis dieser Erkenntnis und so im Glauben
an diesen Herrn deswegen die Befreiung der Menschen tätig erwarten, weil sie
sich selbst immer noch als ungläubige oder träge, als entrechtete oder auch als
selbstgerechte, als geknechtete oder auch als privilegierte Menschen erfahren.“1

Aber wo ist der genannte Demasbrief zu finden, in dem ein Christ des 21. Jahr-
hunderts seine Zweifel am Christentum und seine Hinwendung zum Atheismus
begründet? Der Autor hat seine Zustimmung zur Veröffentlichung zurückgezo-
gen, weil er zum christlichen Glauben zurückgefunden hat und nicht weiterhin für
die Verunglimpfung Gottes verantwortlich sein möchte, die er damals vertreten
habe. Insofern geht es dem Markusbrief wie vielen antiken apologetischen Schrif-
ten christlicher Schriftsteller – die Schriften ihrer Gegner (z. B. Celsus, gegen den
Origenes geschrieben, oder Markion, den u.a. Tertullian zu widerlegen gesucht
hat) sind in vielen Fällen verschollen.

Helmut Schütz

1 Ton Veerkamp und Peter Winzeler: Was verstehen wir unter „Gemeinde Jesu Christi“? Ent-
wurf zu einem verbindlichen Kommentar zur Präambel zur Satzung der Evangelischen Stu-
dentengemeinden in der Bundesrepublik Deutschland und Berlin (West). In: ESG/KSG Göttin-
gen, Alternatives Christsein, Dokumente, Materialien, Diskussionsbeiträge, Heft 6, Göttingen
1975, 14-19.

https://bibelwelt.de/markusbrief/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2019/04/Markusbrief.pdf


Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 2

Inhaltsverzeichnis
Lieber Demas! 2

Zwei peinliche Begegnungen mit Jesus 3

Glaube als Abkehr von der Welt? 5

Glaube zwischen Anfechtung und Wunder 9

Zweifel an der Vorherbestimmung des Glaubens und an der ewigen Verdammnis 10

Gottes Heil für alle Menschen 12

Die Bibel – ihre Inspiration als menschliches Buch 13

Ungereimtheiten in der Schrift 15

Die Botschaft Gottes: Recht und Freiheit auch für die „kleinen Leute“ 18

Gott will den aufrechten Gang seiner Kinder! 20

Wer glaubt, folgt der Wegweisung Gottes zum erfüllten Leben 23

Statt Wunschdenken und Weltflucht: Konfrontation mit der Weltordnung 25

Missbrauch der Vorstellung vom Teufel 27

Jesu neu ausgelegte und gelebte Tora für Juden und Heiden 27

Der biblische Gott ist lebendig – menschenfreundlich, barmherzig, befreiend! 30

„Vom Glauben als Vertrauen“
Markus, der Evangelist Alexandria, im Juli 71

Lieber Demas!

Acht Jahre sind es her, seit du deinen Brief an Paulus geschrieben hast. Acht lange
Jahre, in denen sehr viel  geschehen ist.  Ja,  auch für mich hätte die Welt meines
Glaubens untergehen können. Auch ich habe oft an mir gezweifelt und persönliches
Leid erfahren. Die größte Katastrophe meines Lebens war für mich das Elend der Ju-
den und Christen in den sechs Jahren des Jüdischen Krieges seit 65, besonders das
Massaker an 6700 Galiläern auf dem See Genezareth im Jahr 67 und die Zerstörung
Jerusalems und des Zweiten Tempels im Jahr 70.

Als  ich mich vor einigen Jahren mit Paulus in Rom über unsere von Belastungen
ebenfalls nicht freie Beziehung aussprach (im Unterschied zu dir habe ich ihn ja nicht
von mir aus verlassen, sondern er nahm mich auf seine 2. Missionsreise als „schwä-
chelnden Kandidaten“ nicht mit), hat er mir deinen Brief gezeigt und mir eine Ab-



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 3

schrift gegeben; er hatte mit einer Antwort allzu lange gewartet und wusste schon,
dass er dir nicht mehr würde antworten können, traute mir vielleicht auch zu, dir
aus meinen Erfahrungen heraus, die den deinigen wenigstens ähnlicher waren als
den seinigen, besser antworten zu können als er selbst.

Paulus hat jedenfalls in der Zeit seiner Gefangenschaft in Rom durchaus an dich ge-
dacht und ließ dich durch mich ebenfalls herzlich grüßen. Für deine guten Wünsche
war er dir von Herzen dankbar. „War“ muss ich leider sagen, denn, wie du sicher
schon  weißt,  ist  inzwischen  auch  Paulus  dem  Märtyrertod  zum  Opfer  gefallen.
Schuld daran waren allem Anschein nach nicht nur die „heidnischen“ Kinder dieser
römischen Weltordnung, sondern es sind Gerüchte im Umlauf, dass Konflikte inner-
halb der inzwischen ziemlich groß und fast unüberschaubar gewordenen christlichen
Gemeinschaft dazu beigetragen haben.

Inhaltlich hat Paulus mir zu deinen Fragen und Zweifeln nichts zu antworten aufge-
tragen. Mag sein, dass er deinen Standpunkt einfach nicht verstehen konnte. Du hat-
test mit Recht bezweifelt, ihn von deinem Standpunkt überzeugen zu können, aber
ich glaube, dass er dir nach der Lektüre deines Briefes jedenfalls nicht mehr eine
oberflächliche „Liebe zur Welt“ unterstellte.

Deine Zweifel und Anfechtungen konnte Paulus wohl deswegen nicht in ihrer Tiefe
verstehen, weil er selbst ein Mann der unerbittlichen Konsequenz war, so oder so.
Als er seinen strenggläubig-jüdisch-pharisäischen Weg als Irrweg erkannte, gab es
für ihn keinen Zweifel mehr an der Wahrheit, die sich ihm in Jesus Christus verkör-
pert und höchstpersönlich offenbart hatte. Er war krank, von Stimmungsschwankun-
gen gebeutelt, aber Unsicherheit in Glaubensdingen kannte er nicht.

Ich selber kenne Zweifel und Anfechtungen wie du, allerdings nicht in gleicher Aus-
prägung. Und mein Nachdenken über den Glauben führt mich am Ende zu anderen
Schlussfolgerungen und Konsequenzen, als du sie ziehst.

Zwei peinliche Begegnungen mit Jesus

Du hast mir erzählt, wie du durch Paulus zum Glauben gekommen bist. Ich habe kei-
ne Bekehrung erlebt, die ich so eindeutig mit einem bestimmten Termin verbinden
könnte. Zwei Mal begegnete ich Jesus, und beide Male endete es für mich peinlich.

Beim ersten Mal suchte ich ihn extra in Galiläa auf, in der Nähe des Sees Geneza-
reth, ich wollte von ihm ernsthaft wissen, wie man das macht: selig werden, den
Willen Gottes erfüllen. Und Jesus tat nichts weiter, als mich nach den Zehn Geboten
zu fragen. Es klang so, als ob es ausreichen würde, sie zu befolgen. Aber hielt ich sie
wirklich?

Ich war damals sehr schüchtern, gerade 15 Jahre alt, und ich war voller Selbstzwei-
fel, zumal mein Vater ein Hellene und meine Mutter Jüdin war, und ich lange nicht



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 4

recht wusste, wohin ich nun gehörte, worauf ich stolz sein und welche Maßstäbe für
mich gelten sollten. Mein Vater stammte aus Zypern wie Barnabas, hatte Haus und
Hof verloren, meine Mutter war eine Judäerin und hatte in Jerusalem etwas Grund-
besitz und sogar ein Haus mit einem großen Obergemach.

Die Gestalt Jesu faszinierte mich. Fast hätte ich alles verlassen, um ihm zu folgen, als
er mich dazu einlud. Ich hätte sein Jünger sein können wie Petrus und Johannes.
Aber dann siegte doch die Angst vor der Ungewissheit, vor einem ungesicherten Le-
ben ohne Dach über dem Kopf und in ständiger Angst vor Räubern und Aufständi-
schen und römischen Soldaten auf den Straßen Judäas und Galiläas. Ich kehrte ver-
wirrt und traurig zurück zu meinen Eltern nach Jerusalem. Dass Matthäus mich spä-
ter einen reichen Jüngling nannte, war übertrieben. Aber es entsprach dem, wie ich
mich fühlte. Ich war damals nicht frei genug, um alles loszulassen und mit Jesus mit-
zugehen.

Ein Jahr brauchte ich,  um meine Bedenken zu überwinden. Endlich entschied ich
mich: Ja,  ich wollte Jesus folgen, von ihm lernen. Von ihm versprach ich mir die
Überwindung meiner Gewissensskrupel,  meiner Angst,  meiner Orientierungslosig-
keit.

Genau in dieser Zeit überstürzten sich die Ereignisse; jemand erzählte mir, Jesus sei
in Jerusalem während des Passahfestes mitten in der Nacht verhaftet worden, und
ich sprang aus dem Bett und machte mich auf, nur mit einem Umhang auf der nack-
ten Haut bekleidet, um zu erfahren, ob die furchtbare Nachricht der Wahrheit ent-
sprach. Dann sah ich ihn, wie er abgeführt wurde von römischen Soldaten, ich sah,
wie seine Jünger alle wegliefen. Ich ahnte, was da gespielt wurde: es sollte im Schutz
der  Dunkelheit  kurzer  Prozess  gemacht  werden  mit  einem  Menschen,  der  den
Mächtigen in Jerusalem und Cäsaräa unbequem geworden war. Ich konnte es nicht
fassen: Diesen besten aller Menschen würde man einfach lynchen, und es sollte zu
spät sein, ihm zu Füßen zu sitzen, von ihm zu lernen? Jetzt wollte ich ihm folgen, mu-
tiger als die erwachsenen Jünger lief ich zu ihm hin. Aber da zerrten die Soldaten an
meinem Leinen-Umhang und hielten ihn fest, und mich packte die Angst.  Ich lief
weg, peinlicherweise völlig nackt.

Als Jesus tot war, wollte ich wenigstens seinem toten Körper nahe sein. Ich zog mein
sauberstes  Festtagsgewand  an  und  ging  sehr  früh  am  Morgen  zu  seinem  Grab.
Merkwürdigerweise  war  es offen und leer.  Es  hatte wohl  ein Erdbeben gegeben
oder so, wer weiß, was da passiert war. Ich setzte mich hin und weinte nur noch.

Irgendwann kam mir die Erkenntnis wie ein Blitz: Was auch immer mit Jesus gesche-
hen war, mit seiner Sache war es nicht vorbei. Es konnte nicht vorbei sein. Denn Je-
sus war der Messias. Ja, niemand sonst hatte das Recht, noch irgendetwas im Na-
men Gottes zu sagen. Nicht die theologischen Wortklauber, die alles beim Alten lie-



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 5

ßen, nicht die gewaltbereiten Revolutionäre, die alles nur noch schlimmer machten,
nicht die elitären Klosterbrüder, die die ganze Welt verrecken ließen, wenn nur sie
selber ihre arme Seele retten könnten. Nein, Jesus war die Rettung, nicht nur für
mich, nicht nur für die Frommen, für alle Welt. Gerade so, wie er es gemacht hatte.
Gerade so, wie er gelebt hatte.

Als auf einmal Frauen zum Grab kamen, die ihn suchten – sie hatten extra Salböl ge-
kauft, um seinen Körper zu konservieren – sagte ich ihnen, dass sie ihn hier gewiss
nicht finden würden. Nicht bei den Toten, bei den Lebenden ist er zu finden, da hört
er nicht auf, denen, die Gott suchen, Wegweisung (lebendige Tora) zu sein!

Ich hatte Jesus nur zwei Mal getroffen. Aber man erzählte mir viel von ihm. Viele Ge-
schichten. Sicher viel Übertriebenes. Die Leute wollen immer alles noch wunderba-
rer, als es sowieso schon ist, und machen dadurch oft das eigentliche Wunder un-
sichtbar. Damals fing ich an, alle Leute, die mit Jesus zu tun gehabt hatten, zu befra-
gen, was sie von Jesus wussten.

Und es war Petrus, von dem ich mich taufen ließ, am Wochenfest, 50 Tage später,
gemeinsam mit einer ganzen Reihe anderer Menschen. Lukas hat später etwas über-
trieben, als er 3000 Getaufte notierte. Aber es war eine große Aufbruchstimmung,
und ich war dabei. Schon deshalb übrigens, weil es meine Mutter war, die die Jünge-
rinnen und Jünger in ihrem Haus aufnahm. Da bekam ich die Anfänge der Gemeinde
des Messias Jesus in Jerusalem hautnah mit. Später habe ich dann Paulus auf einer
Missionsreise begleitet und Barnabas auf einer anderen, aber das weißt du ja. Inzwi-
schen habe ich mich in Alexandria niedergelassen und bin hier zum Bischof gewählt
worden.

Glaube als Abkehr von der Welt?

Was du über deine Berufung geschrieben hast, macht mich nachdenklich. Ich habe
keinen Grund, ihre Echtheit zu bezweifeln, frage mich aber, aufgrund welcher Maß-
stäbe du überhaupt meintest, dich vor Paulus deswegen rechtfertigen zu müssen.

„Der Demas hat vielleicht nie eine echte Bekehrung und Erneuerung er-
lebt, es war sicherlich alles nur angelerntes Kopfwissen, aber nie ein tota-
ler Zerbruch vor Gott, der ihn zum Bekenntnis all seiner Sünden und damit
zur Befreiung von seinen Gebundenheiten geführt hätte.“

Wer bestimmt denn, ob eine Bekehrung echt ist? Ist ein totaler „Zerbruch“ vor Gott
notwendig, aufgrund dessen man „all“ seine Sünden bekennen, durch den man von
allen Gebundenheiten frei werden und an dem abzulesen wäre, dass der Glaube ei-
nes Menschen nicht nur angelerntes Kopfwissen ist? Was soll ein solcher Zerbruch
sein? Mir kommt das vor wie eine Leistung, die man erbringen muss. Meine befrei-



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 6

ende Glaubenserfahrung ist, dass Jesus solche Leistungen für Gott gerade nicht er-
wartet.

Du scheinst ein sehr entschiedener Christ geworden zu sein, als du dich radikal von
deinem bisherigen Lebenswandel abwandtest: von der Philosophie ebenso wie vom
Götzendienst. Warum du nicht weiter zur Schule gegangen bist, verstehe ich nicht.
Gerne wüsste ich genauer, was du mit „jugendlichen Lüsten“ meinst.

Meine Entscheidung für Christus bestand nicht in der Abkehr von heidnischen Göt-
zen und Philosophien, bin ich doch in einem Elternhaus aufgewachsen, in dem die
Mutter im Glauben ihrer Eltern an den Einen Gott fest verwurzelt war, und der Vater
als Proselyt bereits auf Zypern den jüdischen Glauben angenommen hatte. Mein Va-
ter, der in Jerusalem als Arbeiter sein Brot verdienen musste, vertrat einen nüchter-
nen Glauben, meine Mutter wurde schon früh eine Jüngerin Jesu und bestand dar-
auf, der jungen Gemeinde des neuen christlichen Weges das Obergemach ihres Hau-
ses als Versammlungsort zur Verfügung zu stellen.

Heidnischer Götzendienst hätte mich nie gereizt; schon bevor meine Eltern Christen
wurden, war es mir selbstverständlich, die Tora Gottes, vor allem die Zehn Gebote,
peinlich genau zu achten, so gut ich es konnte. Mein Problem war, wie gesagt, dass
ich mich allzusehr mit Selbstvorwürfen quälte,  ob ich auch wirklich genug meine
Sünden bereut hätte, so dass mir Gott auch wirklich verzeihen könnte.

Bald fand ich Menschen in meiner Familie und in der jungen christlichen Gemeinde,
die mich zur Vernunft brachten. Wie befreiend war es für mich, als  man mir die
übertriebenen Schuldgefühle nahm, die im Grunde eine elegante Art waren, um sich
vor dem wirklichen Tun der Tora zu drücken. Jetzt durfte ich aufatmen und die von
Jesus so lebendig ausgelegte Tora Gottes als eine Wegweisung in die Freiheit erken-
nen.

Du schreibst:

„im Laufe der letzten Jahre ließ das Feuer der ‚ersten Liebe‘ immer mehr
nach“.

Das erinnert mich an das erste Stadium in der Beziehung zu einer Frau: Verliebte
fühlen die Schmetterlinge im Bauch, sind Feuer und Flamme für die geliebte Person,
sehen nur ihre Sonnenseiten. Und ich frage mich, ob du als Grieche nicht Agape mit
Eros verwechselt hast, als du angefangen hast, Gott und Jesus zu lieben. Für mich ist
Eros etwas, was ich mit meiner Frau teile, aber was in der Beziehung zu Gott nichts
zu suchen hat.

Sicher, auch ich war fasziniert von Jesus, ich fühlte mich von ihm ernstgenommen
und angenommen, obwohl oder gerade weil er mich auch herausforderte, und zwar
zuerst über meine Grenzen hinaus, indem er mich mit einer geheimen Schwäche



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 7

konfrontierte. Gewiss, eine Form von Liebe ist das auch, vergleichbar mit der Liebe
guter Eltern zu ihren Kindern. Aber diese Liebe ist kein gefühlvolles Strohfeuer, son-
dern eine verantwortungsvolle Fürsorge, die Kinder groß werden lässt, ihnen Frei-
heit zur eigenen Entfaltung gibt, die aufrichtet und aufrichtig werden lässt und zum
aufrechten Gang befähigt.

Wenn du schreibst:

„ich begann, wieder heimlich und z. T. mir selbst unbewusst mich an den
Dingen der Welt zu erfreuen“,

dann kommt es mir so vor, als ob für dich der Glaube zu einer Pflichtübung wurde.
Oder war er es von Anfang an, und deine Begeisterung der ersten Stunde verschloss
dir dafür nur die Augen? Was sind für dich denn „Dinge der Welt“?

Für mich ist dieser „Kosmos“ die Weltordnung, wie sie seit dem „Großen“ Alexander
besteht: eine Herrschaft der Reichen, Schönen und Korrupten über so viele ihrer
Freiheit und Eigenart beraubten Völker, eine Herrschaft, die auf dem Elend so vieler
Menschen beruht, die verarmten, von ihrem Land vertrieben wurden und ihre Fami-
lie und sich selbst in die Sklaverei verkaufen mussten. In dieser Weltordnung ist kei-
ne Spur von dem zu finden, was mir in der Heiligen Schrift wichtig war: Barmherzig-
keit und Recht, Schalom für alle Völker.  Stattdessen besteht der Kosmos in einer
Weltherrschaft despotischer Könige und Kaiser mit Hilfe despotischer Götter. Dieser
Weltordnung habe ich abgeschworen – sie ist prinzipiell entmachtet, seit Jesus am
Verbrecherkreuz der Römer starb und von Gott aus den Toten erweckt und ins Recht
gesetzt worden ist.

Du scheinst unter den Dingen dieser Welt etwas anderes zu verstehen:

„Ich hatte immer weniger Lust zum Beten und zum Lesen in der Schrift“.

Als ob es „weltlich“ sei, wenn man nicht so viel beten will. Tu ich auch nicht. Jesus
hat davor  gewarnt,  allzu exzessiv  zu beten, jedenfalls  keinesfalls  als  Pflichtübung
oder als Schau für andere. Oder als ob es „weltlich“ sei, die Lust am Lesen in der
Schrift zu verlieren. Naja, wenn du den Glauben nur als Pflicht siehst, dann meinst
du am Ende noch, du müsstest auch die Bibel auf eine ganz bestimmte Weise lesen.
Nicht mit dem Vertrauen eines Gotteskindes, das sich von der Schrift in die Freiheit
führen lässt,  sondern mit der Buchstabengläubigkeit  eines engstirnigen Schriftge-
lehrten, der Angst davor hat, den selbstgezogenen Zaun um das Gesetz zu übertre-
ten und dabei das wirkliche Leben verpasst.

Und was verstehst du unter dem „Kampf gegen die fleischlichen Lüste“, den du mit
immer weniger Überzeugung führtest und am Ende ganz aufgabst? Lerne aus der
Schrift, dass Gott nicht prüde ist. Er hat zum Beispiel nie etwas gegen die sogenann-
te Onanie gesagt. Onan hatte ein Problem mit der Institution der Schwagerehe und



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 8

praktizierte den Coitus interruptus, weil er keine Lust hatte, seinem Bruder einen le-
gitimen Nachkommen zu verschaffen; das war  sein Verstoß gegen den Geist  der
Tora.

Gott ließ es auch zu, dass eine Sammlung sehr erotischer Liebeslieder in die Bibel
aufgenommen wurde, das Hohelied Salomos. Gott hat etwas gegen Unzucht, weil
durch sie Menschen sich und andere zu bloßen Objekten der Begierde machen. Er
hat etwas gegen Vergewaltigung und gegen die Vergöttlichung der Sexualität. Er hat
etwas gegen Ehebruch, weil die Treue seine hervorstechendste Eigenschaft ist, die
er uns Menschen offenbart hat, und weil Menschen in ihren intimen Beziehungen
ohne Vertrauen und Treue verraten und verkauft sind.

Weiter schreibst du:

„Ich redete mir ein, dass Gott unendlich viel Geduld mit mir habe und viel
Verständnis für meine Schwachheiten; dabei belog ich mich jedoch selber,
denn die Heiligen Schriften reden ja von einem ganz anderen Wesen Got-
tes.“

Ich  denke,  dass  du dich nicht  damit  belogen hattest,  sondern indem du jetzt  so
denkst, missverstehst du die Schriften gründlich. Die Ungeduld Gottes in der Schrift
bezieht sich auf das, was in der Tat böse und menschenfeindlich ist: Ausbeutung,
Unterdrückung,  Vergewaltigung,  Mord,  Rufmord,  unterlassene  Hilfeleistung.  Ich
nehme an, dass du nicht Schuldgefühle hast wegen solcher Taten, sondern dass du
dich quälst mit Dingen, von denen du nicht verstehst, dass sie dir verboten sind, und
die du mit schlechtem Gewissen tust, zwanghaft, ohne sie zu genießen, wie eine
Sucht.

Nein, du bist nicht von Dämonen besessen (es sei denn, du verstehst unter einem
Dämon eine zwanghafte Neurose, für deren Behandlung erst im 20. Jahrhundert ein
Mann jüdischer Abstammung einige Ideen haben wird).  Ich würde dir  raten, mal
über  die  Maßstäbe  nachzudenken,  an  denen  du  misst,  was  „Sünde“  ist.  Wenn
Schuldgefühle auch nach wiederholten Beichten nicht verschwinden, liegt das häufig
daran, dass man etwas Unmögliches meinte tun zu müssen, zum Beispiel wenn ei-
nem etwas Normal-Menschliches verboten wurde. Manchmal ist es auch leichter,
sich schuldig als machtlos zu fühlen.

Abgesehen davon bin ich nicht begeistert von deinen sogenannten „Brüdern“, die
dir in deiner seelischen Not nur noch mehr Druck gemacht haben, statt dir in deinen
Glaubenszweifeln verstehend und verständnisvoll  beizustehen. Ich habe den Ver-
dacht, dass du da in eine ganze Gemeinde von zwanghaften Christen hineingeraten
bist, die unter einem geistlichen Leben die Absage an eine missverstandene Fleisch-
lichkeit verstehen.



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 9

Ich glaube, da hast auch du den Paulus missverstanden. Denn sein Bekenntnis: „Das
Wollen ist bei mir vorhanden, aber das Vollbringen dessen, was recht ist, finde ich
nicht“, bezieht sich gar nicht auf körperliche Lüste, sondern auf die Unmöglichkeit, in
dieser römischen Weltordnung der Kriegsgewinner und nach unten Tretenden kon-
sequent nach der Tora zu leben. Paulus findet im Vertrauen auf den Messias Jesus
das große Dennoch: dort am Kreuz hat Jesus ein Loch in die Weltordnung gemacht.
Und Paulus erteilt jedem Besser-und-größer-sein-Wollen als andere Menschen, egal
ob auf politische oder fromme Weise, im Vertrauen auf Jesus eine Absage.

Glaube zwischen Anfechtung und Wunder

Deine Untersuchungen,

„ob es außer dem Glauben wirklich noch einen gewichtigen Unterschied
gibt zwischen einem Gottlosen und einem Jünger Jesu“,

werfen ebenfalls ein bezeichnendes Licht auf die christliche Gruppierung, in der du
deinen Glauben gelebt hast. Wer zum Beispiel behauptet,

„dass ein Kind Gottes ja ständig in einer innigen Gemeinschaft zu seinem
himmlischen Vater steht“,

kennt die Bibel nicht vollständig.

Da gibt es den durchaus gläubigen Weisen Kohelet (auch Prediger Salomo genannt),
der schon 200 Jahre vor der Geburt Christi erkannt hat, dass die Gerechten im Volk
Israel nicht „mit mehr Glück und Gelingen gesegnet werden als die Ungläubigen“,
wie du es für die Christen beklagst. Da gibt es einen Hiob, der eine sehr streitbare
Beziehung zum „Ewigen“ hat, den er als ungerechten Despoten anklagt – und dafür
bekommt er von Gott am Ende sogar Recht. Da gibt es einen Jesus, der definitiv ge-
sagt hat: „Mein Gott, warum hast du mich verlassen“, womit Jesus den Psalm 22 zi-
tiert hat, das heißt, diese Erfahrung war auch den alten Israeliten schon vertraut.

Umgekehrt  erfahren auch „Ungläubige“  durchaus  Gottes  Handeln,  manchmal  so,
dass sie dadurch zum Glauben kommen, manchmal so, dass sie dadurch vom hohen
Ross herunter müssen, manchmal so, dass Jesus vom Glauben der angeblich Ungläu-
bigen überrascht ist.

Und deine Erkenntnis,

„dass es ja auch bei den Gottlosen wundersame Krankenheilungen gibt,
häufig einfach nur bedingt durch Willenskraft und Selbstbeeinflussung“,

ist nicht gerade neu, denn schon in der Schrift steht, dass die Magier des Pharao
ähnliche Zauberkunststücke wie Mose mit seinem Stab zustandebrachten und dass
die Hexe von en-Dor ein gutes Medium war. Nicht jede Magie ist automatisch ein
Wunder Gottes.



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 10

Wunder Gottes müssen nicht in etwas Übernatürlichem bestehen. In der Schöpfung
Gottes ist gerade das Natürliche das Wunderbare, und zwar nicht nur dann, wenn
man es noch nicht erklären kann. Die entscheidenden Wunder Gottes bestehen dar-
in, dass die Tora mit ihrem Recht und ihrem Frieden, mit ihrer Barmherzigkeit und
ihrer Freiheit sich durchsetzt, dass Menschen Vertrauen zu Gott, zu sich selbst, zum
Leben und zum Nächsten finden, dass sie Liebe erfahren und Liebe üben.

Manchmal sind Wunder Gottes auch schrecklich, wenn sie nämlich etwas durchkreu-
zen, was wir für wünschenswert halten. Nicht jedes Wunder ist eine Wunscherfül-
lung, aber wenn ein Wunder eine Wunscherfüllung ist, spricht das nicht dagegen,
dass es trotzdem ein Wunder sein könnte.

Dass nicht alle Gebetswünsche erfüllt werden, dafür gibt es keine einfache Erklä-
rung. Ich erinnere wieder an Hiob, dessen Klagen zunächst auf taube Ohren stoßen.
Die Erklärung, Gott habe in einer Wette mit Satan ihn auf die Probe stellen wollen,
befriedigt letztendlich nicht. Die Bibel beharrt darauf, dass es rechtens ist, Gott an-
zuklagen und auf seinen Willen anzusprechen, der Gerechtigkeit und Frieden und
Freiheit und Liebe für die Menschen will. Jesus lebt seine Überzeugung, dass letzten
Endes der das Leben gewinnen wird, der im Extremfall bereit ist, es loszulassen und
hinzugeben – nicht aus Liebe zum Tod, sondern aus Liebe.

Zweifel an der Vorherbestimmung des Glaubens und an der ewigen Verdammnis

Deine ersten Zweifel, die sich an den christlichen Glauben an solchen richten, bezie-
hen sich auf zwei Fragen:

„Wenn der Glaube eine Gabe Gottes ist, warum hat Gott diesen Glauben
nicht auch den anderen Menschen geschenkt?“

Weißt du, Demas, diese Frage geht am Wesen des Glaubens vorbei. Wer glaubt, der
glaubt selber, der hat sich dafür entschieden, und zugleich weiß er, dass dieser Glau-
be keine eigene Leistung, sondern ein Geschenk ist. Ich kann mir auf meinen Glau-
ben nichts einbilden. Der Glaube ist Entscheidung und Geschenk zugleich.

Dein Problem entsteht dort, wo ein bestimmtes Konzept von Glauben mit einem be-
stimmten Konzept von der ewigen Verdammnis gekoppelt wird. Glaube ist Gottver-
trauen und damit in eins eine Lebenshaltung, die an der Tora ausgerichtet ist. Um
Glauben in diesem Sinne ging es Jesus. Wer sich von der Quelle des Lebens trennt,
geht verloren, so wie einer, der aus einer guten Wasserquelle nicht trinkt, obwohl er
es könnte, verdurstet. Jesus hatte nie im Sinn, den Glauben als eine persönliche Lie-
besbeziehung zu sich selbst zu fordern und davon das ewige Leben abhängig zu ma-
chen. Nach Jesus hängt das Leben von Barmherzigkeit ab, von der Barmherzigkeit,
die man empfängt und die man verschenkt.  Er freute sich über jeden Goj  (jeden
Menschen aus den nichtjüdischen Völkern), der sich in die Erfüllung der Tora mit
hineinnehmen ließ.



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 11

Im Gericht wird jeder (egal ob Jude oder Goj, ob Christ oder Nichtchrist) nach den
Werken der Barmherzigkeit gerichtet, das ist die Meinung Jesu und auch die Mei-
nung des Paulus – und wer damit Probleme hat unter den Bedingungen dieser Welt-
ordnung und der eigenen Unzulänglichkeiten, der findet in Jesus einen Anwalt und
Bewährungshelfer, einen Sündenbock, der uns hilft, mit unserer Sünde, ohne sie zu
verharmlosen, ins Reine zu kommen.

Mit dem Konzept der ewigen Verdammnis habe ich auch meine Probleme. Jesus war
Jude, und in der ganzen Schrift, die er kannte, kommt das Wort „Hölle“ (Gehenna)
nicht vor.  „Hades“ heißt etwas anderes: Scheol,  Totenreich, das war nicht etwas
Ewiges, etwas durchaus zu Überwindendes, aus dem der von den Toten erweckte
Christus  die  dort  Gefangenen herauszuholen  imstande  ist.  In  den messianischen
Schriften hat es etwa 20 Mal das Wort „Hölle“, sehr viel seltener als das Wort „Him-
mel“. Wer die Hölle als Drohung einsetzt für die, die nicht glauben möchten, verzerrt
also die Stoßrichtung der Schrift gewaltig. Es geht um die Einladung zum erfüllten
Leben unter dem Himmel, mit der Tora, auf der Erde, ein Leben, das durch den Tod
nicht zerstört wird. Um das Jenseits brauchen wir uns keine Sorgen zu machen. So
einfach sehe ich das.

Deine Kritik an der grausamen Vorstellung eines Gottes, der Menschen, die ihm trot-
zen, entweder ewig leiden lässt oder durch Folter gefügig macht, teile ich voll und
ganz. Ein solcher Gott wäre nicht Gott, sondern der schlimmste aller Teufel.

Deine Frage:

„Warum hat Er nur uns auserwählt und nicht gleich auch alle Menschen
auf einmal errettet?“

ist schwer zu beantworten. Ist die Antwort der Schrift nicht die, dass wir so „im Licht
wandeln sollen“, dass wir durch unsere Ausstrahlung auch andere zum Glauben ein-
laden? Erwählung ist ja nicht die Auszeichnung einer Elite, sondern die Beauftragung
zu einem Dienst an anderen.

Du fragst:

„Warum hat Er in der Schöpfung überhaupt uns der Gefahr ausgesetzt,
dass der Mensch in Sünde fallen konnte und dadurch sein ewiges Glück
verlöre?“

Darauf gibt es nur die Antwort, dass der Mensch nicht Mensch auf dieser Erde wäre,
wenn es anders wäre. Der Mensch erfährt sich als Mensch im Unterschied zum Tier,
indem er ethisch handeln kann und daran – ohne Gottvertrauen – immer wieder
scheitert. Er sehnt sich nach Frieden und Gerechtigkeit, bringt aber viel besser Krieg
und Ausbeutung zustande – bis hin zu solchen perfekt durchorganisierten globalen
Systemen wie dem Römischen Reich. Die Bibel bringt Gott als den Anwalt derer zur



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 12

Sprache, die keine Stimme haben, Gott „sieht“ das Unrecht und bringt Menschen in
Bewegung, die Befreiung in Gang setzen. Mit Gottvertrauen kann der Mensch sich
an der Tora orientieren und seine Freiheit bewähren.

Dass du zweifelnde Fragen stellst wie Hiob oder Thomas, spricht für dich; dass deine
Glaubensbrüder  dieses  Fragen  abqualifizierten,  spricht  gegen  sie.  Denn  du  hast
Recht: Kinder sind von Jesus nicht deswegen uns als Vorbild hingestellt worden, weil
sie nicht fragen würden (wer kann soooo penetrant „Waaaaruuuum?“ fragen, wenn
nicht ein Kind im Fragealter?), sondern weil sie darauf angewiesen sind, auf ein un-
bedingt zuverlässiges Gegenüber vertrauen zu können und dies auch tun.

Gottes Heil für alle Menschen

Deine Gedanken über Gottes Heil für alle Menschen hast du selbst als eine Art Of-
fenbarung Gottes an dich selbst erfahren:

„Mir war, als ob Gott selbst sich aufgemacht hätte, um mir den richtigen
Weg zu weisen.“

Ich kann verstehen, dass dir ein Stein vom Herzen fiel, als du erkanntest, dass deine
ständigen Gedanken an Hölle und Verdammnis und Ausschluss vom Heil unnötig wa-
ren:

„Auf einmal wusste ich, dass Gott alle Menschen liebt und in Sein Heil mit
eingeschlossen hat. Ich sah in den Ungläubigen keine Hunde und Schweine
mehr, sondern meine Brüder und Schwestern, die von Gott genauso ge-
liebt werden wie ich.“

Was ich nicht ganz verstehe, ist der Widerspruch, den du bei deinen „Brüdern“ er-
fahren hast. Sie scheinen wirklich ein sehr exklusives Christentum zu vertreten und
die Universalität der Liebe Gottes zu übersehen. Kennen sie denn nicht das Wort aus
1. Timotheus 2, 4?

Gott will, dass alle Menschen gerettet werden und sie zur Erkenntnis der
Wahrheit kommen.

Kennen sie nicht das Wort des Paulus in Römer 11, 26?

So wird ganz Israel gerettet werden, wie geschrieben steht: Es wird kom-
men aus Zion der Erlöser; der wird abwenden alle Gottlosigkeit von Jakob.

Im einzelnen könnte man viel darüber diskutieren, ob es wirklich eine so klare Stu-
fenfolge gibt vom Judentum zum Christentum und zu einer noch vernünftigeren Re-
ligion. Aufklärung war manchmal auch sehr unaufgeklärt, das Judentum in seinen
Gesetzen viel bodenständiger und vernünftiger, als du annimmst, und Christen kön-
nen manchmal sehr engstirnige und heuchlerische Schriftgelehrte sein.



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 13

Ich stimme deinen Ausführungen in der Weise zu, dass auch ich denke: Menschen
müssen sich in ihren Anschauungen von Gott der menschlichen, politischen, religiö-
sen usw. Ausdrucksformen bedienen, die sie nun mal haben, und die sind immer un-
vollkommen. Ob wir diejenigen sind, die es perfekt schaffen, von Gott zu reden, be-
zweifle ich, aber Gott ist immer größer und barmherziger als unsere Vorstellungen
von ihm – und wenn er es will, schafft er es immer wieder neu, sich uns – und jedem
in der Welt auf seine Weise – zu offenbaren.

Nur in einem widerspreche ich dir: Es mag sein, dass Gott sich „aller bestehenden
Religionen bedient“, um sein Ziel zu erreichen, und doch kann es sein, dass er nicht
unter allen Umständen will, „dass jeder einzelne in seiner eigenen Religion äußerste
Treue beweist“. So hat es ja im Buddhismus auch eine kritische Wendung dem Hin-
duismus gegenüber gegeben, ähnlich wie das Christentum aus dem Judentum her-
aus entstanden ist. Welche Religion „Recht“ hat, das ist von uns nicht zu entschei-
den; wir haben von Jesus gelernt, nicht über fremde Menschen und Religionen zu
richten, sondern daran zu denken, dass wir an der Tora Gottes, wie sie in Christus er-
füllt worden ist, gemessen werden.

Die Bibel – ihre Inspiration als menschliches Buch

Ich widerspreche dir also insofern, als ich keinen grundlegenden Widerspruch zwi-
schen deiner Haltung und den recht verstandenen „Aussagen der Heiligen Schrift“
erkenne. Du hast in der Gemeinde deiner Brüder gelernt, dass derjenige, der mit
dem Wort der Schrift so lebendig auslegend umgeht, wie es Jesus, aber auf ihre Wei-
se auch die Rabbinen zu tun pflegten,

„dem Worte Gewalt antun und es auf unzulässige Weise dehnen“.

So etwas hat man auch Jesus vorgeworfen, als er das Sabbatgebot neu auslegte,
oder dem Paulus, als er neue Vorstellungen über das Ende bzw. die Erfüllung des Ge-
setzes in die Auslegung der Tora einführte.

Die Lehre von der buchstäblichen Inspiration der Schrift teile ich schon deswegen
nicht, weil ich spätestens von Jesus gelernt habe, dass „der Buchstabe tötet“. Und
nur die Inspiration Gottes selbst, die auf mich durch diejenigen gewirkt hat, die ich
als  Zeuginnen  und  Zeugen  der  Frohen  und  Befreienden  Botschaft  gehört  habe,
macht lebendig. Unfehlbar ist nicht die Schrift, was ist das überhaupt für ein merk-
würdiges Missverständnis:  als  ob Jesus nicht  deutlich genug gemacht hätte,  dass
Verfehlung etwas ist, was die ganze Haltung eines Menschen, ja die Verfassung der
ganzen Weltordnung angeht. Diese Verfehlung in Ordnung zu bringen, ist Jesus in
die Welt gekommen, nicht um eines wortwörtlich zu glaubenden und abzuschrei-
benden Buches willen.



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 14

Natürlich ist die Schrift

„– unter Gottes Zulassung und Kontrolle – ein vom menschlichen Geist ge-
schriebenes  Buch,  das  den  geistigen  Einflüssen  ihrer  Zeit  unterworfen
war“

und ist. Was denn sonst? Wie sollten Menschen dieses Buch sonst verstehen, auf
sich beziehen, in ihr Leben übersetzen können? Ich habe kein harmonisches Bild von
dem Buch, das allerdings ein kostbares Geschenk Gottes an uns ist, und zwar gerade
weil es die unzähligen Brüche widerspiegelt, unter denen Menschen in dieser Welt-
ordnung und in der Zerrissenheit ihrer Existenz leben.

Deine erste Liebe zur Bibel scheint übrigens auch ein wenig vom Blick durch eine ro-
sarote Brille gefärbt gewesen zu sein, hattest du doch

„beim Lesen der Schriften festgestellt, dass sie mir eine harmonische Er-
klärung für alle Lebensbereiche bieten, sowohl für solche, die meiner eige-
nen Realität und Wahrnehmung nahe kommen, als auch solchen, die au-
ßerhalb meines Wissens  und meiner Erfahrung stehen,  z.  B.  das Leben
nach dem Tod. Das biblische Weltbild klang mir einfach und plausibel.“

Schön und gut, aber musstest du nicht irgendwann bemerken, dass die Bibel so har-
monisch nun auch wieder nicht ist – und zwar eben weil sie ein realistisches Buch
über die Menschenwelt unter dem Himmel Gottes ist?

Warum du einen Gegensatz konstruierst zwischen deinem auf Nachdenken gegrün-
deten Akzeptieren der Schrift und dem Wirken des Heiligen Geistes, verstehe ich im-
mer noch nicht.  Wie ich oben schon sagte, widerspricht sich beides nicht.  Ja, ich
gehe sogar so weit zu sagen, dass ein Glaube gegen deine Vernunft ein absurder
Glaube wäre, der nichts mit dem Heiligen Geist zu tun hätte. Wenn du im Nachhin-
ein festgestellt hast, dass dein

„Glaube nichts anderes als die Annahme von angebotenen Wunschvorstel-
lungen war, die unserem Einbildungsvermögen erwachsen“,

dann würde ich daraus den Schluss ziehen, dass dein Glaube mit dem in der Schrift
gemeinten Glauben nicht viel zu tun hat, denn Glaube vollzieht sich dort oft genug
gegen die Wunschvorstellungen der Beteiligten und hat viel mehr mit dem Ziel von
Recht und Frieden unter den Menschen zu tun als mit persönlichen Wünschen. Und
vom Heiligen Geist gewirkt scheint mir ein Wunscherfüllungsautomatismus-Glaube
auch nicht zu sein, so leid mir das tut.

Wenn du Zeus  und seine Götterfamilie  in  einem Atemzug mit  Adonaj  („meinem
Herrn“, wie wir den unaussprechlichen Gottesnamen JHWH umschreiben) nennst,
dann irrst du gewaltig. So weit haben sich also die Heidenchristen schon von den Ju-
den entfernt, dass sie den Einen Gott und seine Geschichte der Befreiung aus der



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 15

Despotie von Königen und ihren Gottheiten in einen Topf werfen mit den Götzen,
die nichts als ins Unermessliche projizierte menschliche Leidenschaften verkörpern.

Ja, auch Adonaj wird mit menschlichen Zügen dargestellt, aber er ist kein egoisti -
scher, despotischer Gott. Er wirkt manchmal so, weil sein Eifer für die Befreiung und
sein Hass gegen alle Sklaverei und seine Leidenschaft für den Schalom seines Volkes
inmitten der Völkerwelt sich nicht mit der Weltordnung vertragen, die den Völkern
seit Generationen mit Gewalt aufgepfropft worden ist.

Richtig, dieser Gott widerspricht auch meinem Harmonieverständnis; aber ich habe
eingesehen, dass Harmoniesucht nicht immer dem Frieden dient. Jesus wollte Frie-
den, nicht Harmonie. Der Unterschied besteht in einer Feindesliebe, die gefährlich
für den werden kann, der sie übt, während der Harmoniesüchtige (ich weiß, wovon
ich spreche!) mitschuldig wird am System, indem er sich heraushält. Der jüdische
Gott ist kein anderer als der christliche; in den alten Schriften strahlt Gott genauso
viel Wärme und Geborgenheit aus, wie umgekehrt auch in den neuen Schriften sei-
ne Härte gegenüber der Verfehlung der Barmherzigkeit zu finden ist.

Ungereimtheiten in der Schrift

Dass es in den Erzählungen der Bibel historische Ungenauigkeiten gibt, weiß ich, und
ich sehe darin kein Problem. Die Bibel will kein Geschichtsbuch sein, sondern sie will
in die Freiheit der Kinder Gottes führen. Dazu benutzt sie Gedichte und Gebete, Be-
richte und Dichtungen, Gleichnisse und Symbole.

Was die historische Genauigkeit angeht – denk doch mal nach: Ich habe selber auf-
geschrieben, was ich im Laufe der letzten 40 Jahre von verschiedensten Leuten über
ihre Begegnungen mit Jesus erfahren habe, und ich hätte verzweifeln müssen, wenn
es mir darum gegangen wäre, was nun genau passiert ist. Denke nur an die Zahl de-
rer, die bei der großen Speisung sattgeworden sind: waren es nun 4000 oder 5000?
Ich hörte beide Zahlen, kann nicht ausschließen, dass Jesus mehrere Male so viele
Leute satt gemacht hat, aber vielleicht wurde die gleiche Geschichte auch wie eine
„stille Post“ beim Weitererzählen verändert.

Aber das Problem der historischen Genauigkeit ist  unbedeutend gegenüber einer
viel  schwerwiegenderen Anfechtung. Weißt du, worum es mir beim Aufschreiben
der Geschichte von Jesus ging? Du kannst dir nicht vorstellen, wie es mir und allen,
die aus Judäa und Galiläa stammen, zur Zeit geht: Im Jahr 67 färbte sich der See Ge-
nezareth rot vom Blut der Galiläer, die von den römischen Truppen ermordet wur-
den, als sie von Norden her auf Jerusalem zu marschierten. Im Jahr 70 liegt Jerusa-
lem in  Trümmern,  Tausende sind ums Leben gekommen; viele,  die  dachten,  der
Messias würde jetzt den römischen Grausamkeiten ein Ende bereiten und endlich
das verheißene Friedensreich aufrichten, sind bitter enttäuscht und fragen sich, ob
der Glaube an den Messias Jesus vielleicht doch eine Illusion ist.



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 16

Wenn du mein Evangelium liest, dann wirst du feststellen, dass ich es nicht gewagt
habe, eine ausgemalte Auferstehungsgeschichte mit Erscheinung des Auferstande-
nen usw. ans Ende zu stellen. Ich kenne welche, natürlich, wer kennt sie nicht. Pau-
lus hat ja behauptet, dass 500 Brüder auf einmal Jesus gesehen hätten. Ja, ich war
selber im leeren Grab, weiß aber nicht, was da „passiert“ ist. Zu sehen war nichts.
Drei Frauen kamen auch hin, aber die liefen verschreckt und entsetzt davon und
wagten nicht einmal den Jüngern etwas weiterzuerzählen. Und als sie es taten, da
tat man ihre Geschichten als Weibergeschwätz ab.

Es hat einige Zeit gedauert, als wir anfingen, aufzustehen aus unserer Gelähmtheit,
Niedergeschlagenheit und aus unserem Entsetzen, das zunächst nicht etwa geringer
wurde durch die Erkenntnis, dass Jesus wirklich auferstanden und wirklich der Mes-
sias war. Bevor der Heilige Geist uns Mut machte, die Konsequenzen dieser Erkennt-
nis auszuhalten, blieben wir alle ängstlich in den Mauern unserer Häuser verborgen.

Auferstehung, das hieß ja nicht einfach: Wiederbelebung eines Toten, sondern mit
Messias Jesus Aufstehen gegen eine ganze Weltordnung, und das sogar ohne Waf-
fen wie die Zeloten, wehrlos wie Jesus.

Als die christliche Gemeinde dann wuchs und wuchs, wurde die Stimmung immer
besser, und bald schossen auch die Auferstehungsgeschichten ins Kraut, es wird be-
stimmt noch Evangelien geben, die mehr davon überliefern als ich. Ich habe darauf
verzichtet, weil ich glaube, dass die Zeit des christlichen Überschwangs vorbei ist an-
gesichts des Untergangs von Jerusalem. Wenn sich die Auferstehung des Messias Je-
sus und unser Aufstehen nicht dort bewährt, wo wir leben, hier und jetzt, angesichts
des Blutvergießens und der Trümmer, angesichts von Krankheit und Armut, Unfrie-
den und Unfreiheit, dann nützt uns keine noch so triumphale Auferstehungserzäh-
lung.

Schon damals habe ich die Frauen nach Galiläa zurückgeschickt, wo sie und die Jün-
ger hergekommen waren,  dort  sollten sie  den Spuren ihres  und unseres Lehrers
nachspüren. Heute bin ich noch überzeugter als damals, dass wir Jesu Auferstehung
nirgendwo deutlicher bezeugt finden als in den Spuren seines irdischen Lebens auf
den Straßen zwischen und um Galiläa,  Samaria und Judäa. Und mein Evangelium
habe ich so geschrieben, dass das immer deutlich bleibt. Auf dem Blutsee Geneza-
reth ist  Jesus den Jüngern als  Tröster  und Auferstandener erschienen. Lies  mein
Evangelium und du findest nicht den Willen zur absoluten historischen Genauigkeit,
sondern den Willen, herauszuarbeiten, wie der Messias  Jesus in die verborgenen
Tiefen dieser Weltordnung eintauchte, um sie von der Tora Gottes her von innen
heraus zu überwinden.

Kannst du dich nicht darauf einlassen, dass Ungereimtheiten in der Schrift bei einem
von so unterschiedlichen und so fehlbaren Menschen verfassten Buch normal sind?
Löse dich doch von der Verbalinspirations-Knute deiner „Brüder“ und blicke unbe-



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 17

fangen vom lebendig-machenden Geist her auf die Schrift, statt vom tödlichen Buch-
stabenglauben. Der Heilige Geist lässt durchaus zu, dass sich sogar ein Paulus ver-
plappern kann.

Dass du als Grieche reichlich phantasielos bist und mit der orientalischen Lust an bil-
derreicher Sprache nichts anfangen kannst, will ich dir nicht verdenken. Aber bitte
nimm solche Worte, wie vom Bergeversetzen, von Handabhacken und Augenausrei-
ßen nicht wortwörtlich. Ich weiß, dass Jesus nicht wollte, dass lauter einäugige oder
einhändige Jünger in dieser Welt herumlaufen. Er hat in krassen Bildern deutlich ma-
chen wollen, wie einschneidend das Vertrauen auf die Tora Gottes uns in unserem
Leben herausfordert,  welche  Berge von  Verzweiflung  und Hoffnungslosigkeit  der
Glaube zu versetzen imstande ist, in welche Konflikte auch mit der eigenen Familie
uns das Bekenntnis zu Jesus Messias verstricken kann.

Einen Widerspruch zwischen Paulus und Jakobus sehe ich insofern nicht, als ich auch
von Paulus weiß, dass jeder vor dem Richterstuhl Gottes an seinen Werken gemes-
sen wird (2. Korinther 5, 10), aber Tatsache ist, dass derjenige, der im Vertrauen zu
Gott frei geworden ist zur Barmherzigkeit, auch mit sich selbst barmherzig umgehen
und Barmherzigkeit im Gericht erwarten darf. Der Unbarmherzige ist jetzt schon in
der Hölle und muss gar nicht erst irgendwo hineingeworfen werden, wo immer das
sein soll.

Von den Johannesleuten weiß ich nicht so viel, sie leben vor allem in der Auseinan-
dersetzung mit der Gnosis und denken auch in gnostischen Denkmustern, die mir
wenig vertraut sind. Aber der Gedanke, aus Gott geboren zu sein und die eigene Ret-
tung geschenkt zu bekommen wie ein Kind, gefällt mir gut. Warum sollte niemand
gerettet werden, wenn man das Geschenk der Neugeburt aus Gott nur auspacken
und nichts weiter tun muss, als es im eigenen Leben zu entfalten?

Recht hast du, wenn du Paulus und Juden überhaupt als „Künstler der Exegese“ be-
zeichnest. Du liegst auch damit richtig, dass die Überlieferungen der Bibel, von so
vielen einzelnen Männern und Frauen zusammengetragen und aufgeschrieben, nicht
ohne Irrtümer sind. Es stimmt auch von der Stoßrichtung her, was du von dem „Va-
ter“ schreibst, vom Aufschreiben der mündlichen Erzählungen, von der Ergänzung
durch eigene Überlegungen, allerdings nicht unbedingt, um „den Wert der Berichte
zu heben“, sondern um in veränderter Zeit die Aussagen neu auf die Gegenwart aus-
zurichten.

In einem irrst  du dich: Juden haben viel  mehr Ehrfurcht vor  alten Texten, als  du
denkst: Deshalb wurden eben „bestehende Ungereimtheiten“ gerade nicht überall
„aus dem Text herausgenommen“, sondern stehengelassen, um dem Leser die Ent-
scheidung über die Wahrheit des Textes und seine eventuell verborgenen Tiefen zu
überlassen. Dein Zitat aus Psalm 12, 7 über die sieben Mal geläuterten Worte Gottes
finde ich einfach treffend.



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 18

Die Botschaft Gottes: Recht und Freiheit auch für die „kleinen Leute“

Deine Interpretation des Sündenfalls  krankt daran, dass du den Symbolgehalt der
Geschichte nicht erkennst. Nicht der Schreiber des Genesisbuches, sondern du un-
terstellst Gott,

„er habe den Menschen zur Einfalt und Schwachsinnigkeit erschaffen“.

Nein, Gott ist nicht missgünstig, sondern die geniale Erzählung von der Diskussion
Evas mit der den Abgrund des Todes und des Nichtseins verkörpernden Schlange
verdeutlicht, worin die Gratwanderung jedes Menschen besteht, der von einem ihm
wohlwollenden Gott als freies Geschöpf geschaffen worden ist. Da, wo der Mensch
seine Geschöpflichkeit und sterbliche Begrenztheit nicht als Gottesgeschenk anzu-
nehmen in der Lage ist, sondern sich an die Stelle Gottes setzen und unbegrenztes,
übermenschliches Leben erlangen will,  verspielt  er auch das,  was er hat.  Es geht
nicht um das Thema Einfalt, sondern um das Thema Vertrauen.

Der Neid,  den du Gott  unterstellst,  ist  das Thema, das im Gespräch mit  Eva die
Schlange aufbringt; berechtigt wäre dieser Vorwurf, wenn die Menschen in der Lage
wären, wie Gott zu sein, oder wenn Gott ein allzumenschlicher Gott in der Art der
griechischen Götterlandschaft wäre, der mit den Menschen um die Früchte des Gar-
tens wetteifern würde.

Einen einzigen Baum hat Gott den Menschen verboten, einen, von dem zu essen ih-
nen schaden würde, ausgerechnet von dem müssen sie essen, statt sich an allen an-
deren gütlich zu tun, die ihnen erlaubt sind. Vielleicht gehört es zum Menschsein,
diese Erfahrung des Scheiterns an Gut und Böse zu machen; es gehört aber auf je-
den Fall  zum Gottsein,  dass sein Interesse dahin geht, dass die Menschen dieses
Scheitern im Lauf der Menschheitsgeschichte und des einzelnen Menschenlebens
überwinden.

In einem muss ich Paulus vor dir in Schutz nehmen: Er lehrt keineswegs,

„dass Gott ein Gott der Dummen und Zurückgebliebenen sein will“.

Er lehrt eine Weisheit,  die über die Weisheit  dieser Weltordnung, dieses Kosmos
hinausgeht, wie sie von Griechen und Römern seit Jahrhunderten gelehrt wird, als
ob die Schönen, Reichen und herrschenden Schichten diese Welt unter sich auf ewig
aufteilen dürften, und das alles auf dem Rücken der versklavten Mehrheit aller Men-
schen.

Klar soll  der Mensch aus seiner geistigen Finsternis heraustreten und „Recht und
Wahrheit“ erkennen. Aber worin besteht Recht und Wahrheit? In der Freiheit für die
Besitzenden und Gebildeten, ihre Privilegien zu bewahren? Oder in Recht und Frei-
heit auch für die „kleinen Leute“? Was für Griechen Torheit und für Juden ein Ärger-
nis ist, das ist für Paulus das Wort vom Kreuz – dass der gekreuzigte Jesus der Messi -
as sein soll, dass er die herrschende Weltordnung von Grund auf überwunden hat.



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 19

Paulus spekuliert nicht wie Sokrates als Philosoph über die Möglichkeiten der Er-
kenntnis, sondern ihm geht es darum, welche Weisheit sich politisch durchsetzen
soll und wird: die Weisheit des hellenistisch-römischen Kosmos oder die Torheit des
Kreuzes Jesu. Es mag naiv gewesen sein von Paulus, wenn er annahm, dass die einfa-
chen und von mir aus auch einfältigen Menschen bei Gott endlich auch einmal eine
Chance haben sollten. Er nahm den Hochmut derer aufs Korn, die sich nur deshalb
ihre Bildung leisten können, weil andere für sie die Drecksarbeit machen.

Ich kenne sehr viele behinderte Menschen und andere „einfach gestrickte“ Men-
schen, die durch das Evangelium in ihrer Würde aufgerichtet worden sind und des-
halb glauben, aber nicht weil sie leichtgläubig sind. Leichtgläubigkeit hat mit Aber-
glauben zu tun, nicht mit dem Evangelium der Befreiung.

Dass die Athener Paulus in der Weise missverstanden mögen, wie du es sagst, geste-
he ich zu. Sie fanden bei ihm keine philosophisch-logisch ausreichenden Beweisgrün-
de. Allerdings hat er auch nicht auf Grund seelisch-religiöser Wunschvorstellungen
einen solchen Eifer an den Tag gelegt. Es war eine politisch-religiöse Umwälzung, die
Paulus im Sinn hatte und auf deren Weg er gegen seinen Willen durch eine Vision
des auferstandenen Jesus Messias geführt wurde.

Du hast Recht:

„Unsinniges und Widersprüchliches kann nicht einfach mit dem Heiligen
Geist geheiligt werden.“

Aber du hast auch Unrecht: Nicht alles, was wahr ist, kann von allen Menschen nach-
vollzogen werden. Es gibt Wahrheit, die gelebt werden muss, auf die man sich mit
seiner ganzen Haltung einlassen muss. Vertrauen kann man nicht „wissen“, auf Ver-
trauen kann man sich nur einlassen, dazu muss man Kontrolle loslassen. Alles auf die
eine Karte des gekreuzigten Messias Jesus zu setzen, dass er die Weltordnung des
Hasses und der Unterdrückung besiegt hat, ausgerechnet er, dazu gelangt man nicht
durch wissenschaftliches Vorgehen, sondern durch das Wagnis des Vertrauens. Das
schließt nicht aus, sondern ein, dass man sich über dieses Vertrauen nachdenkend
verantwortet.

Die Karikatur, die du vom sonntägliches Gottesdienst in einer fernen Zukunft ent-
wirfst, ist grauenvoll. Ich kann nur hoffen, dass es nicht so weit kommen wird, dass
tatsächlich

„das Evangelium immer und immer wieder den Gläubigen in einschläfern-
der Weise eingebleut wird, bis sie es in- und auswendig kennen.“

Aber was hast du für ein merkwürdiges Verständnis von Gebeten? Wie stellst du dir
denn das Hören auf Gott bei Mose oder Elia oder den anderen Propheten vor? Wo
sollen sie Gott denn gehört haben, wenn nicht in ihrem eigenen Geist, in ihrem eige-
nen Innern? Wenn eine Stimme für alle akustisch hörbar zu ihnen geredet hätte,



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 20

wozu wären dann die Propheten als Sprachrohr Gottes nötig gewesen? Wie hätte
man ihnen dann unterstellen können, vielleicht Lügenpropheten zu sein oder auf
wahnhafte Vorstellungen ihrer eigenen Innenwelt zu hören? Lügenpropheten oder
wahnkranke Menschen gab und gibt es ja in der Tag, und kein Prophet ist automa-
tisch vor Missdeutung gefeit. Außerdem vergisst du, dass die Propheten immer eine
absolute Minderheit innerhalb der Menschheit und auch des Gottesvolkes waren.
Die meisten Menschen erfuhren Gottes Anrede aus den Worten der Schrift oder im
betenden inneren Gespräch mit Gott.

Die naive Vorstellung,

„Gott würde heimlich auf der Lauer liegen, um zu testen, ob wir auch ja je-
den morgen brav unsere „stille Zeit“ im verschlossenen Kämmerlein ver-
richten, damit wir dafür einmal eine genaustem registrierte Belohnung be-
kommen“,

ist wirklich „wahnhafter Aberglaube“, da stimme ich dir voll zu.

Gott will den aufrechten Gang seiner Kinder!

Du schreibst, du hättest von Paulus, als du ihm gegenüber deine Zweifel äußertest,
zur Antwort bekommen, dass nach der Lehre unseres Herrn Jesus

„alle  Menschen  verdammt  würden,  wenn  sie  nicht  an  das  Evangelium
glauben“.

Und du konntest den Gedanken nicht ertragen, dass Menschen

„dafür büßen sollen, dass sie sich geirrt haben, dass sie nicht den ‚richtigen
Glauben‘ von Gott empfangen haben, dass sie mit dem Verstand, den Gott
ihnen gegeben hat, nicht erkannt haben, dass unter den vielen Glaubens-
arten nur eine die richtige und wahre ist.“

Ich vermute, dass ihr schlicht aneinander vorbeigeredet habt. Worum es Jesus und
Paulus ging, war Gottes guter und befreiender Wille für die Menschen, seine Tora
des Rechtes und der Freiheit und des Friedens für alle Menschen. Beide hatten er-
kannt, dass Menschen unter den Bedingungen des Menschseins in einer Weltord-
nung der Raffgier die Forderungen der Tora nicht vollkommen erfüllen können – und
die Folgen dieser Verfehlung der Tora ist ein Leben schon hier und jetzt in der Hölle.
Gott will die Freiheit der Menschen, nicht ihr zu-Kreuze-Kriechen. Gott will den auf-
rechten Gang seiner Kinder; er ist kein

„willkürlicher, grausamer, eitler und eifersüchtiger Despot, unter dessen
Schreckensherrschaft nur eine kleine, ihm ergebene Elite begünstigt wird,
der aber alle Menschen verdammt, die ihm nicht bedingungslosen Gehor-
sam erweisen“.



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 21

Ich sage noch einmal: Wer Gott zu einem solchen Despoten macht, malt den Teufel
an die Wand und nicht ein Bild von Gott.

Die philosophische Kritik an der Gottesgerechtigkeit,  wie du sie von Epikur schil-
derst, ist genial, weil man ihr nicht gut widersprechen kann. Aber selbst du sagst,
dass du an Gott glaubst. Warum bist du kein Atheist, wenn Epikur dir doch bewiesen
hat, dass Gott nicht existiert, weil er entweder schwach oder missgünstig oder bei-
des ist?

Paulus ist an philosophischen Spitzfindigkeiten nicht interessiert, sondern nur daran,
dass er von Gott bzw. seinem Messias Jesus aus seinem bisherigen Leben herausge-
rufen wurde, um den NAMEN, dem er bereits von Kindheit an zu dienen meinte, nun
von seiner Erfahrung mit dem Messias her auf neue, befreiende Weise zu dienen.
Woher die Übel kommen, ist für ihn letzten Endes nicht erklärbar; entscheidend ist,
dass Gott sie beseitigen will und dazu Menschen wie den Messias Jesus und seine
Nachfolger braucht. „Woher kommen die Übel in der Welt?“ Für uns sind eigentlich
nur die interessant, bei deren Beseitigung wir ein bisschen helfen können.

Ob du den Philosophen der Zukunft mit seiner „besten aller möglichen Welten“ rich-
tig verstanden hast, lasse ich mal dahingestellt sein; bleiben wir doch lieber bei der
Tora und ihrem Schöpfungshymnus, in dem Gott selbst die Güte der Schöpfung be-
singt – und in der Tat ist die Schöpfung ein Lebensraum für Pflanzen, Tiere und Men-
schen, der genial aufgebaut ist und offen für Konzepte wie Freiheit, Solidarität, Frie-
den usw., die in einem vertrauensvollen Bund zwischen Gott und den Menschen ihre
Erfüllung finden können.

Deine Spekulationen über bessere Welten ohne die menschliche Freiheit zum Wi-
derspruch gegen Gott sind müßig; wir haben Freiheit, wir sind nun mal solche We-
sen und nicht anders konstruierte. Niemand kann sagen, warum Gott den ganzen
Aufwand betrieben hat, um diese Welt zu schaffen, um den Menschen in einem der
kleinsten aller Völker zu begegnen, um ihnen die Freiheit zu geben, sich gegen oder
für seine Tora zu entscheiden, um ihnen in Jesus Messias persönlich gegenüberzu-
treten. Du trittst für einen vernunftmäßig bewiesenen Glauben ein; aber du kannst
Gott nicht vernunftmäßig beweisen; seine Existenz erweist sich dort, wo versklavte
Menschen Befreiung erfahren und versklavende Menschen das Gericht.

Den Sühnetod Jesu hat Gott nicht „gebraucht“, um Genugtuung zu erfahren. In mei-
nem Evangelium kommt das Wort Sühne gar nicht vor. Hast du mal nachgesehen,
wie  selten es  überhaupt  in  den messianischen  Schriften vorkommt? Wo es  vor-
kommt, stehen im Hintergrund die jüdischen Vorstellungen von der Bedeckung der
Verfehlungen durch das Blut des Sündenbockes. Schon das war kein magisches Ritu-
al  der Reinwaschung von Sünden gewesen, sondern eine drastische Symbolhand-
lung, um dem Volk am Versöhnungstag vor Augen zu führen, welche tödlichen Fol-
gen jede Verfehlung gegen die Tora hat.



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 22

Der letzte Sündenbock, der getötet und in die Wüste geschickt wurde, war der von
Gott gesandte Messias selbst; sein Tod war nicht von Gott veranlasst, um die ver-
letzte Ehre eines tödlich beleidigten Tyrannen wiederherzustellen, sondern zeigte in
krassester Weise, dass die Menschheit dieser im Gegensatz zur Tora eingerichteten
Weltordnung sogar dazu imstande ist, Gott selber aus dem Weg zu räumen. Getötet
wurde Jesus durch Menschen.

Sühnende Wirkung geht von seinem Tod aus, weil Gott wunderbarerweise aus dem
Bösesten Gutes entstehen lassen kann. Es geht nicht um ein von Gott inszeniertes
Passions-Spektakel; das Trauerspiel der Passion bringen wir Menschen ganz allein
auf die Bühne. Eher geht es um ein von Gott inszeniertes „Freudenspiel“, wenn der
Vorhang sich nach dem Karfreitag überraschend noch einmal für einen weiteren Akt
hebt.

Dass Grausamkeiten in der Schrift erwähnt werden, lässt auch mich nicht kalt. In den
Augen derer, die davon berichten, handelt es sich nicht um ungerechte Taten, son-
dern Reaktionen auf die Verfehlung der Tora. Allerdings glaube ich, dass Menschen,
wenn sie den Heiligen Zorn Gottes gegenüber dem Unrecht zu schildern versuchen
(zumal, wenn sie das im Rückblick auf Zeiten versuchen, die bereits einige Jahrhun-
derte zurückliegen) oft auch über das Ziel hinausschießen. Vielleicht ist dir auch auf-
gefallen, dass Jesus niemals vom „Herrn der Heerscharen“ geredet hat und auch kei-
nen Krieg Adonajs gegen seine Feinde gefordert hat. Jesus verkörpert die Einsicht,
dass Gottes Rachefeldzug gegen die Sünde einen anderen Weg gehen muss, nämlich
den Weg der Feindesliebe und im Extremfall der Opferung des eigenen Lebens statt
der Tötung fremden Lebens.

Zu deinen Fragen:

„Warum mussten die Bewohner Kanaans  überhaupt vertrieben und er-
mordet werden? Hatten sie durch ihre selbstbestimmte Lebensgestaltung
ihr Recht auf Leben verwirkt? Warum hatten die Israeliten nicht die Frei-
heit, sich mit den Kanaanitern auf eine friedliche Koexistenz zu einigen?“

möchte ich nur kurz bemerken: Es gibt Hinweise in den Büchern Josua und Richter,
dass gar nicht alle Bewohner Kanaans vertrieben und ermordet wurden; es gab über
viele Jahrhunderte eine mehr oder weniger friedliche Koexistenz zwischen Israel und
den umliegenden Stadtstaaten und Völkern. Denk an Frauen wie Ruth, an Männer
wie Naeman, die anderen Völkern angehörten.

Wenn die fremden Völker angeklagt wurden, dann nicht für „selbstbestimmte Le-
bensgestaltung“, was immer du darunter verstehen magst, sondern für dieselben
Verfehlungen, die von den Propheten auch im eigenen Volk getadelt wurden: Anbe-
tung für versklavende Götter, Ausbeutung der kleinen Leute, Beugung des Rechts
usw.



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 23

Erst in der Zeit nach der Wiederkehr aus der Verbannung in Babylon, als Israel im
Laufe der Zeit durch die Weltmächte immer mehr in die Enge gedrängt wurde, wur-
den die Stimmen in Israel lauter, dass man sich total abgrenzen müsse gegen die Go-
jim, sonst würde der Glaube an den Einen Gott untergehen. Aus dieser Zeit stam-
men die grausamsten Züge der Erzählungen über die Landnahme und die schärfsten
Verbote von Heiraten zwischen Juden und Gojim. Heute können wir sagen: Es wurde
höchste Zeit, dass durch Jesus und Paulus die Tür des Gottesvolkes zu den Völkern
wieder aufgestoßen wurde.

Die Erzählung von der Bindung Isaaks ist wirklich nicht leicht zu verstehen. Aber eins
wird eben nicht beschrieben: die vollzogene Schlachtung Isaaks. Vielmehr steht am
Ende der Geschichte der Einspruch des Engels von Adonaj gegen das Kinderopfer.
Für das Volk der Juden war die Geschichte wichtig, weil es sich ja in „Isaak“ als sei -
nem Stammvater selbst verkörpert fühlte, und zwar vor allem in den Zeiten, in de-
nen es  nur  knapp der  kompletten Vernichtung  und Ausrottung entging.  Die  Ge-
schichte als Forderung zu lesen, dass man notfalls auch das eigene Kind für Gott op-
fern müsse, geht an ihrem Sinn vorbei.

Wer glaubt, folgt der Wegweisung Gottes zum erfüllten Leben

Gott fordert nicht den Glauben an ein Buch. Er lädt zum Tun der Tora ein, und dieses
Tun der Tora ist nur möglich, wenn man das Vertrauen zu Jesus aufbringt: dass aus-
gerechnet er, der am Kreuz der Römer starb, den Weg gegangen ist, dem nachzufol-
gen lohnt und dem nicht nachzufolgen bedeutet, dass diese korrupte Weltordnung
im Recht bleibt.

Deine Frage:

„Wozu überhaupt der Glaube, wenn eindeutige Erklärungen und Belege
viel mehr bewirken würden?“

geht also an der Sache des Glaubens vorbei. Wo Erklärungen und Belege angebracht
und sinnvoll sind, da argumentiere ich selber auch gerne vernünftig und bin deinen
Argumenten gegenüber aufgeschlossen. Aber beim Vertrauen oder Nichtvertrauen
und beim Tun oder Nicht-Tun der Tora geht es um mein Leben, um meinen Einsatz,
um die Bewährung in der Tora, nicht um irgendwelche bewiesenen oder unbewiese-
nen Fakten.

Gott verdammt dich nicht einfach, wenn du seine Absichten für unvernünftig hältst.
Mir kommt es ja eh so vor, als ob du nicht wirklich Gottes Absichten angreifst, son-
dern falsche Auslegungen und Deutungen seiner Absichten durch engstirnige christ-
liche Gruppen.



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 24

Ich stimme dir zu: Gott will das Lob seiner Geschöpfe keineswegs erzwingen. Und
Gott ist kein Gott der Willkür, sondern des Friedens. Warum Gott gelobt werden
will? Nicht weil er es „nötig“ hätte wie ein unter Komplexen leidender Mensch, son-
dern weil  das Lob Gottes ein Ausdruck der Freude von Menschen ist,  die Gottes
wunderbare Schöpfung, Güte und Befreiung real erfahren haben. Im Grunde, um es
menschlich auszudrücken, will Gott sich mitfreuen mit den Menschen, denen er et-
was wirklich Gutes erwiesen hat. Ist dagegen etwas zu sagen?

Ich finde das von dir gezeichnete Gottesbild,

„das Gott als einen eitlen, launenhaften und rachsüchtigen Despoten dar-
stellt“,

in der Bibel nicht wieder. Ich finde dort einen Gott, der den Weg der Menschen mit-
geht und mitleidet, allerdings auch nicht alle Wege mittragen will,  wo Menschen
durch Menschen versklavt, getötet und entwürdigt werden. Wo man allerdings aus
dem biblischen Gott, der dort „geschieht“, wo Befreiung geschieht, einen willkürli-
chen Weltherrscher macht, der mit seinen Untertanen alles tun kann, was er will,
ohne auf die von ihm selbst den Menschen gegebene Tora (= Wegweisung zum Le-
ben) zu achten (gegen einen so verzerrt erfahrenen Gott wendet sich schon Hiob in
seinen massiven Anklagen), da hast du mit deinen Vorwürfen Recht. Sie treffen aber
nicht den wahren, lebendigen Gott der Bibel.

Was du ablehnst, ist ein Zerrbild des biblischen Gottes.

„Den heidnischen Völkern wurde ein Gott gepredigt, der sich so sehr er-
zürnte über seine ersten Geschöpfe, weil  sie von einer Frucht gegessen
hatten, dass er sie und all ihre Nachkommenschaft zum Leiden verurteilte“

– nein, die Frucht ist lediglich das Symbol für das Misstrauen, das in jedem Men-
schen immer wieder erwacht, wenn er aus Angst vor der Vergänglichkeit und vor
dem Zukurzkommen im Leben nicht auf die Güte seines Schöpfers meint vertrauen
zu können, sondern das Leben meint dort ergreifen zu müssen, wo er es nicht finden
wird –,

„dann aber, als eben diese Nachkommen Seinen eigenen Sohn tötete, dar-
über so erfreut war, dass Er allen vergab“

– nein, er war nicht über die Tötung erfreut, sondern entsetzt. Die Vergebung war
seine freie Tat, die er ja auch schon unabhängig vom Kreuzestod Jesu getan hatte.

„Hinzu kommt noch, dass der Gott, welcher Nachsicht und Vergebung je-
der Schuld, bis hin zur Feindesliebe vorschreibt, keine übt, sondern viel-
mehr in das Gegenteil verfällt“



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 25

– nein, gerade in seiner Selbstopferung erwies er ein Höchstmaß an Feindesliebe zu
uns Menschen und zeigte zugleich deutlich (siehe oben), wie tödlich unsere Sünde
sich auswirkt. Du irrst auch, wenn du die Rache Gottes einem „in seinem Stolz ge-
kränkten Gott“ zuschreibst. Nein, Rache steht in der Bibel dort auf der Tagesord-
nung, wo Unrecht nicht ungesühnt bleiben, Opfer nicht vergessen sein sollen.

Und ich denke auch, dass Gott nicht Menschen strafen wird, nur weil sie nie vom
Gott der Juden oder von Jesus erfahren haben. Was er von ihnen erwartet, ist das
Tun der Barmherzigkeit, nicht irgendeine Form von Buchstabenglauben, mit dem sie
nie in Berührung gekommen sind.

Statt Wunschdenken und Weltflucht: Konfrontation mit der Weltordnung

Noch einmal widerspreche ich dir. Es mag ja sein, dass deine griechischen Götterge-
schichten und orientalischen Mysterienreligionen auf Wunschdenken beruhen. Aber
der jüdische Glaube beruhte nicht auf dem Wunsch, Unsterblichkeit  zu erlangen,
sondern auf einer Befreiungsgeschichte, die Gott dem Menschen ermöglichte, und
einer Zumutung, die Gott an den Menschen herantrug: „Ich bin der Gott, der dich
befreit hat. Neben mir, der ich dich befreit habe, folge keinen Göttern mehr, die dich
wieder in die Versklavung führen. Darum befolge die Tora, die dich in die Freiheit
führt, in der du dich bewähren sollst.“

Du beschreibst sehr gut, wie dein furchtbares Gottesbild in dir entstanden ist:

„Jedoch waren Autoritätshörigkeit und Liebesentzug der Preis unseres Ge-
fühls von Geborgenheit. All unsere unerfüllten Erwartungen an einen Va-
ter, der nie für uns da war, haben wir unbewusst auf einen allzeit gegen-
wärtigen Gott übertragen, um jederzeit ein elternähnliches Gegenüber zu
haben. Die Ängste, die wir als Kinder vor der elterlichen Ferne ausgestan-
den haben, sind für uns heute Hölle und Teufel. Diese Angst blockiert nicht
nur das Denken, sie verbietet es geradezu.“

Aber diese in den Himmel projizierte Vaterfigur hat mit dem befreienden Vatergott
der Bibel nichts zu tun. Und mit seinem Satz (2. Korinther 10, 5 – dieses und das fol-
gende Bibelzitat aus der Unrevidierten Elberfelder Übersetzung 1905 © R. Brock-
haus Verlag):

„Wir nehmen jeden Gedanken gefangen unter den Gehorsam des Chris-
tus“

meint Paulus kein Denkverbot in deinem Sinne, sondern er setzt denen eine Grenze,
die sich über die Schwächen des Paulus lustig machen, indem er darauf beharrt, dass
Apostel Jesu Christi auch an der Schwachheit des Gekreuzigten Anteil haben.

Der Satz Jesu (Johannes 7, 17):



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 26

„Wenn jemand Seinen (Gottes) Willen tun will, so wird er von meiner Leh-
re wissen, ob sie aus Gott ist oder ob ich von mir selbst rede“

hat auch nichts mit Unterwürfigkeit zu tun, sondern mit dem Lebenswandel gemäß
der Wegweisung Gottes in die Freiheit und in die Befreiung der Menschen. Das ist
ein  konsequenter  Standpunkt,  der  wenig  Diskussionsspielraum zu  lassen  scheint,
aber mit einem „bequemeren Weg eines vorgefertigten Weltbildes“ hat das nun gar
nichts zu tun. Immerhin hat dieser Weg Jesus an Kreuz geführt und Paulus in den
Märtyrertod. Wo ist da die Bequemlichkeit? Und es war von Anfang des Volkes Isra-
el kein Ausdruck von „Eitelkeit, … zu den Auserwählten zu gehören“, sondern es war
immer eine Zumutung, als  auserwähltes Volk,  aus auserwählter  Prophet zur Ziel-
scheibe von Spott und Schlimmerem zu werden.

Dass der Glaube auch manche Sinnfrage der menschlichen Existenz zu beantworten
vermag, streite ich nicht ab. Aber das spricht noch nicht gegen die Wahrheit des
Evangeliums. Und von einer „Verdrängung der eintönigen Realität des Alltags“ und
einer „Flucht in eine suggerierte Märchenwelt“ ist im Evangelium erst recht nicht die
Rede.

Nein, darum ist die Bibel ja ein in vielen Teilen so grausames Buch, weil es in die Nie-
derungen der menschlichen Realität hinabsteigt.  Dort ertönt die Stimme der Pro-
pheten, dort vollzieht Jesus seine Heilungen. Ja, in der Tat stillt  er den Sturm auf
dem See Genezareth, du erinnerst dich, auf dem gleichen See, der vor drei Jahren
vom Blut der 6700 von den Römern dahingemetzelten Juden rot gefärbt war.  Es
geht nicht um eine vage

„Hoffung, dass das verlorene Paradies wieder neu erstehen wird,  wenn
man sich nur entsprechend bemüht“,

sondern um eine sehr realistische Hoffnung, dass Gott sich in der Tat nicht damit ab-
findet, dass diese Erde ein Jammertal ist, sondern uns in die Nachfolge des Jesus
Messias ruft, der dieser grausamen Menschenwelt von Gottes Tora her ein Nein ent-
gegengeschleudert hat, an dem wir uns tätig beteiligen sollen.

„Da soll es einen Gott geben, der einmal von jedem einzelnen Menschen
Rechenschaft fordert über jedes unnütze Wort, das er während seines Le-
bens einmal gesprochen hat! Welch ein unglaubliches Interesse!“

In der Tat – Gott ist interessiert daran, dass wir sinnvolle,  liebevolle,  befreiende,
tröstende Worte sprechen und nicht unnütze Dinge. Du fragst, wie lange ein solches
Gericht wohl andauern soll und verkennst, dass das Gericht schon in dem Moment
tagt, in dem das unnütze Wort erklingt; das vernichtende Urteil besteht darin, dass
dieser Moment vertane Zeit war, die hätte sinnvoller genützt werden können, und
dass es Gott nicht gleichgültig ist, was wir, was jeder einzelne Mensch mit seiner Zeit
anfängt.



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 27

Missbrauch der Vorstellung vom Teufel

Was du vom Teufel erzählst, hat mit den wenigen biblischen Erwähnungen des Teu-
fels nichts zu tun, sondern mit dem Missbrauch der Teufelsvorstellung durch „christ-
liche“ Kleriker, Inquisitoren und schwarze Pädagogen.

In der Bibel ist der Satan der Ankläger der Menschen, der die Haltung vertritt, dass
keine Chance für die Befreiung der Menschen besteht, oder er taucht als Versucher
auf,  um Menschen vom Gottvertrauen abzubringen.  Nirgends ist  der  Teufel  eine
Gott gegenüberstehende quasi göttliche Gegenmacht. Er vertritt die Finsternis, die
von Gott nicht ausdrücklich geschaffen wurde, aber als Schatten des von ihm ge-
schaffenen Lichtes doch zur Schöpfung gehört.

Der Kampf zwischen Licht und Finsternis findet aber nicht als Kampf zwischen my-
thologischen Göttergestalten statt, sondern auf dem Schlachtfeld zwischen dem Tun
der Tora und dem Sich-Halten-an-diese-Weltordnung-der-Raffgier, der in unserem
eigenen Herzen und in unserer menschlichen Gesellschaft stattfindet.

Jesu neu ausgelegte und gelebte Tora für Juden und Heiden

Deine Deutung der Geschichte Israels gibt eine zynische Außensicht wieder, die den-
jenigen verletzen muss, der sie durchlitten hat. Aus der Innensicht hat das Volk Israel
sich nicht „ein Gesetz erarbeitet“, sondern die Einsichten der Tora, der Wegweisung
Gottes, als ein Geschenk von Gott erfahren und angenommen.

Besonders menschenverachtend klingt in meinen Ohren deine Formulierung, dass
sich für die Vernichtung des Nordreiches Israel durch die Assyrer und den durch die
Chaldäer verursachten Untergang des Südreiches Juda „glücklicherweise eine plausi-
ble Erklärung fand“. Ich glaube nicht, dass die Überlebenden dieser Katastrophen,
die ihr Schicksal als Gericht Gottes über die Verfehlung der Tora in beiden Reichen
empfanden, das als eine besonders glückliche oder plausible Erklärung ihres Schick-
sals bezeichnen würden.

Falsch ist, dass das Volk unmittelbar nach der Gefangenschaft auseinanderzufallen
begann. Die Vermischung mit anderen Völkern betraf nur die Stämme des Nord-
reichs; ihre Erben waren die Samaritaner, die deshalb auch der Kritik der Judäer aus-
gesetzt blieben. Juda selbst fand eigentlich erst in der Zeit der Verbannung zu seiner
eigentlich jüdischen Identität,  die sich vor allem im Deuteronomium (von den im
Land Israel Verbliebenen formuliert) und im Buch Leviticus (von aus Babylon heim-
kehrenden Priestern verfasst) niederschlug.

Richtig ist, dass diese Identität auf eine immer härtere Probe gestellt war, als Alex-
ander das hellenistische Weltreich begründete und ein Leben nach der Wegweisung
der Tora immer schwieriger wurde. Sicher sehnte sich da das Volk der Juden nach ei-



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 28

nem Retter – allerdings erkannte die Mehrheit der Juden diesen Retter gerade nicht
in dem gekreuzigten Messias.  Gerade jetzt,  nach der Katastrophe von Jerusalem,
scheiden sich die Wege der rabbinischen endgültig von den messianisch denkenden
Juden. Der Rabbinismus schickt sich an, das Judentum in noch engeren Grenzen als
bisher um die Tora herum zu versammeln; der Messianismus versammelt Gemein-
den aus Juden und Heiden um die von Jesus neu ausgelegte und gelebte Tora.

Die rachsüchtige Wut, die du bei Jesus zu finden meinst – verwechselst du sie nicht
mit einem heiligen Zorn auf die Unbarmherzigkeit derer, die die Wegweisung der
Tora zum Leben verfehlen und – schlimmer noch – den kleinen Leuten, den Benach-
teiligten, den Schwachen der Gesellschaft den Zugang zur Tora verwehren? Schaue
immer, wen Jesus mit bestimmten Formulierungen anredet. Droht er wirklich from-
men, sensiblen Menschen mit der Hölle?

Das Wort von der Sünde gegen den Heiligen Geist habe ich selbst auch nicht wirklich
verstanden, deshalb habe ich es auch nicht in mein Evangelium mit aufgenommen.
Ich weiß, dass ich es einmal in einem Zusammenhang gehört habe, der für mich
halbwegs  Sinn  machte:  als  gottesgelehrte  Männer  Jesus  unterstellten,  er  würde
Menschen, die nicht Herr ihrer selbst waren, nicht wirklich heilen, sondern ihre bö-
sen Geister mit Hilfe des Teufels austreiben. Da meinte er, man könne meinetwegen
ihn selbst lästern, aber bitte nicht den Heiligen Geist Gottes selbst den Geist des
Teufels nennen.

Was manche krasse Formulierung in den Gleichnissen Jesu angeht – ich glaube, du
weißt nicht, welche Funktion Gleichnisse in den theologischen Judenschulen haben,
und dass nicht jeder König und Großgrundbesitzer in jedem Gleichnis automatisch
mit Gott oder seinem Messias gleichzusetzen ist. Das Material der Gleichnisse ist aus
dem Alltag entnommen, in dem die Menschen leben und unter dem sie leiden, zu-
gleich enthalten die Gleichnisse aber viele Anspielungen, die sich auf die Überliefe-
rung der Tora und ihrer Auslegungen beziehen; der Sinn erschließt sich oft erst im
Dialog mit den Menschen, denen das Gleichnis erzählt  wird;  und es ist  durchaus
möglich, dass dir, der du aus einem ganz anderen Kulturkreis kommst, der Sinn man-
chen Gleichnisses verborgen bleibt.

Aus der Erfahrung eines Geschichtensammlers und Erzählungen zu einem Ganzen
zusammenfügenden  Evangelisten  heraus  sage  ich  dir  außerdem,  dass  jeder,  der
mündlich erzählte Überlieferung schriftlich fixiert, auch deutende Ergänzungen hin-
zufügt, die dazu dienen, in einer veränderten Zeit das Frühere noch einmal anders zu
sagen, um es für diese veränderte Zeit bewahren zu können.

In meinem Evangelium findest du jedenfalls kein „Heulen und Zähneknirschen“; wer
weiß, vielleicht sind unter meinen Evangelistenkollegen welche, die ein größeres In-
teresse an derartigen Ausmalungen der schlimmen Folgen eines Abweichens von



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 29

der Tora haben. Die „Lehre vom Höllenfeuer als Strafe für die Sünde“ ist mir jeden-
falls nicht als Lehre Jesu bekannt und ist wohl erst später erfunden worden – was ich
genau so wenig gutheiße wie du.

Deine Kritik an Jesus, der „arbeitende Familienväter“ zum Müßiggang nötigt, sie von
ihren Pflichten gegenüber verstorbenen Angehörigen abhält, fleißige Geschäftsleute
aus  dem Tempel  vertreibt  und selber  auf  Kosten  anderer  lebt,  erinnert  in  ihrer
Schärfe an die erste Reaktion der Familie Jesu auf ihren erstgeborenen Sohn, der so
aus der Art schlug, dass er ihnen total „von Sinnen“ erschien.

Deine Kritik wäre berechtigt, wenn es in dieser Weltordnung ein funktionierendes
Recht auf Arbeit ohne Versklavung gäbe, eine Religionsausübung ohne Geschäfte-
macherei mit dem Geld der Allerärmsten und ein Leben aller Menschen, ob arm
oder reich, ob stark oder schwach, ob gesund oder behindert, im Geist der Tora. Die-
ses Leben im Geist der Tora gab und gibt es eben unter diesen hellenistischen oder
römischen Verhältnissen nicht.

Als Alternative gab es die absolut gesetzestreuen Pharisäer, die glaubten, der Messi-
as würde kommen, wenn die Tora samt dem „Zaun um das Gesetz“ vollständig er-
füllt würde – und denen sowohl das „Volk des Landes“ als auch die mit den Römern
kollaborierenden Römer ein Dorn im Auge waren, weil sie nicht imstande waren,
alle Verästelungen aller Reinheitsgebote zu beachten. Die Zeloten gingen in den Un-
tergrund und kämpften mit Gewalt gegen die unterdrückerische „Ordnung“ der Rö-
mer – mit katastrophalen Konsequenzen, wie die Ereignisse im jüdischen Krieg zei-
gen. Die Essener zogen sich in die Wüste zurück, um als heilige Gruppe vom ganzen
Weltelend nichts mehr mitzubekommen.

Jesus entzog sich all diesen Alternativen und verkündigte das Reich Gottes, das jetzt
schon nahe ist, wo man solidarisch lebt und nicht den angeblichen Sachzwängen der
römischen Herrschaft folgt, die in Wirklichkeit Herrschaftszwänge sind. Diese Bot-
schaft war keine Nötigung für diejenigen, die Jesus als Jünger und Jüngerinnen folg-
ten, sondern sie war befreiend und daher eine Freudenbotschaft.

Das Wort „Lasst die Toten ihre Toten begraben!“ wendet sich nicht gegen die Pflicht
zur Totenbestattung, sondern dagegen, sein eigenes Leben zu verpassen, weil man
bis zum Tod der Eltern meint, deren Leben leben zu müssen und sich von ihrer Be-
vormundung nicht befreien zu können.

„Angst und Schrecken“ verbreitete Jesus bei denen, die ihre Macht bedroht sahen:
bei der Priesterkaste in Jerusalem, die ihre Opferpfründe in Gefahr wähnte, bei der
Theologenkaste, die ihr Schriftauslegungsprivileg angetastet sah.

Dass du eine meiner Lieblingswundergeschichten, die mit den Schweinen, so abqua-
lifizierst, betrübt mich ein wenig; schade, dass du den Witz und die Ironie der Ge-



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 30

schichte nicht mitbekommen hast. Denn ob damals wirklich eine ganze Schweine-
herde umgekommen ist, weiß ich gar nicht genau. Aber die Pointe der Geschichte ist
doch, dass der arme Mann, der sich von einer Legion unreiner Schweinegeister be-
sessen fühlte,  endlich  Ruhe und Frieden fand,  endlich  wieder  vernünftig  denken
konnte, während seine Mitbürger sich nur Gedanken um ihren wirtschaftlichen Ver-
lust machten, statt sich über seine Heilung freuen zu können.

Dass jüdische Menschen in Jesu Hinrichtung einwilligten, liegt mit Sicherheit nicht
daran, dass er nicht in bürgerliche Schemata hineingepasst hätte, sondern dass Pila-
tus sie vor eine teuflische Alternative stellte: er ließ ihnen ja nur die Wahl zwischen
dem Tod zweier politischer Gefangener, ein probates Mittel wahrhaft zynischer, per-
fider, despotischer Herrscher, um unterdrückte Völker zu Mitschuldigen an ihrem ei-
genem Unglück zu machen.

Freiwillig zum Martyrium gedrängt hat sich Jesus nicht, schon gar nicht aus Berech-
nung. Dagegen spricht schon die Tatsache, dass Jüngerinnen wie Jünger zunächst in
tiefer Verzweiflung versanken, nachdem Jesus gekreuzigt worden war.

Ich bezeuge dir, dass das Gerücht von seiner Auferstehung, dass ich zu verbreiten
mitgeholfen habe, ebenfalls nicht auf berechnender Vernunft beruhte, um einer ver-
lorenen Sache doch noch zum Sieg zu verhelfen. Nein, die Erfahrung Seiner Aufer-
stehung wurde uns geschenkt, jedem auf seine Weise, bis hin zu der Vision des Pau-
lus. Und diese Erfahrung war verbunden mit einer Veränderung des Lebenswandels,
mit der Nachfolge auf dem Weg Jesu, der nichts anderes war als das Festhalten und
sich Bewähren auf dem Weg der Tora. Auferstehungsglaube war keine fromme Leis-
tung, um dafür eine Belohnung zu erhalten.

Der biblische Gott ist lebendig – menschenfreundlich, barmherzig, befreiend!

Als „Neue Schöpfung … durch das Wirken des Heiligen Geistes“ hast du dich offen-
bar noch nicht erfahren dürfen. Zu sehr hat man dir die Botschaft der Bibel als eine
Drohbotschaft und den Glauben als eine fromme Leistung eingebleut, die sich nicht
mit dem vernünftigen Gebrauch des eigenen Verstandes vertragen würde. Zu sehr
hat man dir auch Sünde gleichgesetzt mit „Fleischeslust“, statt die Verfehlung der
Tora in Gestalt der Zerrissenheit dieser Weltordnung und den in ihr lebenden Men-
schen wahrzunehmen – und Jesus als den Befreier und Versöhner zu erkennen und
zu verkünden, der dieser Weltordnung etwas entgegenzusetzen hat. Kein Wunder,
dass du die Bibel als totes Buch und Gott als einen toten Gott erfährst. Diese fal-
schen Bilder von der Bibel und von Gott solltest du getrost auf den Müllhaufen wer-
fen – und hinter einem langen Bart musst du dich auch nicht verstecken.

Ein wahrhaft dämonisches Gottesbild hat man dir eingetrichtert, mit dieser furcht-
baren Unsicherheit und Angst vor Strafe, vor dem Verlust von Gottes Gunst und vor



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 31

seinem Zorn. Ich kann dir nur entgegnen, dass es gerade Gott war, der mir die Ge-
wissheit geschenkt hat, mich wirklich

„in Ordnung fühlen zu dürfen, mich mit mir aussöhnen, mich o. k. finden
zu können“.

Ja, weil er mich liebt, mich so annimmt, wie ich bin, bin ich auch jeden Tag neu in der
Lage,  mich mit  meinen Macken und Ecken und Kanten auseinanderzusetzen und
neue Wege zu gehen, wo es nötig ist. Wenn du einen Gott erlebt hast, der Selbst -
hass fördert und fordert, dann ist es nicht Gott, sondern ein falscher Dämon. Wer dir
eingeredet hat, dass

„bei dem, der Gott nicht erreichte, etwas Schlimmes vorliegen müsse“,

kennt die Heilige Schrift nicht. Psalmbeter, vertrauensvolle Menschen wie Hiob und
Jesus, die mit Gott viele befreiende Erfahrungen gemacht hatten, gerieten in An-
fechtungen, in denen sie Gottes Stimme nicht mehr zu hören vermochten. Nein, die
Schrift will uns nicht in die Rolle einer Ratte in der Tretmühle drängen, sondern er-
laubt uns, Ruhe zu finden für unsere Seele. Wer dich

„an den autoritären und lobbegierigen Gott der Bibel verwiesen und ver-
raten“

hat, der hat auch den befreienden und vom Lob der Menschen nicht abhängigen
Gott der Bibel verraten und verkauft. OK, in einem bin ich mit deinen „Brüdern“ ei-
nig: Auch ich halte „ein Leben ohne Glauben für nicht möglich“, meine aber mit die-
sem Glauben keinen blinden Glauben an einen autoritären Gott, sondern ein Ver-
trauen auf einen befreienden Gott, das uns zum aufrechten Gang verhilft.

OK, dem toten Gott, diesem Gespenst, mit dem du gelebt hast, konntest du nicht in
die Augen sehen. Aber erst recht nicht dem lebendigen Gott.

Er senkte finster seinen Blick (1. Buch Mose – Genesis 4, 5)

– konnte Gott nicht in die Augen sehen, das wird von Kain erzählt, der – in Eifersucht
auf seinen Bruder gefangen – auch von Gott nichts anderes erwartet und erfährt, als
dass er sein Opfer nicht gnädig anblickt.

Ähnlich der Mann mit dem einen Talent im Gleichnis von den Talenten (Matthäus
25, 14-30): er „weiß“ von vornherein, dass sein Herr ein harter, grausamer Tyrann
und Ausbeuter ist und handelt dementsprechend genauso, dass seine Prophezeiung
sich von selbst erfüllt.

Wieso konntest du den Mädchen damals nicht in ihre leuchtenden Augen schauen
und in ihnen das Leuchten der Menschenfreundlichkeit Gottes erblicken? Gott ist
doch Liebe, und zwar eine Liebe, die sich in der Solidarität der Menschen unterein-
ander auswirkt und bewährt. Du kennst doch sicher das Wort aus 1. Johannes 4, 12:



Helmut Schütz, Markusbrief: „Vom Glauben als Vertrauen“ 32

Niemand hat Gott jemals gesehen. Wenn wir uns untereinander lieben, so
bleibt Gott in uns, und seine Liebe ist in uns vollkommen.

Allerdings verstehe ich deine Verklemmtheit nur zu gut. Ich habe als Jugendlicher
auch erst gedacht, ich dürfte niemanden außer Gott einen Ehrenplatz in meinem
Herzen überlassen, und verstand einfach nicht, dass Gott nicht die Menschen aus
meinem Herzen verdrängen wollte. Nein, die Liebe zu Gott besteht gerade darin, ein
Herz für die Menschen zu haben. Sicher, nicht jede Liebe ist identisch mit der Liebe,
die wir von Gott erfahren; sicher fällt es schwer, unsere Liebe von selbstsüchtigen
Besitzansprüchen zu unterscheiden; aber vergleiche mal deine Erfahrung, die du als
17jähriger Christ mit den Mädchen gemacht hast, mit den unbefangenen Liebeslie-
dern des Hohenlieds Salomo, dann kommt dir Gott nicht mehr wie ein ewiger Nörg-
ler über die Freuden der Menschen vor.

Schade, dass du meinen Lieblingspsalm 139 als Totalitätsanspruch eines übermächti-
gen toten Gottes empfindest, der dich nur lähmt und einschüchtert. Mir vermittelt
dieser Psalm eine Geborgenheit in den Armen und unter den Augen eines liebevol-
len, befreienden, väterlich-mütterlichen Gottes, der lebendig ist und mich nirgends
allein und im Stich lässt.

Wenn du dich bei Gott wie ein „korrupter Schmeichler“ anzubiedern versucht hast,
wie konntest du glauben, dass er das nicht merken würde? Wenn du dich hineinge-
steigert hast

„in eine geradezu ekstatische Sucht, in ein gedankenloses Herunterplap-
pern von frommen Worthülsen“,

wie konntest du das in Einklang bringen mit den Worten Jesu (Matthäus 6, 6)?

Wenn ihr betet, sollt ihr nicht viel plappern wie die Heiden; denn sie mei-
nen, sie werden erhört, wenn sie viele Worte machen.

Ich bin entsetzt, dass du deine „kindliche Urangst vor einer unberechenbaren Will-
kür des Schicksals“ nicht durch ein gesundes Gottvertrauen überwinden konntest,
sondern stattdessen einen wahrhaft teuflischen Gott vor Augen gestellt bekommen
hast, nämlich

„die Fratze eines unerbittlichen Schuldeneintreibers, der mich mit meiner
Angst vor der Verlorenheit immer wieder neu erpresste zur Annahme ei-
ner sklavischen Angewiesenheit auf seine Gnade, die von ihm immer wie-
der neu erbettelt werden muss und die er wie ein Wucherer nur proviso-
risch vergibt, mit dauerndem Widerrufsrecht.“

Das ist nicht Gott, das ist ein böser Dämon. Dieser Gott wird nicht lebendiger, nicht
göttlicher, nicht wirklicher dadurch, dass er, wie du schreibst, für viele verzweifelte
Menschen „für ganze Bereiche ihres seelischen Lebens der einzige Gesprächspart-



Ein Brief des Evangelisten Markus als Antwort auf einen Demasbrief an Paulus 33

ner“ ist. Dass du von einem solchen Glauben Abschied nimmst, verstehe ich gut. Das
sollst du auch tun.

Ich fühle mich allerdings nicht mit angesprochen, wenn du „die“ Christen als die

elendesten unter allen Menschen

(1. Korinther 15, 19) bezeichnest. Gott trägt für mich nicht die von dir beschriebene
dämonische Fratze. Nicht das Evangelium als solches ist Betrug, sondern Menschen,
die aus Gott  einen erpresserischen Dämon machen, verraten die befreiende und
weltverändernde Kraft des Evangeliums.

Paulus mag in seiner Erwartung einer baldigen Überwindung des römischen Kosmos
durch die Wiederkunft des Messias Jesus enttäuscht worden sein, dem Glauben an
eine

„Märchenwelt  von  wahnhaften  Illusionen  und  kindlichen  Wunschge-
bilden“

hing er nicht an. Seine Überzeugung, dass die Schwachheit Jesu, die sich in seinem
mit den schwächsten Menschen solidarischen Tod am Kreuz manifestierte, stärker
war und ist als die gewalttätige Stärke des römischen Imperiums, wird nicht einmal
durch den Untergang Jerusalems zu einer Lüge, obwohl ich darüber zutiefst trauere
und darin die größte Herausforderung an meinen Glauben erblicke. Gott bleibt nach
wie vor auf der Seite derer, die seiner Wegweisung des Friedens und der Gerechtig-
keit folgen, egal ob sie ihn namentlich kennen oder nicht.

Du sagst:

„Der wahre Feind Gottes und der Menschen, die Wurzel alles Bösen, ist
die Dummheit (d. h. Unwissenheit, Ignoranz, Intoleranz)“,

und unterstellst Paulus, dass er

„ausgerechnet die Einfalt und Dummheit zur Tugend erklärt“

habe. Mit Einfalt und Torheit meint Paulus den schlichten Glauben daran, dass der
Zynismus der politischen und religiösen Machthaber dieser Welt nicht ewig herr-
schen kann und wird, selbst wenn diejenigen, die der Wegweisung Gottes folgen,
verfolgt werden und am Kreuz enden. Gegen den Gebrauch des Verstandes hat we-
der Gott noch Jesus noch Paulus etwas. Der wahre Feind Gottes und der Menschen
ist die Unbarmherzigkeit.

So viel zu deinem Brief an Paulus – in Vertretung beantwortet von einem verständ-
nisvollen Kritiker deines Abschieds vom christlichen Glauben –

Dein Markus


