
Ist christliche Sozialpolitik möglich?
Eine Streitschrift zur Kritik der mikroökonomischen Vernunft, samt einem Vortrag

zum Thema „Gutmensch“ und dem Einspruch gegen ein „Kuschelchristentum“
von Dr. Hans-Ulrich Hauschild

Herausgegeben von Helmut Schütz, Gießen 9. September 2007

Online veröffentlicht unter: https://bibelwelt.de/hans-ulrich-hauschild/,
https://bibelwelt.de/christliche-sozialpolitik/, https://bibelwelt.de/gutmensch/

und https://bibelwelt.de/christliche-werte/, außerdem als PDF-Datei:
URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2007/09/Hans-Ulrich-Hauschild.pdf

Im Jahr  2007 nahm ich  an  mehreren Vorträgen  von  Dr.
Hans-Ulrich  Hauschild  im Rahmen des  Forum  Pankratius
Gießen teil  und war  beeindruckt  von seinem streitbaren
Engagement für soziale Gerechtigkeit. Er erklärte sich da-
mit einverstanden, einen von ihm verfassten Brief an sich
christlich verstehende Politiker, den Text eines Vortrages
und seine Streitschrift  für christliche Sozialpolitik  auf der
Bibelwelt zu veröffentlichen. Außerdem stellte er zu seiner
Person folgende biographische Notizen zur Verfügung:

Dr. Hans-Ulrich Hauschild   Jahrgang 1944

Studium  Neuere  Deutsche  Literaturwissenschaften,  Philosophie,  Politikwissen-
schaft

Promotion 1974 mit einer Arbeit über Friedrich Hölderlin in seinen Beziehungen
zum philosophischen Idealismus (Kant, Lessing, Schiller, Hegel)

Von 1974 bis 2001 Tätigkeit bei der Bundesanstalt für Arbeit (heute Bundesagen-
tur), zuletzt als Direktor eines hessischen Arbeitsamtes, bis 2003 Ministerialrat im
Hessischen Sozialministerium (Arbeitsmarktpolitik)

Mitglied des Kirchenvorstandes des ev. Pankratiusgemeinde Gießen

Vorstand Georg Schlosser Stiftung Gießen

Vorsitzender des Fördervereins ev. Pflegezentrale Gießen

Mitglied der Synode des Dekanats Gießen

Mitarbeit im ökumenischen Kirchenladen Gießen

Verantwortlich im Rahmen der Zusammenarbeit Pankratiusgemeinde ev. Stadt-
kirchenarbeit  für  das  FORUM  PANKRATIUS  (wissenschaftliche  und  kulturelle
evangelische Erwachsenenbildung)

Moderiert einen Bridgekreis in der Pankratiusgemeinde

Helmut Schütz

https://bibelwelt.de/hans-ulrich-hauschild/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/2007/09/Hans-Ulrich-Hauschild.pdf
https://bibelwelt.de/christliche-werte/
https://bibelwelt.de/gutmensch/
https://bibelwelt.de/christliche-sozialpolitik/


Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 2

Inhaltsverzeichnis

Soziallehre versus Kuschelchristentum
Ein Brief über „christliche Werte“ in der Politik 3

Vortrag: „Gutmensch“ 5

1. Vom Kantschen „Einfaltspinsel“ zum Westerwelle’schen „Gutmenschen“ 5

2. „Moralist gegen Ökonom“ 6

3. Kirche und Staat oder: Soziallehre vs. Kuschelchristentum. 7

Der kategorische Imperativ der Sozialpolitik 8

Ist christliche Sozialpolitik möglich?
Eine Streitschrift zur Kritik der mikroökonomischen Vernunft 14

Einleitung 14

Christliche Sozialpolitik 17

Metaphysik und Ökonomie 26

Christliche Sozialpolitik als Metaphysik für unsere Zeit 33

Schluss: Der kategorische Imperativ der Sozialpolitik 40



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 3

Soziallehre versus Kuschelchristentum
Ein Brief über „christliche Werte“ in der Politik

Frau Merkel, die Kanzlerin, hat – allerdings in ihrer Eigenschaft als Parteivorsitzende
– erneut das Thema „christliche Werte“ in die Diskussion gebracht. Dabei hat sie die
Kirchen aufgefordert, mitzudiskutieren, ihre Meinung in die Politik einzubringen.

Nun zur „christlichen Politik“: Christliche Werte gelten offenkundig als besonders ge-
eignet, Kriegen, Terror und Verfolgung vorzubeugen. Und vielleicht galten sie auch
als geeignet, soziale Perspektiven zu verwirklichen.

Deshalb hat die frühe CDU auch eine scharfe soziale Programmatik aufgegriffen; der
Kapitalismus war es nach 1945 nicht, was dieser CDU vorschwebte. Man hat wohl
auch erkannt, dass einige Wurzeln des speziellen deutschen Faschismus in marktra-
dikalen, also  kapitalistischen Praktiken lagen: die Arbeitslosigkeit,  die  man in der
Weimarer Republik nicht als Erklärungsgrund für den Erfolg Hitlers klein reden darf,
ist wohl auch eine Folge – natürlich nicht nur – kapitalistischer Denkweise.

Man möchte annehmen, dass diese doppelte Begründung: letztlich Friedfertigkeit
und – warum es nicht beim Wort nennen – Sozialismus die christlichen Fundamente
waren, auf denen das Programm der frühen CDU beruhte. Und heute? Was meint
es, wenn „die“ CDU eine stärkere Betonung des Christlichen in der Politik fordert?
Ausweislich der gedruckten Nachrichten bleibt diese Forderung ohne wirkliche Be-
gründung. Wenn man aber alles, was in den letzten Jahren dazu gesagt und gefor-
dert worden ist, zusammenfasst, bedeutet dies letztlich etwas eher Unverbindliches.
Gemeint ist, vielleicht schreibe ich ein wenig polemisch, wohl das, was man unter
Anständigkeit  im menschlichen Zusammenleben versteht.  Freilich,  dies  geht ganz
gut auch ohne christliche Werte. Ist es „Gott“ in der Verfassung? Wenn ja, was be-
deutet das dann? Etwa dieses: Du kannst nicht zwei Herren dienen, Gott und dem
Geld?

Was also ist Christentum? Kann man mit Jesus „Staat machen“? Was ist Politik? Und
wie kommen sie zusammen? Darum also sollte es gehen, wenn Kirchen und „Politik“
miteinander diskutieren über „christliche Werte“. Jedenfalls steht das Christentum
mindestens  dafür,  immer  wieder  die  eigentlich  „Unannehmbaren“  anzunehmen
(„Der verlorene Sohn“); es ist verbindlich, eine Religion, die letztlich nach dem Vor-
bild Jesu sicherlich nicht kuschelt, sondern im Dienst (aber keine Sklavenmoral, son-
dern eine, die sich für „Sklaven“ einsetzt) für die „geringsten Brüder“ – heute vor al-
lem auch Schwestern – ihre eigentliche moralische, gesellschaftliche und menschli-
che Bestimmung hat: wenn dies unsere Gesellschaft prägen soll, nach dem Wort von
Herrn Papier und im Sinne von Frau Merkel, dann: alle Achtung.

Die Quelle meiner Überlegungen ist  aber heute auch noch die FAZ, vom 21. Juni
2007. Ich fasse mich kurz: Überschrift dort: „Islam rechtlich nicht gleichstellen“ – auf



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 4

der ersten Seite – also bedeutsam. Inhaltlich geht es mir aber hier um die Aussage
von Herrn Papier, BVG, der das Christentum als Basis unserer Wertevorstellungen
und Einstellungen im positiven Sinne beschreibt und ihnen, diesen Wertevorstellun-
gen „überragende Prägekraft“ zubilligt. Nun denn: diese Gesellschaft und ihr Werte-
system sind – dies scheint evident – geprägt von einem „Neo-Neoliberalismus“, der
nicht einmal die einfachste Zuwendung – ausweislich der sog. Pflegereform oder der
Mindestlohndebatte – zu den „geringsten Brüdern“ (Neues Testament – „Was ihr ei-
nem meiner geringsten Brüder getan habt, habt ihr mir getan“, Jesus Christus, der si-
cherlich hinsichtlich einer Prägekraft anerkannt ist – übrigens ist dies der Wochen-
spruch für die jetzt zu Ende gehende Woche) fertig bringt. Geprägt auch von deutli-
cher Orientierung an einem seelenlosen Kapitalismus, etwa so ausgedrückt: „Eine
Wirtschaftsordnung,  welche  die  Arbeit  lediglich  als  Produktionsmittel  behandelt,
verletzt die Würde des Menschen. Das spekulative Finanzkapital umkreist den Erd-
ball ohne Beziehung zur Wertschöpfung und realen Gütern, getrieben lediglich von
spekulativem Gewinn. Die Gewinnchancen sind offenbar am größten, je mehr Ar-
beitnehmer entlassen werden. Eine Wirtschaftsordnung, die Entlassungen regelmä-
ßig mit Gewinnsteigerungen prämiert,  ist  ein Schlag in das Gesicht jeglicher Ver-
nunft,  die sich auf  Humanität beruft.  Sie  wird keinen Bestand haben…“ (Norbert
Blüm). Dies sei ein Verstoß gegen die „christliche Soziallehre“.

Vereinbart sich eine christliche Orientierung wirklich mit einer marktradikalen Frei-
heitsvorstellung, mit Kopfpauschalen, mit zurückgelassenen – weil nicht ausreichend
geförderten – Kindern in unseren Schulen, mit dem schrecklichen Satz einiger Libe-
raler aller Parteien: „Gutmenschen gehören ins Theater, nicht in die Politik“, wobei
schon Kant 1761 diese Auffassung als im hohen Maße einer ernsthaften (auch christ-
lichen) Moral entgegenstehend entlarvt hat.

Also meine Herren Lehmann (der war auch beteiligt – der Mainzer Bischof) und Pa-
pier, liebe Frau Merkel: welches Christentum meinen Sie nun? Dasjenige, das auch
schon einmal Waffen gesegnet hat und seine Unterstützung mit dem Schlagwort
„Helm ab zu Gebet“ zum Ausdruck gebracht hat – auch das war von hoher Präge-
kraft, wenn natürlich auch in einer anderen Zeit mit anderen Wertegrundlagen, dies
sei zugestanden – oder das andere, das von Herrn Blüm und mir, dem gesellschaft-
lich eher unmaßgeblichen Kirchenvorsteher einer evangelischen Kirchengemeinde in
Gießen? Offenbar wenigstens dasjenige, das, da haben die Herren ja Recht, unsere
moderne Gesellschaft „überragend geprägt“ hat. Denn wenn die Gesellschaft ist wie
sie ist – also in einem sehr merkwürdigen Sinne freiheitlich und wirtschaftsliberal –
und Christentum diese Prägekraft hat, was folgt daraus? Hier beginnt die Diskussion,
wenn die Antwort kommt. Ich jedenfalls würde die Antwort eher bei Blüm und der
klassischen christlichen Soziallehre und im Neuen Testament suchen also bei jenen,
die allen Menschen, die auf dieser Basis handeln und reden, das abfällig gemeinte
Wort „Gutmenschen“ ironisch und böswillig nachrufen. Mir ist allerdings die Christ-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 5

lich Soziale – oder meinetwegen auch Demokratische – Union viel zu wichtig, um sie
jenen neoliberalen „Gutmenschen-Ironisierern“ zu überlassen.

Liebe Grüße
Dr. Hans-Ulrich Hauschild, Gießen

Gutmensch

Zur Einstimmung ein Goliath-Cartoon mit freundlicher Genehmigung von Thomas
Plaßmann (veröffentlicht am 9.7.2007 in der Frankfurter Rundschau, S. 12). Auf
www.thomasplassmann.de sind weitere Cartoons und Comic Strips von Thomas
Plaßmann zu finden.

Ich beginne diesen Vortrag mit drei grundlegenden Bemerkungen – jedenfalls grund-
legend für mich und für das, was ich mit diesem Vortrag will. In allen drei Fällen han-
delt es sich um Eindrücke aus der aktuellen politischen Diskussion, die jeder in den
Medien nachvollziehen kann.

1. Vom Kantschen „Einfaltspinsel“ zum Westerwelle’schen „Gutmenschen“

Immanuel Kant schreibt in seiner frühen Moralphilosophie (60er Jahre des 18. Jahr-
hunderts) sinngemäß etwa so: „In der bürgerlichen Gesellschaft sind Ränke und fal-
sche Kunstgriffe allmählich zur gewöhnlichen Maxime der menschlichen Verhaltens-
weise  geworden  und  haben  das  Zusammenleben  zwischen  ‚Betrügern‘  (Ränke-
schmieden) und dem ‚guten Mann‘ für letzteren fast unerträglich gemacht. Jener
‚gute Mann‘ gilt den ‚Schelmen und Ganoven‘ – also den Betrügern – nur noch als
Einfaltspinsel.“

Kant wird seine Moralphilosophie 20 Jahre später entschieden systematisieren: aber
in diesem Sinne. Davon aber soll hier nicht die Rede sein. Nur von der „Schwundstu-
fe des Liberalismus“ und dem Verhältnis zwischen politischer Freiheit und schran-

http://www.thomasplassmann.de/


Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 6

kenloser Willkür der Privatisierung will ich sprechen. Wo ist der Zusammenhang zwi-
schen Moralphilosophie und Neoliberalismus des 21. Jahrhunderts? Genau da, wo
Kant ihn sieht und beschreibt: Wo Freiheit die der (modernen) „Betrüger“ ist, also
die schrankenlose des Kapitalverkehrs, sind „Ränke und Kunstgriffe“ eben zu einer
allgemeinen Maxime auch einer modernen Gesellschaft geworden. Faktisch leiden
jene darunter, denen Solidarität nicht mehr geboten wird, intellektuell die verächt-
lich „Gutmenschen“ genannten Mitbürger/innen.

Neulich war ein Artikel in der FR zu diesem Thema. Und da erinnere ich mich an ein
Zitat von Westerwelle: „Gutmenschen gehören nicht in die Politik, sondern in das
Theater“. Genau das ist es. Kant kritisiert diese Einstellung zu Menschen mit Gesin-
nungs- und Verantwortungsethik – bitte nicht gegeneinander ausspielen.

Übrigens: das oben stehende Zitat Kants steht in seiner Schrift: „Versuch über Krank-
heiten des Kopfes“ – soll ich weiter reden? Ja: noch soviel: setzen wir an die Stelle
des Theaters von Westerwelle das Schicksal, das krankhaften Einfaltspinseln droht:
die Psychiatrie, so haben wir es. Nein, jene Einfaltspinsel und „Gutmenschen“ gehö-
ren vor dem Hintergrund dieses seltsamen, verderbten Freiheitsbegriffs in die Poli-
tik, die andern in das Theater. Übrigens gibt es ja offenbar auch in der CDU solche
Einfaltspinsel, die CDA (Christlich Demokratische Arbeitnehmerschaft), die sich er-
laubt hat, ein Pflegeversicherungsmodell vorzuschlagen, das durchaus den „solidari-
schen Bürger“  und nicht  den „egoistischen  Bourgeois“  in  den Mittelpunkt  stellt.
Müssen die jetzt auch ins Theater?

2. „Moralist gegen Ökonom“

Ich beschäftigte mich ein wenig und am Rand in diesen Ausführungen auch mit der
Initiative „Neue Soziale Marktwirtschaft“. So weit ich sehe, ist es dieser Initiative ein
wichtiges Anliegen, die Hoheit über Begriffsdeutungen zu bekommen. Wer über die-
se verfügt, kann – man unterschätze dies nicht – sprachlich beliebig manipulieren.
Und Metaphern etwa, aber auch vorsichtig direkte Sprache, sind ein sehr beliebtes
Mittel, Politik zu machen und sich gleichzeitig zu decken.

Zur Sache: ein Beispiel für die Hoheit über Begriffe ist das Gegensatzpaar „Moral“
und „Ökonomie“. Jemandem, der den Primat der Wirtschaft für schädlich hält als
dominante Konstante einer Gesellschaftspolitik, wird schon gerne das abschätzig ge-
meinte Wort „Moral“ oder „Moralist“ entgegen gehalten, zuweilen sogar (in man-
chen Hinweisen der bereits im „Netzwerk“ sich findenden Zeitungen) begegnet dies
in der Form „moralinsauer“ – dieses eine Ansicht, Theorie oder ganze Lebenseinstel-
lung mit einem Schlag lächerlich machende Wort versenkt die Kritik am Bestehen-
den in den Sumpf des gesellschaftlich Minderwertigen. Wollen wir da wirklich mit-
tun? Jemand, der z. B. völlig richtig mikroökonomisch auf die Zusammenhänge zwi-
schen Produktivität und Lohnhöhe hinweist, ist noch kein „Nurökonom“ ohne jede



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 7

Moral, und jemand, der möglicherweise makroökonomisch weiß, dass Lohnhöhen
nicht nur im Betrieb, sondern z. B. auch gesellschaftspolitisch oder wenigstens eben
volkswirtschaftlich Auswirkungen haben und vor allem eben im gesellschaftlichen
Willensbildungsprozess bedacht werden wollen, ist  noch kein „Nichtökonom“. Im
Übrigen werden beide Positionen auch von ethischen Grundüberzeugen getragen,
im mikroökonomischen Fall wohl die Position des Utilitarismus, im andern geht es
schon prinzipieller zu.

3. Kirche und Staat oder: Soziallehre vs. Kuschelchristentum

Dabei ist die Quelle meiner Überlegungen diesmal die FAZ, vom 21.6.07. Ich fasse
mich kurz: Überschrift dort: „Islam rechtlich nicht gleichstellen“ – auf der ersten Sei-
te – also bedeutsam. Inhaltlich geht es mir aber hier um die Aussage von Herrn Pa-
pier, BVG (Bundesverfassungsgericht), der das Christentum als Basis unserer Werte-
vorstellungen und Einstellungen im positiven Sinne beschreibt  und ihnen,  diesen
Wertevorstellungen,  „überragende  Prägekraft“  zubilligt.  Nun  denn:  diese  Gesell-
schaft und ihr Wertesystem sind – dies scheint evident – geprägt von einem „Neo-
Neoliberalismus“, der nicht einmal die einfachste Zuwendung – ausweislich der sog.
Pflegereform oder der Mindestlohndebatte – zu den „geringsten Brüdern“ (Neues
Testament) fertig bringt. Geprägt auch von deutlicher Orientierung an einem seelen-
losen Kapitalismus, etwa so ausgedrückt: „Eine Wirtschaftsordnung, welche die Ar-
beit  lediglich als  Produktionsmittel  behandelt,  verletzt  die Würde des Menschen.
Das spekulative Finanzkapital umkreist den Erdball ohne Beziehung zur Wertschöp-
fung und realen Gütern, getrieben lediglich von spekulativem Gewinn. Die Gewinn-
chancen sind offenbar am größten, je mehr Arbeitnehmer entlassen werden. Eine
Wirtschaftsordnung,  die  Entlassungen  regelmäßig  mit  Gewinnsteigerungen  prä-
miert, ist ein Schlag in das Gesicht jeglicher Vernunft, die sich auf Humanität beruft.
Sie wird keinen Bestand haben…“ (Norbert Blüm). Dies sei ein Verstoß gegen die
„christliche Soziallehre“.

Also meine Herren Lehmann (der war auch beteiligt – der Mainzer Bischof) und Pa-
pier: welches Christentum meinen Sie nun? Dasjenige, das auch schon einmal Waf-
fen  gesegnet  hat  und  seine  Unterstützung  mit  dem  Schlagwort  „Helm  ab  zum
Gebet“ zum Ausdruck gebracht hat – auch das war von hoher Prägekraft – oder das
andere, das von Herrn Blüm und mir, dem gesellschaftlich eher unmaßgeblichen Kir-
chenvorsteher einer evangelischen Kirchengemeinde in Gießen? Offenbar wenigs-
tens dasjenige,  das,  da haben die Herren ja Recht,  unsere moderne Gesellschaft
„überragend geprägt“ hat. Denn wenn die Gesellschaft ist wie sie ist und Christen-
tum diese Prägekraft hat, was folgt daraus?

Von den Gutmenschen und den Moralisten handelt dieser Vortrag ganz zentral. Und
er handelt vom Christentum als grundlegender gesellschaftlicher Botschaft in einem



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 8

äußerst liberalen und rationalen Sinn: eine liberale – natürlich nicht im Sinne des
Neo-Neoliberalismus – Vernunftreligion, die im Sozialen und in der Ethik ihre irdi-
sche Erfüllung findet – was gleichzeitig auch besonders stark vor jedem Fundamen-
talismus schützt.

Der kategorische Imperativ der Sozialpolitik

Ich habe diesen Vortrag mit I. Kant begonnen und mitgeteilt, dass seiner „Psychatrie-
theorie“ in „Von den Krankheiten im Kopf“ eine ausgearbeitete Metaphysik in ethi-
scher Hinsicht folgt. Metaphysik, die sich zum einen den Alltagsnöten der Menschen
zuwendet, indem sie die hinter diesem Alltag liegenden Fragen klärt, zum anderen
aber klare Hinweise dazu gibt, warum etwas so ist wie es ist und nicht vielmehr an-
ders und wie es sein sollte, damit postulierte Ideen realisiert werden, ist in diesem
Vollzug  politische  Philosophie.  Schon  deshalb  auch,  weil  es  Gesetze,  bürgerliche
Normen, gibt, die ebenfalls auf hinter der Wirklichkeit liegenden Vorstellungen be-
ruhen und weil jede gute Politik der Leitidee bedarf. Kant etwa unterscheidet Hand-
lungen, die wegen Pflicht und aus Pflicht geschehen. Ersteres sind weltlich-bürgerli -
che Gesetze, das andere resultiert ganz ohne bürgerliches Zutun aus der Autonomie
des freien, moralischen Menschen. Gesetze müssen politisch durchgesetzt werden.
Dafür  braucht  es  Verabredungen,  die  jeweils  von  der  geltenden  gesellschaftlich
mehrheitsfähigen Moral bestimmt sind. Dafür muss der Mensch nicht autonom sein.
Jedoch derjenige, der es ist, also rein aus Pflicht handelt, braucht die Gewissheit,
dass eine Einstellung und seine Handlungen auch mit einem höchsten Gut verbun-
den sind.

Die Metaphysik für unsere Zeit – als Sollensmetaphysik – muss über das hinaus se-
hen, was verabredet ist, auch wenn sie es als Gegebenes anerkennt, um nicht terro-
ristisch und totalitär zu werden. Sie muss es korrigieren, jedenfalls den Versuch dazu
unternehmen, vor allem auch dann, wenn sie erkannt hat, dass diese Verabredun-
gen, wie derzeit evident, eine Gesellschaft, die Menschheit nachhaltig schädigen. Ein
Handeln nach dieser Metaphysik heißt immer so zu agieren, dass der Mensch – so
sagt Kant – Zweck, niemals Mittel der Handlungen und Ziele ist. Es heißt auch immer
so zu handeln, dass auch das konkrete Handeln ein allgemeines oder gar Naturge-
setz sein kann. Dies ist Kants Maßstab im „kategorischen Imperativ“. Dies ist keine
materielle Ethik, sondern abstrakte Norm, überzeitlich gültig, unabhängig vom Zeit-
geist. Diese Moral lässt zeitgebundene durchaus zu, prüft sie nur an diesen Zielen.

Der Neoliberalismus, der Kapitalismus haben ihr Funktionieren an das Böse gebun-
den, an den homo oeconomicus, anstatt dessen sollte die Gesellschaft ihre Angele-
genheiten auf das Prinzip des autonomen, freien, nur an die hier beschriebene Sol-
lensmetaphysik gebundenen, Menschen stellen. Sie tut es nicht und begnügt sich
vor dem Hintergrund dieses Befundes damit, ethische Verabredungen zu treffen, die



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 9

dem Instinkt dieses Naturburschen – des nur wirtschaftlich denkenden und auf sei-
ne, und nur seine, Vorteile bedachten Menschen – folgen. Dies kann auf die Dauer
nicht gut gehen. Die Kirchen – die protestantischen werden es nach Lage der Dinge
nur nach einer Bereinigung ihrer Rechtfertigungslehre können – sollten sich an die
Spitze einer Bewegung setzen, die eine neue kopernikanische Wende in Moralfragen
einleitet. Sie allein wird dies können; denn: möglichen anderen Gruppierungen, gut
meinenden humanistischen, den Linksparteien oder anderen vergleichbaren, fehlt
die metaphysische Basis, jedenfalls ein Teil davon. Diese werden im Zweifelsfall – im
Grenzfall – sich auch nicht nach dem absolut Gebotenen, sondern nach dem Nützli-
chen richten. Niemand außer dem von mir hier so genannten höchsten Gut garan-
tiert ganz langfristig dem glückswürdigen Mensch auch die Glückseligkeit und damit
ein Gelingen auch der langfristigen Überzeugungs- und Erziehungsarbeit.

Was ist diese „kopernikanische Wende“ in ethischen Angelegenheiten? Ganz einfach
der Schritt vom Wissen zum Glauben, aber in Kants Sinn. Kant hat die Wissenschaf-
ten nicht klein geschrieben, sondern ihnen einfach den Platz zugewiesen, den sie ha-
ben: den der empirischen Erkenntnis und den darauf aufbauenden praktischen Fol-
gen – im Guten wie im Bösen. Was jedoch gut, was schlecht ist, entzieht sich der
Entscheidung, Prüfung und letztlich auch Umsetzung der Einzelwissenschaften. Das
heißt auch, das, was wir wissen können, sollen wir durch unser Erkenntnisvermögen
auch erarbeiten, das, was wir nicht wissen – erkennen – können, müssen wir glau-
ben, wenn wir gerade auch der praktischen Lebensbewältigung ihre Ziele geben wol-
len – und das müssen wir, weil sonst der Mensch, die Menschheit orientierungslos
durch Gegenwart und Zukunft irrt. Glauben also ist Metaphysik als Wissenschaft in
diesem bereinigten Sinne. Glauben heißt postulieren von Ideen, ohne die wir lang-
fristig – manchmal auch kurzfristig schon – keine Zukunft für die Menschheit gewin-
nen können. Diese Ideen habe ich benannt und wiederhole hier sie noch einmal:
Sittlichkeit als Vernunftfaktum, Gott als höchstes Gut in Verbindung mit der Würdig-
keit zum Glück, Unsterblichkeit als Ausgleich für die Niederlagen, die ein guter Wille
im Alltagsstress, den wir mit den verabredeten Konventionen (so genannte Tugen-
den) der derzeit neoliberalen Gesellschaft haben, hinnehmen muss. Klingt das nach
Vertröstung? Nein, es ist notwendig, um die Glückseligkeit wenigstens annehmen zu
können. Nur: deutlich mag auch geworden sein, dass die Glückswürdigkeit eine gro-
ße Rolle dabei spielt. Und was anderes als diese Kant’sche Glückwürdigkeit ist end-
lich der Richter-Spruch des nach dem Neuen Testament zum Richter berufenen Je-
sus über unser Leben?

Theologische Metaphysik ist nur als Moralphilosophie möglich. In der Zeitung war zu
lesen, dass Ethik „schwer“ sei – dies kam von einem Wirtschaftsvertreter. Anderer-
seits gibt es Firmenethik, Firmenphilosophie, häufig zur Dutzendware verkommen,
billig und wohlfeil. Es handelt sich dabei häufig einfach nur um eine Nützlichkeits-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 10

ethik, nützlich für die Betriebe, selbst wenn der Mitarbeiter, der Kunde oder irgend-
welche hohl formulierten Ziele im Mittelpunkt stehen. Meist geht es dabei um die
Frage, wie man die Effizienz der Mitarbeit im Interesse von deren Verwertbarkeit
steigern soll. Dies, so darf ich hier schon sagen, ist keine Ethik, jedenfalls keine, die
diesen Namen verdient. Bei der hier im Mittelpunkt stehenden Sollensmetaphysik
geht es allein um die Frage, wie man die Verhaltensweisen und Entscheidungen der
Menschen aus freiem Willen abstrakt, gültig, zeitlos über den Interessen Einzelner
und ganzer Gruppierungen stehend definieren und bestimmen kann. Es geht – kurz
– um nichts Inhaltliches, sondern um formale Festlegungen, nicht um Werteethik,
sondern um „Gesinnungsethik“ – es ist nichts gut als allein ein guter Wille. Dies heißt
nichts anders als: jede Beimischung von Motiven, Inhalten, Wünschen, Neigungen
mag nützlich sein, ihre Folgen können positiv oder negativ sein, allein die Gesinnung,
die Absicht, zählt. Eine metaphysisch bestimmte Ethik hat keine Inhalte, weil diese
sofort infrage gestellt werden können. Inhalte von der Art wie oben angedeutet sind
nie frei von Interessen, Beimischungen, Neigungen und können, im Grenzfall, auch
unterbleiben. Ethik ist also dann aus Sicht der Sollensmetaphysik zu sehen, wenn sie
frei von Kalkulationen über Vorteile, ja sogar Folgen der Entscheidungen, die den
Handlungen vorausgehen, bleibt. Eine Tat ist nicht deshalb gut, weil sie „Gutes“ be-
wirkt, sondern allein deshalb, weil sie dem Pflichtbegriff adäquat ist, weil sie Gutes
will. Man unterscheidet sehr gerne zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik:
dies hier ist beides. Wenn man diese Unterscheidung trifft, so stets in polemischer
Absicht. Gesinnung sei leer und ohne Bezug auf konkretes Tun, Verantwortungsethik
gilt als das höherwertige moralische Prinzip. Dabei lassen sich beide nicht auseinan-
der definieren.

Die hier aufgestellte Ethik sieht auf den ersten Blick wie eine reine Gesinnungsmaxi-
me aus: nur der gute Wille zählt, nicht die Verantwortung für die Folgen einer Hand-
lung, die aus dieser Gesinnung geschieht. Jedoch übersieht diese Kritik, dass unab-
lösbar  zu  dieser  Gesinnung  die  freie  Willensentscheidung  steht:  danach  ist  eine
Handlung dann moralisch, wenn sie aus Pflicht geschieht – Pflichterfüllung vor dem
abstrakten Sittengesetz, was wiederum nur einer autonomen Persönlichkeit möglich
ist. Handlungen müssen, um moralisch zu sein, auch zurechenbar sein. Und wem et-
was zugerechnet werden kann, der hat die Verantwortung dafür zu tragen. Ganz im
Gegenteil wird unsere Sollensmetaphysik eine Ethik zu nennen sein, die in hohem
Maße Verantwortung für das Ganze übernimmt, denn: im Mittelpunkt dieser Ethik
steht „das Reich der Zwecke“, nicht der Mittel. Die oben kurz gekennzeichnete Wirt-
schaftsethik ist rein instrumentell, wie jeder Utilitarismus, in der nach Kant ausge-
führten Moralphilosophie ist  der Mensch immer der Zweck des Handelns.  Zweck
heißt hier: sein Schicksal, seine Möglichkeiten, seine Unversehrtheit stehen im Mit-
telpunkt jeder Handlung, gerade auch politisch.



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 11

So kommen wir zu dem klaren ersten Zugriff auf unseren kategorischen Imperativ:
handle stets so, dass deine Mitmenschen immer im Mittelpunkt deiner Bemühungen
stehen – hier ist die Menschheit gemeint. Handle nie so, dass der Mensch zum rei-
nen Instrument irgendwelcher politischen und wirtschaftlichen Ziele verkommt. Der
einzelne Mensch wie die gesamte Menschheit stehen dann natürlich auch im Mittel-
punkt jeder Politik. Sie sind der Zweck, das Ziel und die Bestimmung ethischer Maß-
stäbe. Dies ist mit dem „Reich der Zwecke“ gemeint. Ein solcher Imperativ, er ist nun
einmal kategorisch, also ausschließend, unmittelbar und sozusagen kompromisslos,
muss natürlich „zeitlos“ sein, nicht dem Geschmack irgendwelcher Tugendlehren, ir-
gendeiner Wirtschaftsethik unterliegen. Unter ihm kann es zeitgebundene Anschau-
ungen und Verabredungen geben, die sich aber daran messen lassen müssen. Was
vor 100 Jahren Moral war ist es heute nicht mehr, was aber vor 100 Jahren – wenn
es galt – prinzipiell gelten durfte, darf es heute auch.

Wo bleibt der Gutmensch? Dieser fühlt sich einer Sollensmetaphysik – so ziemlich
das Gegenteil  von Utilitarismus – verpflichtet. Diese Sollensmetaphysik hat einige
wesentliche Kriterien, nämlich ein als Vernunftfaktum gegebenes Sittengesetz, die
Freiheit des Menschen und seine Verantwortung für seine Handlungen und der aus
beidem resultierende  „gute  Wille“,  der  allein  uneingeschränkt  „gut“  ist.  Für  uns
kommt hinzu das Leben Jesu als historisches – und geoffenbartes – Vorbild für in-
haltlich richtiges Handeln, das einzige,  was  einer Werteethik  näher kommt.  Aber
ohne einander kommen diese beiden nicht aus: der dienende Gott ist ein Beispiel,
gleichzeitig aber auch ein Postulat, das mit dem „höchsten Gut“ identisch ist. Es ist
im Christentum ein höchstes Gut, das bis zur Selbstaufgabe dient und damit den
Weg für die Einsicht in richtiges Handeln gemäß Pflicht freimacht. Bei dieser Pflicht
handelt es sich auch und nicht ganz zuletzt um eine Pflicht zu sozialem Handeln. Dar-
aus folgt für mich ganz zwingend, dass ein Reich Gottes auf Erden zu bewirken unser
höchstes religiöses und damit moralisches Ziel sein muss. Dieses Reich ist vor allem
eines, in welchem all die leidenden Menschen, die Außenseiter, die Sklaven und die
Armen alles das nicht mehr sind. Solange wir dies nicht vermögen und bis zur Ver-
wirklichung dieser Forderungen sind wir auch nicht mit dem Christengott wirklich
versöhnt. Und: wir haben die Forderungen aus Jesu Leben, Sterben und Auferste-
hung nicht verstanden und schon gar nicht befolgt. Die so abschätzig Gutmenschen
genannten Kritiker der Moderne stehen also vollständig rational auf der Seite der
Vernunft – nicht sie, sondern Herr W. muss in ein Theater.

Nach Kant kommt demnach die Religion aus der Moral, sie ist notwendige Folge des
Strebens des Menschen nach Glückseligkeit, die Glückswürdigkeit voraussetzt. Das
heißt nicht, dass Gott – als Postulat und regulative Idee – nicht objektiv wäre, dies
heißt nur, dass er nur durch eine praktische Metaphysik erkennbar ist, nicht in der
naturwissenschaftlichen oder mathematischen Theorie. Für unsere Sollensmetaphy-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 12

sik ist der Zusammenhang noch dialektischer. Wir haben durch das Leben Jesu klare
Hinweise auf eine unabdingbare Ethik, finden aber umgekehrt nur in einem höchs-
ten Gut, das zuvor philosophisch definiert war, eine letzte Vernunftbegründung. So
ergänzen und bedingen sich Metaphysik  und Religion unmittelbar.  Genau das ist
das, was zur Sicherheit menschlich einwandfreien moralischen Handelns erforder-
lich ist: humanistische Begründungen reichen nicht, weil sie nicht zweifelsfrei auch
in Grenzfällen menschlicher Situationen das Richtige tun lassen; rein religiöse Be-
gründungen bleiben insofern schwierig, als  ihnen eine letztlich solide gedankliche
Basis in der menschlichen Vernunft fehlt. Nur beides zusammen leistet letztlich die
Garantie für im Sinne unserer Metaphysik „erfolgreiches“ Handeln, so dass mein
„kategorischer Imperativ“, der Imperativ der Sozialpolitik, wie folgt zu fassen wäre:

„Handle stets so, das der Mensch immer Zweck deiner in freier Willensentscheidung
begründeten Handlungen ist und sei dabei sicher, dass das Leben Jesu Dir dafür die
rechten inhaltlichen Anhaltspunkte, Hinweise und Forderungen gibt.“

Hier  sind materielle und formelle Ethik zusammen gedacht.  Eine Menschheit,  ein
Land, eine Nation, eine Gruppe, der Einzelne, die so denken und handeln, können
mit  Sicherheit  niemals  Kriege  anzetteln,  Armut  verursachen,  Naturkatastrophen
nach Kassenlage verhindern oder deren Folgen nach sozialer Klasseneinteilung regu-
lieren; sie können niemals zu wenig für die Bekämpfung von Hunger und Krankheit
tun, sie werden nie das Gewinnmaximierungsprinzip in den Vordergrund ihrer Hand-
lungen rücken, sie werden öffentlich handeln wo es erforderlich ist und notwendige
Entscheidungen und Aktionen nicht Privaten überlassen, deren Interesse sicherlich
nur ein ökonomisches ist – wir kommen somit auch zu einer Kritik der reinen instru-
mentellen  Vernunft,  deren Anwendung in  der  gesellschaftlichen Praxis  sich  nach
oben beschriebenem kategorischen Imperativ verbietet.

Wie zu sehen ist lebt diese metaphysische Ethik von einer Art Vernunftreligion, in
der Gott – auch Jesus war und ist Gott – notwendiges Postulat einer praktischen
Vernunft ist und bei der zugleich die wesentliche Voraussetzung in der Nachfolge
Jesu auf seinem Weg im Dienste der Randfiguren, der Armen, Unterdrückten, der
Sünder besteht. Dies alles zusammen ist hier zu einer Art echter bürgerlicher Moder-
ne zusammengebunden, die uns auch in der Sozialpolitik Maßstäbe und Garantien
an die Hand gibt, die wir für unser Handeln und Beurteilen dringend benötigen.

Auch Kant hält die Frage nach Gott für unabweisbar, weil die menschliche Vernunft
wie von selbst auf diesen letzten Verursacher aller Dinge, der Natur, des Menschen,
man kann ihn auch Schöpfer nennen, zu sprechen kommt. Diese Vernunft will wis-
sen, wie man etwas, das man in keiner Weise sehen, spüren, erfahren kann, den-
noch mit den Mitteln der Philosophie erkennen kann, also Urteile über etwas abge-
ben kann, über das es schlechterdings Erfahrungen nach wissenschaftlichen Maßstä-
ben nicht geben kann.



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 13

Eine Umsetzung dieses kategorischen Imperativs  der Sozialpolitik  ist  nur möglich,
wenn wir unsere Gesellschaft auf die Basis eines Sittengesetzes stellen, das, obwohl
abstrakt und immer geltend, die berechtigten Anliegen einer modernen Welt mit
ihren relativen Geltungen von Sitte und Alltagsmoral, von Zielen, Wünschen und Be-
findlichkeiten berücksichtigt. Gleichzeitig jedoch hat diese Metaphysik zur Voraus-
setzung, dass sie als empirische Basis, nicht als theoretische, das Leben Jesu akzep-
tiert,  ein  Leben,  das  in  seiner  bedingungslosen  Liebe  gleichzeitig  aber  genau  so
bedingungslos fordert, herausfordert zu verbindlichen, verpflichtenden Taten im In-
teresse einer Menschengesellschaft, die ihr Himmelreich langfristig auf Erden auf-
pflanzen will – „Reich Gottes auf Erden“.

Was also wollen wir heute mit dieser abgestanden Begrifflichkeit „Reich Gottes“?
Soll diese jetzt zur Grundlage einer modernen politischen Organisation im Angesicht
der so genannten Globalisierung werden? Wir haben es im ersten Teil, in der theore-
tischen Grundlegung, so angedeutet. Es bleibt die einzige Möglichkeit, ein für alle er-
trägliches Leben zu schaffen. Dieses Reich Gottes – dies ist die erste Konsequenz aus
der Sollensmetaphysik – ist vollständig von der Ökonomisierung des Lebens befreit,
es ist aber auch bereit zu einem rationalen Umgang mit ökonomischen Prozessen in
dem Sinne, dass diese Prozesse zu einer reinen Funktion herabgestuft worden sein.
Dies ist also die erste Forderung an den neuen Staat: Ökonomie – schlagwortartig –
ja, keine „Durchökonomisierung“. Denn eines ist sicherlich klar: dass Wirtschaften
notwendig ist, um Leben zu gestalten, überhaupt zu führen, wird niemand bestrei-
ten. Was hier, dies ist natürlich keineswegs irgendwie neu, bestritten wird, ist die
Notwendigkeit,  alles  dem Prinzip des homo oeconomicus zu unterwerfen,  einem
Prinzip also, das im Vordergrund seiner Maxime keinen Inhalt, keinen Wert sieht,
dem es vollständig gleichgültig ist, was „bewirtschaftet“ wird, wenn nur ein Profit
dabei herauskommt. Dies ist kein Kitt für Jahrhunderte.

Da aber nun einmal – wie ebenfalls oben gezeigt wurde – der diese Welt tragende
Geist, der menschliche, im Sinne der metaphysischen Feststellungen „böse“ ist, also
ökonomisch gesonnen, ist die zweite Forderung an unseren reformierten Staat: die
Erziehung, Aufklärung, mit einem Wort, die Vorbereitung zum Abschied vom Nicht-
prinzipiellen  (Marquard  verkehrt).  Denn:  Ökonomie  –  wird  sie  so  betrieben  und
ideologisch verteidigt und begründet – ist prinzipienlos im schlechtesten Sinne, es
kommt aber darauf an, Prinzipien, Maxime zu haben, die langfristig wirklich weiter
führen.

Diese  sofort  umzusetzenden Maßnahmen sind:  die  Entmachtung  des  Ökonomen
und die Aufklärung des Menschen. Wie bringen wir dies in „Staat“? Womit machen
wir dann Staat? Wir wollten mit diesem kleinen Buch eine theoretische Grundlage
für den Aufbau öffentlichen Handelns schaffen. Eine zukünftige „Organisationenleh-
re“ dieses kategorischen Imperativs der Sozialpolitik, diese Lehre würde in einem



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 14

zweiten Teil folgen, müsste die beiden folgenden Aufgaben sofort angehen, damit
sie langfristig erledigt werden: zum einen die Relativierung des Einflusses der Öko-
nomie durch Organisationsreform im Staat und in der Gesellschaft. Zum anderen der
Aufbau einer durchgehenden Aufklärung der Menschen mit Hilfe einer Sollensmeta-
physik und dem Ziel, dem Menschen – er hat einen freien Willen – Anhaltspunkte an
die Hand zu geben, warum er sich besser gegen das „böse“ – also gar kein – Prinzip
und für das Leben Jesu entscheiden sollte, so schwer es auch fällt.

Nun wollen wir in diesem kleinen Vortrag unsere Eingangsüberlegungen begründen
und weiter führen mit konkreteren Hinweisen zum Zustand einer sozialen Politik.

Ist christliche Sozialpolitik möglich?
Eine Streitschrift zur Kritik der mikroökonomischen Vernunft 

Einleitung

Sozialpolitik braucht eine ethische Basis. Und Ethik hat eine metaphysische Grundla-
ge. Metaphysik ist eine alte, ehrwürdige „Wissenschaft“, sie war prima philosophia,
weil sie jene Fragen gestellt und vielleicht unvorsichtiger Weise auch beantwortet
hat, die sich – etwa auch nach Kant – dem menschlichen Verstande unabweisbar
stellen. Sie hat ihren Namen von Aristoteles her, der diese Fragen „nach der Physik“,
also rein „drucktechnisch“ im zweiten Teil beantwortet hat – aber nicht nur „druck-
technisch“: es waren schon im 4. vorchristlichen Jahrhundert Fragen, die die Erfah-
rung, das Sehen, also das, was in der Wirklichkeit zu beobachten ist, überstiegen ha-
ben. Moderner ausgedrückt: Fragen nach Gott, der Seele, der Unsterblichkeit, nach
dem „Über-Sinnlichen“.

Im Mittelalter, bei Thomas von Aquin z. B., war die Philosophie die Magd der Theo-
logie. Ihre Aufgabe bestand darin, die geoffenbarte christliche Religion, die Wahrhei-
ten des Christentums, mit der Ratio zu ergründen. Die Metaphysik ging genau so
weit, wie es erforderlich war, zu begründen, warum der Glaube an christliche Lehren
philosophisch richtig, also vernünftig ist. Dies ging dann soweit, dass – etwa bei An-
selm von Canterbury – der Versuch in der Philosophie unternommen wurde, Gott ra-
tional, also aus Begriffen oder dem Nachdenken über die „metaphysischen“ Voraus-
setzungen von Naturerscheinungen, zu beweisen. Gegenstand der Metaphysik war
immer auch schon so etwas wie Teleologie, also die Zweckmäßigkeit der Zurichtung
der Natur, war die Seele des Menschen, also Psychologie.

Man wird eingestehen müssen, dass uns diese Fragen auch heute noch angehen
bzw. existentiell interessieren. Die Fragen also auch nach dem, was dem menschli-
chen Leben einen Sinn gibt, die Frage danach, warum etwas ist und nicht vielmehr



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 15

nicht, die Frage nach dem Sinn von Werden und Vergehen, damit vielleicht auch von
Geschichte.  Mit  Faust:  die  Frage  danach,  was  die  „Welt  im  Innersten
zusammenhält“.

Immanuel Kant hat – wie ich meine (ich werde ein wenig ausführlicher darauf zu-
rückkommen) – schlüssig  mit  den Vorstellungen aufgeräumt,  dass  Philosophie ir-
gendeine wissenschaftlich gültige Antwort auf Fragen geben könne, die sich unserer
Erfahrung entziehen. Wissenschaft ist nur da, wo nach den Grundsätzen der Ver-
standeskategorien und auf der Grundlage empirischer Beobachtungen (Erfahrungs-
wissenschaft) Erkenntnisse, Aussagen möglich sind. Früher, vor Kant, ist Metaphysik
auch in diesem Sinne als Wissenschaft betrieben worden, Kant hat uns darüber auf-
geklärt, dass Aussagen über Gott, das Übersinnliche, über Unsterblichkeit und Frei-
heit des Menschen keine im strengen Sinne wissenschaftlichen Aussagen sind, son-
dern dass man, um ein halbwegs erträgliches Leben führen zu können, um das ge-
sellschaftliche Miteinander zu ermöglichen, um Politik – ja auch das – betreiben zu
können, um den Menschen als autonomes Wesen begreifen zu können, Annahmen
treffen muss, die Kant zwar als unabweislich, als notwendig, aber eben nicht als wis-
senschaftlich nachweisbar bezeichnet hat. Kant nennt dies „regulative Ideen“ von
Gott, Freiheit und Unsterblichkeit – und Kant hat gesagt, dass auch dieses – neben
seiner Transzendentalphilosophie, der Erkenntnistheorie – die neue Metaphysik sei.
Er hat deshalb die Möglichkeitsbedingungen des Wissens erarbeitet mit dem Ziel,
die Metaphysik als andere Wissenschaft zu retten: nämlich als Wissenschaft von je-
nen Fragen, die er – und ich – für unabweisbar halten und deren Beantwortung für
die menschliche Existenz in der Gesellschaft lebensnotwendig sind. Metaphysik ist
nur noch als praktische Philosophie in dem Sinne möglich, dass sie uns Anleitungen
für politisches Zusammenleben gibt, Hinweise auf den Status des Menschen als au-
tonomen Gesetzgeber, als moralisches Wesen. Und Kant hat die Bedingungen der
Möglichkeiten für Freiheit im persönlichen wie im politischen Sinne formuliert.

Dies alles ist ein Anhaltspunkt dafür, dass es nicht von vornherein mindestens philo-
sophisch sinnlos ist, auch eine christlich orientierte Sozialpolitik mit Metaphysik in
diesem Sinne in Zusammenhang zu bringen. „Metaphysik für unsere Zeit“ könnte
diese kleine Broschüre auch überschrieben sein. Was Metaphysik sein kann – hier
zunächst nur als  einleitende Feststellungen – haben wir  formuliert:  eine Art Ver-
nunft neben der wissenschaftlichen Kontrollvernunft (Odo Marquard) mit der Aufga-
be, Wissenschaft so zu gestalten, dass alle Fragen, die hinter den Dingen liegen (Ding
an sich nach Kant) nur in Hinblick auf ihre Relevanz für menschliche Glückseligkeit zu
beantworten sind, nicht an sich, nicht wissenschaftlich – wir müssen sie „glauben“ –
dies ist auch ein Begriff der Metaphysik Kants, wobei glauben bei Kant nicht „dafür-
halten“ bedeutet, sondern eben notwendiges Annehmen der regulativen Ideen, die
ich oben eingeführt habe. Wozu notwendig? Eben für bürgerliches (gesellschaftli-
ches) friedliches Zusammenleben, für Politik, also auch für unsere Zeit.



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 16

In diesem Sinne ist diese kleine „Streitschrift“ der Versuch, genau das für das Zusam-
menleben der Menschen in der Gesellschaft, vielleicht in dieser Welt, im 21. Jahr-
hundert erforderliche „hinter die Dinge“ sehen zu leisten. Wir werden ausführen,
wie sehr auch und gerade heute jene regulativen Ideen notwendig sind, um dem
Menschen auf dieser Erde überhaupt noch eine Orientierung zu ermöglichen, ja, ihn
vor den Zumutungen der unaufgeklärten Führungseliten in der westlichen Welt aus
Wirtschaft, Wissenschaft, Politik und – ja auch diese – Kirche zu schützen, mit einem
Wort: dieses kleine Buch versucht, Orientierungswissen zu diskutieren und behaup-
tet damit gleichzeitig, dass dieses Wissen nicht mehr vermittelt wird. Ich behaupte
auch, dass wohl durchaus ein Bewusstsein der Notwendigkeit für diese Orientierung
„hinter den Dingen“ vorhanden ist, ja als erforderlich anerkannt wird, dass aber jene
Führungseliten gar kein Interesse daran haben, diese Orientierung herzustellen, weil
der so aufgeklärte Mensch ihnen dann ihre Freiheit, die bei jenen nur eine egoisti-
sche Willkür darstellt (das heißt: Freiheit ohne Verantwortung, rein subjektiv), zum
egoistischen Handeln nehmen würde. Ja, Freiheit ist auch etwas Objektives, natür-
lich nicht im naturwissenschaftlichen Sinne, sondern als regulative Idee.

Metaphysik für unsere Zeit: dies will auch eine bescheidene Grundlage für eine the-
oretische Diskussion über gesellschaftspolitische Zielsetzungen sein. Kurz: das Buch
mit diesem Titel ist auch zu umschreiben mit der Formulierung „Metaphysik und Po-
litik“. Diese neue Metaphysik will der Politik, damit der Gesellschaft und allen Men-
schen, den Primat öffentlichen Handelns und öffentlicher Verantwortung wieder ge-
ben, welche sie an jene Führungseliten, vor allem aus der Wirtschaft, abgegeben ha-
ben.

Dies bedeutet: das, was wir hier betreiben wollen, bezieht sich nicht nur auf das,
was „hinter den Dingen“ steht, sondern beansprucht gleichzeitig, daraus eine Orien-
tierung für das Menschenleben, für den Alltag zu bieten. Es will ein Kritik der instru-
mentellen Vernunft in dem Sinne sein, dass nicht nur das, was technisch geht, was
beherrschbar bzw. zu handhaben ist, zählt, sondern eben auch das, was hinter die-
sen Instrumenten liegt und was der wissenschaftlichen, der ökonomischen und der
technischen  Verwertung  und  den  entsprechenden  Erkenntnissen  einen  über  sie
selbst hinausgehenden Sinn gibt.

Warum fragen wir nach dem Sinn? Zunächst, weil wir diese Frage für unabweisbar
halten – Menschen haben ein Interesse daran zu sehen, warum etwas so ist und
nicht anders, was mit ihnen geschieht, wenn nicht nur krasse Wirklichkeit herrscht,
fragen noch immer: was nach dem Leben mit ihnen der Fall sein könnte. Dann aber
auch, weil in unserem Leben, in der politischen Wirklichkeit vieles evidenter Weise
nicht stimmt: Ungleichheit der Verteilung von Gütern und Chancen, kriminelle Men-
talitäten auf allen gesellschaftlichen Ebenen, Bereicherungen, die ungerechtfertigt
sind, ganz konkret auch: niedrige Rente, immer mehr Zuzahlungen, hohe Arbeitslo-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 17

sigkeit,  schlechtes  öffentliches  System  bei  Gesundheit,  Verkehr,  Kommunikation,
einseitige Bevorzugung jener Eliten, weltweit: Klimaprobleme, Verteilungsschwierig-
keiten, krasse Armut, Hunger, Kriege, Tod.

Dies war sicherlich schon immer so und hängt mit der Wolfsnatur des Menschen zu-
sammen, siehe weiter unten. Dies ist aber keine Rechtfertigung dafür, dass es auch
so sein soll (warum ist überhaupt etwas und warum ist es nicht anders, fragt die Me-
taphysik!),  und dies bedeutet nicht,  dass es keine Wege aus diesen Krisen gäbe,
wenn man die richtige Orientierung hat. Dies alles soll auch nicht sagen, dass es kei-
ne Fortschritte  gegeben hätte  in  den letzten hundert  Jahren,  dies  zu  behaupten
wäre tief ungerecht. Jedoch: fragen wir nach der ferneren Entwicklung ist die Gefahr
nicht von der Hand zu weisen, dass es eine Rückentwicklung geben könnte. Dies be-
trifft zuerst die Folgen einer unkontrollierten Privatisierung – dazu unten ebenfalls
mehr.

Unsere Metaphysik hat also diese beiden Stoßrichtungen: sie fragt danach, was als
Sinn für das menschliche Leben hinter den Erscheinungsformen unserer konkreten
politischen Wirklichkeit liegt (Ding an sich philosophisch formuliert) und weist in die-
sem Zusammenhang darauf hin, dass diese Frage zwar wissenschaftlich, aber nicht
naturwissenschaftlich,  sondern von der metaphysischen Wissenschaft,  die  prakti-
sche Politik  bedeutet,  zu  beantworten ist.  Und sie  fragt  danach,  woran  sich  der
Mensch, die Gesellschaft, die Eliten, die Ökonomie, die Wissenschaft, die Politik ori-
entieren sollen. Wir werden dies Sollensmetaphysik nennen und behaupten, dass
die Kritik der instrumentellen Vernunft und die Sollensmetaphysik jene Normen her-
vorbringen können, die wir zu einem glückseligen Leben benötigen.

Nun aber fangen wir mit der Frage nach der Möglichkeit und Notwendigkeit einer
christlich bestimmten Sozialpolitik endlich an.

Christliche Sozialpolitik

„Die christliche Soziallehre hat immer am Vorrang der Arbeit vor dem Kapital festge-
halten. Das Kapital ist nur Instrument, die Arbeit aber Wirkungsursache des Produk-
tionsprozesses. Die Bedeutung der Arbeit geht über das Wirtschaftliche hinaus. Die
kapitalistische Wirtschaftsordnung stelle – so Papst Johannes Paul II – diese Hierar-
chie auf den Kopf. Eine Wirtschaftsordnung, welche die Arbeit lediglich als Produkti-
onsmittel behandelt, verletzt die Würde des Menschen. Das spekulative Finanzkapi-
tal umkreist den Erdball ohne Beziehung zu Wertschöpfung und realen Gütern, ge-
trieben lediglich von spekulativem Gewinn. Die Gewinnchancen sind offenbar am
größten, je mehr Arbeitnehmer entlassen werden. Eine Wirtschaftsordnung, die Ent-
lassungen regelmäßig mit Gewinnsteigerungen prämiert, ist ein Schlag in das Ge-
sicht jeglicher Vernunft, die sich auf Humanität beruft. Sie wird keinen Bestand ha-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 18

ben….Der Prototyp des flexiblen Arbeitnehmers ist der Tagelöhner, immer abrufbar,
aber heimatlos und einsam. Tagelöhner (Bibel) sind schutzloser als Sklaven.“

Also: Neoliberalismus ist irrational, so wie Kapitalismus überhaupt. Und: wenn diese
Ordnung keinen Bestand hat, machen wir dann eine Revolution? Letzterer Schluss
stammt ebenso wenig von mir, wie das gesamte Zitat. Von wem aber? Nicht von der
Linkspartei, im Kapital von Marx steht es auch nicht, eher schon beim Papst. Es ist
ein CDU-Mitglied, das dies gesagt hat, ein Mitglied der Christlich Demokratischen Ar-
beitnehmerbewegung.  Blüm, der zwar  keine Revolution ausgerufen hat,  aber die
verwendeten Vokabeln sind politisch in eine solche Richtung interpretierbar.

Arbeitslosigkeit reduziert sich derzeit in großem Tempo bei den besser Qualifizierten
und Mobilen. Die Langzeitarbeitslosigkeit bleibt und steigt. Der Befund zur Umset-
zung von Hartz IV lautet aber: die politische Umsetzung, also die Administration die-
ser guten Ansätze, übrigens die Mitarbeiter/innen der Arbeitsagenturen und der Ar-
beitsgemeinschaften sind nicht gemeint, kann nur mit der Formulierung überschrie-
ben werden: An den Problemgruppen vorbei. Denn: Neben finanziellen Ressourcen
setzt das auf vermehrte Eigenverantwortung abzielende Prinzip des Forderns und
Förderns bei den Adressaten außerdem Marktkompetenz und die Fähigkeit zu auto-
nomem Handeln voraus. [] Gemeint ist die Fähigkeit, Informationen zu beschaffen
und zu bewerten sowie mit Anbietern (Weiterbildungsbereich) verhandeln zu kön-
nen. Gerade diese Fähigkeiten dürften bei Adressatengruppen mit schwacher Markt-
position, wie Langzeitarbeitslosen, gering Qualifizierten und in Teilbereichen auch
bei Ausländern, allenfalls rudimentär vorhanden sein. Das auf Eigenverantwortung
basierende Prinzip des Forderns und Förderns läuft damit auf eine Art Bestenauslese
hinaus. Und damit sind gerade die überfordert, denen das Fördern zugute kommen
sollte; Hartz IV scheitert am Kleinmut der Politik. Daran ändert auch die Feststellung
nichts, dass die Arbeitslosigkeit in Deutschland sich 2007 vielleicht der Drei- Millio-
nen-Grenze  nähert:  der  hohe  Anteil  der  strukturellen  Arbeitslosigkeit  bleibt  und
muss dringend bekämpft werden, ohne ihn zu individualisieren.

Leider haben wir es uns aber angewöhnt, das Problem der Arbeitslosigkeit zu indivi -
dualisieren,  also  so  zu tun,  als  seien die  Menschen an diesem „Schicksal“  selbst
schuld; die strukturellen und ökonomischen Hintergründe werden auch an den Gie-
ßener Stammtischen nicht mitdiskutiert. Natürlich gibt es zum einen immer jeman-
den, der jemanden kennt, der Stellen nicht besetzen kann, weil es angeblich, oder
auch wirklich, dann keine geeigneten oder, meist ist dies die Behauptung, willigen
Arbeitslosen gibt.

Tatsächlich aber haben wir folgendes ökonomisches Problem, das dieser Arbeitslo-
sigkeit zugrunde liegt: wir verzeichnen ein Arbeitsplatzdefizit von – in Deutschland
insgesamt – ca. vier Mio. Wir haben also vier Millionen Arbeitsplätze zu wenig, wenn



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 19

wir davon ausgehen wollen, dass alle Menschen, die arbeiten wollen, auch arbeiten
können. Arbeiten: das heißt nicht ehrenamtlich tätig werden, sondern erwerbsmä-
ßig gegen Lohn. Selbst wenn ich davon ausgehe, dass es auch eine recht hohe und
wachsende Zahl  von unbesetzten Arbeitsplätzen gibt,  sagen wir,  wissenschaftlich
fast korrekt, 1 Million, so bleibt das Defizit beängstigend hoch. Dies gilt auch dann,
wenn man die Arbeitslosigkeit zunehmend als strukturell  bewertet. Dies hieße ja,
dass es hinreichend viele Arbeitsgelegenheiten gibt, jedoch der Arbeitsmarkt nicht
flexibel ist: es fehlt an Mobilitätsbereitschaft, Qualifikation, Information der Akteu-
re. Gerade dann aber ist Hartz IV von besonderer Bedeutung. Dennoch: es bleibt
eine Lücke von 2,5 bis 3 Millionen Arbeitsplätzen, die nur durch Wirtschaftspolitik,
eine wirkliche Politik der öffentlichen Hand, geschlossen werden kann. Die vorhan-
denen offenen Stellen kann man, teilweise,  durch eine umsichtige Zuwendung zu
den strukturell Arbeitslosen besetzen.

Es geht den Arbeitslosen im Vergleich zur Lage in der Weimarer Republik zwar mate-
riell nicht ganz so schlecht, aber ich glaube: psychisch und moralisch. Es bleibt aber
auch die Feststellung zu treffen: die Lage des Sozialstaates ist im Mai 2007 auch des-
halb so verzweifelt, weil die Zahl seiner Verteidiger schrumpft, die Zahl derer, die ihn
im Interesse der Kapitalmacht (neoliberal) abschaffen wollen, steigt. Wobei neuer-
dings gerade die CDU – im Kielwasser der neoliberalen FDP – gleich den Staat insge-
samt deutlich „zurücknehmen“ will. Genau dies aber stimmt bedenklich und miss-
trauisch. Arbeitslose galten damals und heute für die herrschenden Schichten einer
Gesellschaft eher als Schmarotzer – ihr Schicksal wird individuell gesehen, nicht vor
dem Hintergrund des vollständigen Versagens der Marktwirtschaft – die wir im übri-
gen, als soziale, auch nicht mehr haben.

Das  Institut  für  Arbeitsmarkt-  und Berufsforschung (IAB)  wiederholt  zuweilen  im
Kern einen Vorschlag aus dem Jahre 1996 (Halbierung der Arbeitslosigkeit war das
Thema, und der damalige Kanzler Kohl hat diese Vorschläge zu Recht wenigstens
verbalisiert), bei dem ein ganzes Strategiebündel zu einer deutlichen Verbesserung
der Lage auf dem Arbeitsmarkt führen sollte. Eine Maßnahme war die Verkürzung
der Arbeitszeit. Diese Option ist ernsthaft nie in Angriff genommen worden, wohl
weil auch andere, mehr auf die Angebotseite (Lohnerhöhung allenfalls im Rahmen
der  Steigerung  Produktivität,  arbeitsrechtliche  Maßnahmen)  gerichtete  Maßnah-
men, kaum konsensfähig waren. Dabei wäre eine deutliche Verkürzung der Arbeits-
zeit ökonomisch rational wenn man unterstellt, dass nur auf diese Weise das oben
beschriebene Arbeitsplatzdefizit von 2,5 bis 3 Mio. beseitigt werden kann. Jeden-
falls: eine verlängerte (Lebens-) Arbeitszeit ist kaum eine Antwort auf die Ausgangs-
lage, selbst wenn man annimmt – was nicht verkehrt ist – dass strukturell viele Qua-
lifikationen in Zukunft fehlen werden. Dann sollte man eine differenzierte Arbeits-
zeitpolitik anstreben.



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 20

So aber gibt es eine bedenkliche „Gerechtigkeitslücke“: die Lasten sind zu einseitig
verteilt. Deshalb gibt es auch so wenig Akzeptanz bei den Betroffenen. Und zurück
zur halben Reform: Hartz IV kann nur flankieren, dies ist sehr sinnvoll, aber die ei-
gentlichen  Reformen  müssen  die  einer  grundlegenden  Verbesserung  der  in  der
Volkswirtschaft  und  durch  Arbeitszeitpolitik  sich  entscheidenden  Beschäftigungs-
möglichkeiten sein. Dies ist weitgehend ausgeblieben. Wie man dies tut, zeigt das
oben erwähnte Szenario des IAB.

Manche meinen, dass Reformen des Arbeitsmarktes (Hartz ist keine Arbeitsmarktre-
form) ausreichen: reformiert werden muss in einem Mix aus Angebot und Nachfra-
ge, mit einer deutlich intelligenteren Arbeitszeitpolitik – dazu gehört auch Lebensar-
beitszeit  (aufhören mit  dem Unsinn der  Verlängerung  der  Lebensarbeitszeit)  mit
dem Ziel, 3 Millionen Arbeitsplätze zu schaffen, für die dann allerdings die Erwerbs-
losen sowohl geeignet als auch bereit sind: deshalb ist es sinnvoll, in Zeiten der Unt-
erbeschäftigung auch dann aktiv zu sein, wenn daraus, siehe oben, nichts folgt. Man
nennt  dies  aktivierende  Arbeitsmarktpolitik,  die  aber  niemals  den  Neben-  oder
Hauptsinn haben darf, einseitig mit der falschen Ideologie zu agieren: immer nach
dem Prinzip: die Arbeitslosen sind selbst schuld, es gibt genug Arbeit, dies ist offen-
bar nicht auszurotten.

Nun zur „christlichen Sozialpolitik“: Christliche Werte gelten offenkundig als beson-
ders geeignet, Kriegen, Terror und Verfolgung vorzubeugen. Und vielleicht galten sie
auch als geeignet, soziale Perspektiven zu verwirklichen.

Deshalb hat die frühe CDU auch eine scharfe soziale Programmatik aufgegriffen; der
Kapitalismus war es nach 1945 nicht, was dieser CDU vorschwebte. Man hat wohl
auch erkannt, dass einige Wurzeln des speziellen deutschen Faschismus in marktra-
dikalen, also  kapitalistischen Praktiken lagen: die Arbeitslosigkeit,  die  man in der
Weimarer Republik nicht als Erklärungsgrund für den Erfolg Hitlers klein reden darf,
ist wohl auch eine Folge – natürlich nicht nur – kapitalistischer Denkweise.

Man möchte annehmen, dass diese doppelte Begründung: letztlich Friedfertigkeit
und – warum es nicht beim Wort nennen – Sozialismus die christlichen Fundamente
waren, auf denen das Programm der frühen CDU beruhte. Und heute? Was meint
es, wenn der Fraktionsvorsitzende der CDU im Hessischen Landtag eine stärkere Be-
tonung des Christlichen in der Politik der CDU fordert? Ausweislich der gedruckten
Nachrichten blieb diese Forderung ohne Begründung. Wenn man aber alles, was in
den letzten Jahren dazu gesagt und gefordert worden ist, zusammenfasst, bedeutet
dies letztlich etwas eher Unverbindliches. Gemeint ist, vielleicht schreibe ich ein we-
nig polemisch, wohl das, was man unter Anständigkeit im menschlichen Zusammen-
leben versteht. Freilich, dies geht ganz gut auch ohne christliche Werte. Ist es „Gott“
in der Verfassung? Wenn ja, was bedeutet das dann? Etwa dieses: Du kannst nicht
zwei Herren dienen, Gott und dem Geld?



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 21

Was also ist Christentum? Kann man mit Jesus „Staat machen“? Was ist Politik? Und
wie kommt sie zusammen?

War Jesus ein Revolutionär? Hatte er ein politisches Programm? Wie ist seine Lehre,
die vielfältig in Gleichnissen zum Ausdruck kommt, in Politik umzusetzen oder auch
nur in ihr „verwertbar“? Viele Fragen, die durch diese Bemerkungen beantwortet
werden sollen – wenigstens will ich es versuchen.

Ich persönlich – auch dies muss möglich sein zu sagen – halte gegen viele andere die
christliche Religion auch für eine ethische Grundlage unseres Lebens. Was aber ist
nun wieder Ethik? Hinter Kant kommen wir nicht mehr zurück und danach – in sei-
ner Moralphilosophie bindend und endgültig ausgedrückt – hat Ethik im Grund mit
der Verantwortung des Menschen für seine Handlungen zu tun, übrigens wäre der
Mensch sonst  auch nicht  Mensch,  wenn er  diese Verantwortung nicht  zu tragen
wüsste: seine Taten müssen ihm zurechenbar sein. Dies heißt Freiheit: die Verant-
wortung für eine Handlung übernehmen, die auch eine Alternative gehabt hätte: gut
oder böse. Und, dies werden wir dann gleichsam zusammenrechnen, eine Handlung
ist nicht nach ihrem Ergebnis für den Täter selber oder seinen Adressaten moralisch
wertvoll oder nicht – dies wäre bloßer Utilitarismus, sondern eine Handlung ist von
ihrer Motivation als gut oder böse, richtig oder falsch einzuschätzen: die Gesinnung,
das  Motiv,  basierend im Sittengesetz  (nicht  hinterfragbar)  entscheiden über  den
Grad der Moralität, nicht die Ergebnisse. Beides zusammen, das ist es: die Gesin-
nung und die Verantwortung für die Taten, die man aus dieser Gesinnung heraus
„geleistet“ hat. Ethik ist also immer sogleich Gesinnungs- und Verantwortungsethik.

Wie komme ich dieser philosophischen Definition der christlichen Ethik nahe? Set-
zen wir an die Stelle des nicht hinterfragbaren Sittengesetzes christliche „Lehrsätze“,
oder eine Abstraktion davon, und nehmen dies als Motiv, als Gesinnung. Wenn wir
dann noch die Verantwortung übernehmen, dann haben wir  auch das christliche
Menschenbild und gewinnen daraus sicherlich Ansätze für ein christliches Weltbild
in der Politik.

Zunächst also: was heißt Christ sein, was ist das (ethische) Wesen des Christentums?

Eindeutig scheint zu sein, dass Jesus ein radikaler Mensch war, nicht in unserem po-
litischen Verstande, sondern bei seinen Forderungen an seine Nachfolge. Richtig ist
sicherlich weiter,  dass das Neue Testament voller  „minderwertiger“,  Randfiguren
abgebende, Menschen ist: Huren, Zöllner, Fremde (Samariter), Faule, Kranke, Arme.
Arme im Geiste wie im Portemonnaie. Machthaber, Reiche kommen auch vor, Ge-
sunde, Starke: aber die haben es bei Jesus schwer.  Die entscheidende Forderung
Jesu war: dienen, sich damit das Reich Gottes verdienen, sich ihm wenigstens annä-
hern: nicht herrschen, nicht das Geld zusammen sammeln, sich seiner Pflichten be-
wusst sein: das Gleichnis vom Knecht, der mit seinen Talenten genau nicht zinsbrin-
gend umgeht, sagt es deutlich: schwer hat es jemand, der nicht seinen Fähigkeiten



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 22

und Möglichkeiten gemäß dient. Und immer wieder: ganz unten sein, den Menschen
dienen und wohl damit Gott und ihm. Friedfertigkeit, Selbstlosigkeit stehen im Mit-
telpunkt und natürlich Gott, sein Vater. Denn: was man all diesen Randfiguren tut,
das hat man ihm, Jesus und damit Gott, getan. Nicht (allein) als Altruismus, sondern
um des Himmelreiches, des ewigen Lebens wegen.

Wir haben die CDU hier in den Vordergrund gerückt, weil sie nicht nur das „C“ im
Namen trägt, sondern hin und wieder programmatisch eine Umsetzung anmahnt. Ist
das, was wir oben geschrieben haben dieser Programmatik nahe? Zunächst kann ge-
sagt werden, dass diese Ethik näher an Rüttgers (Ministerpräsident von NRW) mit
seiner Aussage zur „Lebenslüge“ der Steuererhöhungen und seiner Mahnung, das
soziale Profil der CDU in den Vordergrund zu rücken, steht als an einer unverbindli-
chen Plauderei von der Orientierung an christlichen Werten, von denen man immer
noch sehr gerne wüsste, was darunter zu verstehen ist.

Es muss jetzt darum gehen, die aufgezählten Jesus-Worte und -Gleichnisse in eine
möglichst systematische Ethik zu bringen, um dann den Transfer in die Politik zu leis-
ten. Die Grundlage christlicher Werte ist – darüber besteht wohl kein Dissens – die
Botschaft vom Tod Jesu am Kreuz. Dieses ist jedoch kein isoliertes Ereignis, sondern
Jesu Leben führt konsequent an diesen Punkt, von dem wir glauben, dass es kein
Endpunkt ist. Es ist dies seine Rolle als „Diener“, als Sklave menschlicher Not, welche
er auf beeindruckende Weise bis hin zum Opfer für uns alle durch seinen Tod hat.
Jesu sagt aber auch: Menschen, folgt meinem Beispiel des Dienens bis zur letzten
Konsequenz. Der Glaube an diesen Gott kann also nur ein Ergebnis haben in ethi-
scher Hinsicht: im übertragenen Sinne müssen wir unablässig den Ärmsten die Füße
waschen. Wer kann das schon? Und wir müssen uns in allem, was wir haben, an die-
sem Gott ausrichten: einem weiteren Herren kann man nicht dienen.

Heißt das nun, dass alle reichen Menschen, alle, die auf der glücklichen Seite stehen
und leben, von diesem Gott fern sind, von den Belohnungen für eine solche Haltung
ausgeschlossen sind? Nein, aber sie haben es schwerer. Außerdem können wir an-
deren es nicht entscheiden: richte nicht, damit Du nicht gerichtet wirst. Aber eines
muss klar sein: christliche Ethik ist radikal verbindlich, man kann es sich nicht aussu-
chen, was man wann und für wen tut: „was Du einem meiner geringsten Brüder ge-
tan hast, das hast Du mir getan.“ Ganz entscheidend für diese Grundeinstellung ist
aber auch, dass der Christenmensch handeln soll gemäß den Fähigkeiten, die man
ihm mitgegeben hat, Glaube, Kirchgang allein tun es nicht. Was ist das auch für ein
Glaube,  der  nicht  tätig  wird?  Rechtfertigung  allein  durch  Glaube  –  niemals.  Der
Mensch ist gerecht, wenn er gemäß seinem Glauben die ethischen Grundbedingun-
gen des Christentums annimmt und danach verantwortlich und in voller Freiheit der
Entscheidung handelt. Dies ist es, was uns allen, auch den Christen, so schwer fällt –
und wenn wir es nicht vermögen, sind wir alle der Gnade bedürftig.



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 23

Wenn wir unsere christliche Ethik auch an Kant ausrichten, so bedeutet dies zu fra-
gen, ob jemand, der ohne jeden Glauben sozusagen das Richtige tut – also ähnliche
Grundannahmen setzt – nur weil er nicht glaubt, von den Belohnungen, die einem
ordentlichen  Leben folgen  sollen,  ausgeschlossen  sein  soll.  Dies  ist  bei  unserem
christlichen Glauben sicherlich nicht der Fall. Ich kann mir einen solchen Gott nicht
gut vorstellen: der jemanden ungerecht behandelt, weil er nicht das Richtige glaubt.
Wir Christen haben es nur besser: wir wissen genau, was zu tun ist und kennen die
Folgen unseres Handelns bzw. Nichthandelns. Deshalb – und nur deshalb – ist es
richtig, immer wieder für diesen Glauben der Armut, der Außenseiter, der einfachen
Menschen zu werben – ein unschönes Wort für Mission.

Jesus hatte sicherlich kein politisches Programm, sein Bemühen konzentriert sich auf
den einzelnen Menschen, nicht auf eine Gesellschaft oder gar auf deren revolutionä-
re Veränderung, und die Bergpredigt ist wohl auch kein sozialistisches Manifest. Und
dennoch: alles zusammen gesehen ergibt sich dann doch eine klare Option für das
Eintreten für die Randfiguren unserer Gesellschaften als verbindliche Forderung an
die Starken aus deren Glauben heraus. Und in diesem Sinne ist eine Kirche, die all
das ernst nimmt, nicht das Komplementär zur Gesellschaft, sondern letztlich ihre Al-
ternative. Und deshalb verbietet sich ihr auch das neoliberale Gerede, mit welchem
sie ihrerseits Reformen einzuleiten gedenkt.  Eine solche christliche Gemeinde ist,
nur weil sie sich nach dem Vorbild des Lebens Jesu für eine in seinem Sinne gerechte
Gesellschaft einsetzt, keineswegs schwach, sondern – gerade in ihrer Rolle als Alter-
native – stark.  Wer sich für Gerechtigkeit  einsetzt,  muss stark und selbstbewusst
sein.

Und die Politik daraus? Was folgt denn nun für CDU, Europäische Verfassung, prak-
tisch- bürgerliche Politik? Denn ein gesellschaftliches Zusammenleben ohne ordnen-
de (Sozial-) Politik sollte es auch für einen Christenmenschen nicht geben. Wenn Je-
sus den Einzelnen ernst genommen hat, es ihm auf diesen ankam, so soll es auch in
der Gesellschaftspolitik so sein. Übrigens: jede Wirtschaftspolitik muss danach auch
Gesellschaftspolitik sein und die christliche Ethik gibt uns zuerst Anlass, den Primat
der Politik vor jeder ökonomischen Betätigung wieder neu zu sehen. Ist das gemeint
beim CDU-Politiker? Bei Rüttgers ganz sicher. So lasst uns also „Staat mit Jesus ma-
chen“: Allerdings fern ab von jeden theokratischen Vorstellungen ganz aus der Rolle
des Dieners heraus, von welcher Rolle Nietzsche gesagt hat, dies sei Sklavenmoral:
ganz richtig, aber nicht die Moral des Sklaven, sondern eine Ethik, die für diesen ein-
tritt – ein großer Unterschied.

Abschließend also  die  Frage:  kann  sich  diese  Gesellschaft,  hier  einmal  vertreten
durch die CDU, die ja die Frage nach christlichen Werten aufgeworfen hat, mit fol -
gender Überlegung anfreunden – eine Überlegung übrigens, von der ich meine, dass
sie  den Grundlagen der  CDA,  der  Christlich  Demokratischen Arbeitnehmerschaft,
sehr nahe kommt, meint die CDU genau das?



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 24

Diese Grundpositionen einer alltagstauglichen Metaphysik sind hier stark an eine
christliche Ethik angelehnt worden, was nur so viel heißt, dass das Christentum hin-
reichend viele Maßstäbe zur Verfügung stellt, um hinter den Alltag zu schauen, ihn
aber auch gestalten hilft, indem es hinterfragt und vorschlägt, was zu tun ist. Diese
Metaphysik stellt aber auch Normen zur Verfügung, die Wissenschaft, Ökonomie,
menschliches Verhalten bewerten hilft.

Was ist nun mit dem modernen Neoliberalismus? Wodurch ist er das Böse? Eben da-
durch,  dass  er  nur  funktionieren  kann  über  Egoismus,  Gleichgültigkeit  gegen
menschliche Katastrophen, Orientierung am ökonomischen Prinzip – all das ist böse,
weil es nur vordergründig positiv wirkt und dies auch nur für eine Minderheit des
Menschen. Jede Metaphysik für moderne Zeit muss sich dieser Grundeigenschaft
des Menschen versichern: er ist böse, weil er böse sein will und er will böse sein,
weil es ihm Vorteile bringt. Unter dieser Betrachtung sind selbst Handlungen, die für
andere zunächst Hilfe bringen, also positiv erscheinen, mindestens nicht gut, son-
dern nur zufällig gut, und damit moralisch minderwertig.

Zu derartigen Taten gehören z. B. Spenden reicher Menschen. Zunächst ist zu fra-
gen, wieso Reichtum überhaupt ist – diese Frage ist nur dann nicht zu stellen, wenn
alle Menschen gemäß ihren Möglichkeiten, die darüber hinaus noch staatlich zu för-
dern sind, am Reichtum partizipieren und dies ist – ebenfalls evidenterweise – nicht
der Fall.  Dann aber sind Spenden Almosen, die anzunehmen sich verbieten sollte,
weil der Stolz eines autonomen, weil freien Menschen es unwürdig finden sollte, et-
was gnadenhalber zu nehmen, was ihm metaphysisch, z. B. durch Naturrecht und
christliche Ethik begründet, zusteht. Beiläufig: damit wäre auch das hektische Spen-
deneinsammeln der Kirche obsolet, wenn sie die Position hätte, jenes Menschen-
und Naturrecht aus christlicher Perspektive einzufordern.

Für derartige Positionen benötigt man eine „regulative“ Idee – oder mehrere, um
das, was sein soll zu begründen und gegen das zu setzen, was ist und letztlich nicht
sein soll. Denn, so kann man fragen: woher wissen Blüm, Rüttgers, die CDA und der
Autor eigentlich, was sein soll? Um dies zu wissen und den Mut zu haben, es auch
noch zu sagen, z. B. zu sagen, dass Kapitalismus und Neoliberalismus inhuman und
sogar irrational sind, braucht man einen Blick hinter die Alltagswelt und eine Hypo-
these darüber, was letztlich der Sinn des Daseins jedes Einzelnen und einer ganzen
Gesellschaft ist. Nur wenn man dies weiß – Wissen ist hier eben gerade nicht im na-
turwissenschaftlichen Verständnis gemeint, wo es um das Messen, also um Empirie
geht – kann man eine Weltordnung einfordern, die für alle Menschen Erträgliches
ermöglicht. Für die meisten Menschen jedoch erscheint die Weltordnung unerträg-
lich, sogar denke ich für die Mehrheit der Menschen in den Industrienationen. Ist
dies evident? Metaphysik des Alltags – etwas also, was zum einen hinter die Wirk-
lichkeit schaut, oder gar über sie hinaus, und zum anderen weiß, was anstatt dessen



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 25

sein soll (warum ist es so und nicht anders fragt die Metaphysik) – ist wie alle Meta-
physik darauf angewiesen, dass das, was sie sagt als evident erscheint – damit ist sie
dem Wissenschaftsbegriff der Naturwissenschaften entrückt.

Aber diese Evidenz allein reicht natürlich nicht aus. Es geht ja darum, eine systemati-
sche Grundlegung der Metaphysik  dessen,  was  sein soll,  zu schaffen.  Diese  wird
auch den Widerspruch auflösen, der jetzt noch besteht zwischen der Auffassung, der
Mensch sei böse, eben weil er ein homo oeconomicus ist und es lohne sich, eines
Menschenbildes wegen dies notfalls revolutionär zu ändern.

„Was ihr einem meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan“. Wir
argumentieren hier also auf dem Boden der christlichen Sozialethik. Verträgt sich
eine solche Ethik mit der sog. Wirtschaftsethik, die bestenfalls das Nützliche im Vor-
dergrund sieht, meistens aber nicht das, was geboten ist?

Einige meinen, man könne ein Gemeinwesen intellektuell ausschließlich mit ökono-
mischem Sachverstand führen. Wirtschaft ist niemals Selbstzweck, sondern immer
Mittel, der Mensch ist niemals Mittel, sondern immer Zweck, so will es die christli-
che Ethik, wie ich sie oben kurz und vielleicht nicht ganz vollständig dargestellt habe.
Sollte es sich anders entwickelt haben, haben unser Gesellschafts- und Wirtschafts-
system mindestens im Sinne christlicher Überzeugungen nicht immer das Richtige
getan. Dafür gibt es viele Anzeichen. Aus meiner Sicht etwa will es nicht gelingen,
die angestrebten und viel diskutieren Forderungen nach Arbeitszeitverlängerungen
plausibel anders zu begründen als damit, die Rationalität des Wirtschaftens erzwin-
ge eine solche Maßnahme. Rational für Betriebe wäre es sicherlich, die Arbeitszeit
pro Arbeitnehmer bei gleichen oder gar gesunkenen Löhnen zu erhöhen, also an
dem Faktor Arbeit radikal zu sparen. Wo ist hier die Grenze?

Zu beantworten ist hier also die Frage nach dem Mittelpunkt der Wirtschaft. Es ist
ersichtlich der einzelne Mensch und sonst gar nichts.

Natürlich auch die Wirtschaft selbst nicht; also auch diese kann nicht ihr eigener
Mittelpunkt, also Selbstzweck, sein. Die notwendige tägliche Lebensbewältigung des
Menschen weist allerdings auch dem Wirtschaften unwiderleglich den dringendsten
Rang zu. Somit ist eindeutig herausgearbeitet, dass die Wirtschaft eine Funktion – si-
cherlich eine lebens- und überlebensnotwendige Funktion – der menschlichen Be-
dürfnisse ist – nicht aber sind die menschlichen Bedürfnisse, Interessen, Ziele, Sehn-
süchtige, Wünsche eine Funktion der Wirtschaft. Der Vorrang von Politik und Gesell-
schaft also, die Zielsetzung, die die Mehrheit verabredet hat, ist es, was dem Han-
deln der Akteure in der Wirtschaft die Sinnbestimmung von außen gibt. Und es ist
vollständig undenkbar, dass es der allgemeine Wille sein kann, von der Wirtschaft zu
einer Funktion eben des Wirtschaftens herabgestuft zu werden. Wie ich meine, kön-
nen wir allerdings diese Sinnbestimmung eben mit christlicher Ethik fundieren, wir



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 26

können es wenigstens versuchen. Wenn das gemeint ist, wenn an das „C“ wieder er-
innert werden soll bei der CDU – dann allerdings kann man dieser CDU nur Erfolg bei
ihren Bemühungen wünschen.

Das hier nur angedeutete Menschenbild der christlichen Soziallehre ist aber natür-
lich auch aus der anderen Perspektive wirksam. Wesentliches Zeichen von Individua-
lität ist die Verantwortung des Einzelnen für seine Taten und Handlungen. Nur wenn
man annimmt, dass diese Handlungen dem Einzelnen zuzuordnen sind, ist die Defini-
tion der Gottähnlichkeit in sich konsequent. Dies hat mit der von Gott mitgeschöpf-
ten Freiheit menschlicher Entscheidungen zu tun. Sozialstaatlichkeit kann dann auch
das Fordern postulieren und normieren. Und deshalb sind z. B. die Hartz-Gesetze
auch aus dieser Optik durchaus richtig – sie sind aber eben nur zur Hälfte richtig,
weil ihnen die Perspektive der Schaffung einer würdigen, dauerhaften und haltbaren
Beschäftigungsperspektive  für  viele  fehlt.  Utopisch  zum  Schluss:  eine  solche  Be-
schäftigungsperspektive für viele Millionen Menschen würde es wieder geben, wenn
eine Arbeitszeitpolitik betrieben würde, die den hier aufgestellten ethischen Leitlini-
en folgen würde und wenn Gewinne im Sinne des Satzes vom Dienen, nicht Verdie-
nen, verwendet würden. Diese Gesellschaft würde daran auch im Zeitalter der Glo-
balisierung nicht zu Grunde gehen, sondern eher an menschlichem und auch – wie
ich meine – ökonomischem Niveau gewinnen.

Wie wollen wir nun auf dieser Basis systematisch „Metaphysik für unsere Zeit“ be-
gründen? Wir tun dies zunächst induktiv, indem wir uns in der Wirklichkeit umsehen
und mögliche aktuelle Positionen beschreiben:

Also – um die Einfangsfeststellung zu wiederholen: Neoliberalismus ist irrational, so
wie Kapitalismus überhaupt. Und: wenn diese Ordnung keinen Bestand hat, machen
wir dann eine Revolution? Was setzen wir an die Stelle des Neoliberalismus?

Wir können also eine Dominanz des Kapitals über den Faktor Arbeit, neuer: Neolibe-
ralismus, feststellen. Natürlich geht es den arbeitslosen Menschen nicht so schlecht,
dass sie, wie in den Jahren der Endphase der Weimarer Republik, hungern müssen,
manchmal  fühlten sie  sich  sogar  so  unter  Druck,  dass  die  Selbstmordrate  davon
deutlich beeinflusst war. Aber auch wir sehen uns, auch noch unter dem Dach einer
evangelischen Einrichtung, genötigt, „Tafeln“ zu erfinden, die im wesentlich von je-
nen unterstützt werden, die zuvor Tausende von Arbeitsplätzen der Globalisierung
geopfert haben. Pervers!

Metaphysik und Ökonomie

Wie wir gesehen haben, muss die Frage nach der Notwendigkeit der christlichen So-
zialpolitik  eng verbunden werden mit der Frage nach der Rolle  der organisierten
Ökonomie. Was hat Ökonomie mit Metaphysik zu tun? Die Einzelwissenschaft Öko-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 27

nomie, die für die Erklärung der modernen Welt – wenigstens aus ihrer Sicht – maß-
geblich zuständig und einschlägig ist, hat sich selbst nicht befragt, ob der Zustand
dieser Moderne sein soll, sie hat sich nicht über sich selber aufgeklärt, sondern nur
Ergebnisse zur Verfügung gestellt: den Sinn von Wirtschaften – über das Unmittelba-
re, das freilich wichtig ist, hinaus diskutiert sie – so weit ich sehe – nicht mehr. Hätte
sie dies getan, wäre die Politik vielleicht doch besser beraten gewesen, denn diese
hat es auch nicht getan. Wenn man sagt, was möglich und redlich ist, man sei für
Sinnfragen, zumal solcher moralischer Herkunft, nicht zuständig, dann eben muss es
eine Instanz geben, die diese Sinnfrage stellt.  Wenn diese Frage außerhalb dieser
Einzelwissenschaft liegt, dann kann man sie nur beantworten, wenn in der Wissen-
schaft ein Stück Metaphysik liegt – oder man delegiert die Aufklärung über den Sinn
von Arbeit und Wirtschaft an die Metaphysik – aber auch das geschieht nicht, weil
diese Gesellschaft und gerade diese Wissenschaft so theoriefern wie möglich ist –
sie hat ihre Wirtschafts-  und Wissenschaftstheorie,  aber sie hat keine Theorie zu
menschlichen Zielen, Aufgaben, und gesamtgesellschaftlichen Normen. All  dies je-
doch müsste – ich nenne dies Selbstaufklärung – jeder wissenschaftlichen Tätigkeit
als Rechtfertigung voraus gehen. Metaphysik und Ökonomie werden ja schließlich
als Gesamtthema in dieser Darstellung am Beispiel  der Arbeitslosigkeit  diskutiert.
Die Lösung dieser Fragen ist der Primat der Sozialpolitik über eine nur mikroökono-
misch agierende Wirtschaftspolitik.

Behauptung: wenn der Mensch ein homo oeconomicus ist, dann – dies wird ja ge-
nau dadurch ausgedrückt – ist er egoistisch, immer privat und hat bestenfalls akzi-
dentiell den Anderen im Blick, es kommt aber darauf an, den Anderen prinzipiell im
Blick zu haben.

Behauptung: das Glück des Menschen, ein gelingendes Leben, ist öffentliche Angele-
genheit, niemals Privatsache. Damit ist der Neoliberalismus der natürliche Gegner
eines gelingenden Lebens der Menschen, die nicht damit auskommen, ihre Angele-
genheiten privat zu regeln.

Zusammenfassende Behauptung: im Zeitalter des Ökonomismus also ist es undenk-
bar, dass Leben für alle gelingt, selbst wenn man annimmt, dass die Privatwirtschaft,
heute also der Kapitalismus, genügend Ressourcen zur Verfügung stellt.  Es bleibt
Aufgabe öffentlicher Debatten und staatlichen, also gesamtgesellschaftlichen Han-
delns, unter der Maxime des Glücks für alle Menschen – ein Naturrecht oder min-
destens ein Recht aus Schöpfung des Menschen als Ebenbild Gottes – dieses Glück
zu befördern. Der homo oeconomicus vermag dies nicht – eben weil er ein solcher
ist oder doch höchstens zufällig.

Damit haben wir die Hypothese zu entwickeln, die diese kleine Schrift auch leiten
soll: es bedarf einer modernen Metaphysik, also einer prima philosophia, die sich
dem Zeitgeist entgegenstellt. Was aber ist Metaphysik in diesem Zusammenhang?



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 28

Metaphysik, nach meiner Definition, besonders die kritische Metaphysik, die zeitkri-
tische, ist hypothetische Erörterung menschlicher Vorstellungen über Wesen, Grund
und Zusammenhang der Dinge. Warum hier und jetzt dies oder das „der Fall ist“ –
dies hat die Physik aus allgemeinen Naturgesetzen zu deduzieren. Warum aber dies
und das überhaupt irgendwo und irgendwann der Fall sein soll  oder eben nicht –
dies ist Sache der Metaphysik.

Hauptaufgabe muss also sein zu begründen, ob das, was ökonomisch derzeit Trend
ist – und die Folgen daraus – sein muss, warum es sein muss und – wenn es einer
kritischen Prüfung nicht standhält – was denn dazu die Alternativen sind. Metaphy-
sik in moderner Zeit muss den Grund und Zusammenhang der Dinge prüfen und er-
örtern – dazu sind die Einzelwissenschaften, vor allem die Ökonomie, kaum in der
Lage. Hypothetisch ist oben gesagt worden, welche Leitthese diese Metaphysik auf-
stellt. Darf sie das? Gibt es andere denkbare? Warum soll überhaupt Glück sein? Wir
stellen diese Metaphysik also dem Denken und der Leitfigur des homo oeconomicus
entgegen.

Natürlich kann man diese Hypothesen, Erwägungen und Definitionen in Zweifel zie-
hen, etwa indem man fragt, wo denn normiert sei, dass Menschen glücklich sein sol-
len. Was ist Glück? Oder: wenn sie glücklich sein sollen, warum dann auf Kosten des
kapitalistischen homo oeconomicus, übrigens sind ja bei dieser Behauptung einer
Kosten-Nutzen-Denkweise  keineswegs  nur  die  Reichen  gemeint:  auch der  durch-
schnittliche Bürger in unserer Welt ist ein solcher Mensch, wie sich auch deutlich
zeigt. Durchgehend also Egoismus, Willkür, Subjektivismus – nach unserer Verfas-
sung soll aber – schon also nach dieser – etwas anderes sein. Zwar ist – mit Recht –
das Eigentum geschützt, aber mit demselben – oder mehr? – Recht findet die Frei-
heit des Grundgesetzes auch Grenzen, nämlich in den beiden ersten Artikeln und im
Sozialstaatsgebot.  Schon nach bürgerlichen Verabredungen unseres  Staatswesen,
die bisher meines Wissens nicht abgelöst sind, ist der ökonomische Mensch keines-
wegs die einzige Option und dessen Ichbezogenheit findet deutlich Grenzen mindes-
tens in den Zielen, Bestrebungen, Wünschen, Vorstellungen der Anderen.

Ist Verfassung schon Metaphysik? Ja, sagt der Autor, denn die Grundvorstellungen
unserer Verfassung sind geleitet genau von den Prinzipien, die meiner Definition der
Metaphysik zugrunde liegen: Untersuchungen und Überzeugungen über Grund und
Wesen der Dinge, also auch der sozialen Dinge und über die Zusammenhänge des
Funktionierens der Welt, vor allem haben die Mütter und Väter des Grundgesetzes
eine klare Vorstellung davon gehabt, was sein soll. In diesem Sollenscharakter liegt
Metaphysik – auch und gerade heute für moderne Zeit.

Also: das Prinzip des ökonomisch denkenden und handelnden Menschen allein ist es
nicht, was die Läufe und Normen unserer Zeit bestimmen sollte, nicht zuletzt, weil
der dem, was auch in der Verfassung ausgedrückt ist und dem, was Metaphysik, Sol-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 29

lensmetaphysik,  also  Moralphilosophie,  zugrunde  liegt,  entgegensteht,  geradezu
also das Dementi eines vernünftigen weiterführenden Menschenbildes darstellt. Der
moderne Mensch ist das Dementi der Metaphysik, und da die moderne Zeit – wie
evident wird – nicht in dem Zustand ist, der für alle oder auch nur für eine Mehrheit
Glückseligkeit  ermöglicht,  ist  der moderne Mensch als Dementi  dessen, was sein
soll, zu ändern. Zu ändern durch Aufklärung, Erziehung, staatliches Handeln im Na-
men eben der Sollensmetaphysik – der moderne Mensch soll nicht sein, wenn er so
ist,  wie  er  ist,  die  moderne  Ökonomie  soll  nicht  sein,  wie  sie  ist  –  beide  sind
Schwundstufen einer an sich positiven Aufklärung und Befreiung des Menschen und
schlagen derzeit in Mythos und Zwang, also in ihr Gegenteil um. Aber auch der mo-
derne, nicht freie, sondern nur willkürliche Mensch, ist einmal aus einer Aufklärung
gekommen, der Metaphysik zugrunde lag. Was ist geschehen? Was muss gesche-
hen?

Bevor wir diese beiden Fragen behandeln, sollten wir uns jetzt natürlich mit der Ka-
pitelüberschrift historisch und aktuell näher befassen: Metaphysik und Ökonomie in
ein  Verhältnis  zueinander  zu  bringen,  bedeutet  zu  fragen,  welches  letztlich  die
Grundlagen einer Ökonomie sind, die zwar materiell für viele, keineswegs aber auch
nur für die Mehrheit, ein Erfolg ist, jedoch nicht nur bei Menschen, sondern eben
auch in der Natur erhebliche Opfer hinterlässt und vor allem die klare Erkenntnis
vermittelt, dass sie ein System zur gegenseitigen Bereicherung ihrer eigenen leiten-
den Akteure ist. War das immer so?

Wollen wir eine Wirtschaftsgeschichte schreiben? Nein, aber einige Hinweise zu den
Ursachen einer Misere sind erforderlich. Die Grundidee einer Wirtschaftsverfassung
in Deutschland, nur darüber ist zu reden, ist die „soziale Marktwirtschaft“ gewesen.
Diese Idee geht davon aus, dass der Markt – nicht öffentliches Handeln – die ökono-
mischen Prozesse optimal, rational und gerecht steuere. Auch diese Idee geht vom
homo oeconomicus aus, wobei dessen Domestizierung mit dem Bestandteil „sozial“
gemeint war. Dieser Mensch, der in einem an sich freien Markt (Art. 3 GG) agieren
kann, ist dem Bild des Wolfes, des Tieres also ähnlich. Man traut und traue ihm nicht
– er folgt seinen Instinkten, die lediglich auf sich selbst und seine eigene Wohlfahrt
orientiert sind. Im Übrigen: schon die Einschränkung der Freiheit, hier Willkür, denn
Tiere  kennen keine  Freiheit,  sondern  eben  nur  instinktive  Willkür,  durch  gesell-
schaftliche, öffentliche Korrektur und Kontrolle ist  der Metaphysik verdankt. Was
also soll uns heute daran hindern, diesem Gedanken erneut Raum zu geben: stellen
wir also, wir merken dies für spätere Seiten vor, diesem Wolf, der Willkür, die meta-
physische Freiheit, die Sollensmetaphysik entgegen. Aber zurück zur Karriere der so-
zialen Marktwirtschaft.

Häufig wird jenen, die an den Formen des Wirtschaftens, an Kapital, Gewinn, über-
haupt  an  unserem  System  Kritik  üben,  entgegengehalten,  sie  verstünden  nichts



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 30

davon, schließlich habe dieses System zu größtmöglicher Freiheit und zu Wohlstand
für viele geführt – dies ist nicht von der Hand zu weisen, als Argument erst einmal
völlig richtig. Auch ich übe ja, wie man gesehen hat, zunächst noch ohne nähere Be-
gründung Kritik an der westlichen Lebensform eben, weil sie sich im Ökonomischen
erschöpft.  Ist  das alles,  was man dagegen einwenden kann? Die Marktwirtschaft
überlässt jede Regelung in unseren ökonomischen Zusammenhängen: also vom All-
tagsbedarf über Luxuswünsche bis hin neuerdings zu ehemals öffentlichen Aufgaben
(Privatisierung von Bahn, Post, Arbeitsagentur in der Tendenz, Energieversorgung,
Krankenhäuser, Sozialwohnungen um nur die wichtigsten zu nennen) dem Verhält-
nis von Angebot und Nachfrage (dies ist der Markt). Dies geschieht in der Hoffnung –
oder besser: mit scheinwissenschaftlicher Begründung und Überzeugung – dass die-
ser Markt die Versorgung der Menschen besser bewerkstelligen könne als staatlich-
öffentliches Handeln, weil – und nun kommt eben das Wichtige – die daran beteilig-
ten Menschen ihre Vorteile gut zu nutzen wissen und sich für die Vorteilsgewährung
mehr anstrengen, als wenn die Bonifikation ausbleibt oder nur abstrakt in der Zu-
wendung zum Nächsten liegt oder sich – das Schlimmste für den modernen Men-
schen –  an einem Prinzip  orientiert.  Nutzen ist  also  reiner  Geldnutzen  und aus-
schließlich materiell definiert. Wir halten fest: der Markt ist ein System, das das Stre-
ben nach ökonomischem Erfolg, heute sagt man: Gewinnmaximierung ausnutzt, und
damit die Wolfsnatur des Menschen viel besser berücksichtigt als jeder Sozialismus
oder jede christliche Wirtschaftstheorie,  die  sich etwa mit  derartigen Dingen be-
schäftigt.

Marktwirtschaft muss ihren Ausgangspunkt also von einem hässlichen Menschen-
bild nehmen und hat damit Recht: der Mensch ist offenbar zu wenig mehr fähig als
zu Egoismus und damit zu Handlungen, die nur dann nicht unterbleiben, wenn sie
unmittelbar  einen  Vorteil  bringen.  Die  Marktwirtschaft,  damit  der  Kapitalismus,
setzt das Böse voraus,  nutzt  es  und bringt dabei zuweilen zufällig  Richtiges oder
Nützliches mit sich. Der Markt ist das Böse in Gestalt zeitweise gelingender Handlun-
gen. Dieses Positive, also Wohlstand für viele, ist aber kaum beabsichtigt, sondern
ergibt sich, weil alle Menschen an diesem System genau so mitwirken. Und davon
geht ein ganzes Gesellschaftssystem aus? Ja, so ist es. Und weil man in den 50er Jah-
ren noch ein wenig Metaphysik im Leib hatte, also hinter die Dinge schauen wollte,
sich nicht von der Wirklichkeit allein seine Ziele und sein Menschenbild diktieren las-
sen wollte, hat man, einige waren dabei christlich – davon weiter unten noch mehr –
orientiert, aufgrund auch der Verfassungsgebote den Markt mit sozialer Bremsen
versehen.

Dies war sehr lange sehr erfolgreich und man ist geneigt zu sagen: das grundlegend
Böse, nämlich die menschliche Wolfsnatur – ob man den Wölfen wohl Unrecht tut?
– wurde ein wenig domestiziert. Aber letztlich immer schon dominierte das Kapital,



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 31

war Erfolg nichts anderes als Machterwerb durch Gewinne. Da das ganze System bis
1990 recht ordentlich funktionierte, kann man sagen: der Aufbau der Bundesrepu-
blik war auch wirtschaftlich erfolgreich, weil die große Mehrheit genug abbekom-
men hat, weil also die Verteilung des Sozialproduktes halbwegs gerecht vonstatten
ging. Und da, wo Menschen davon nicht profitieren konnten, ist eben der Sozialstaat
eingesprungen: die großen Reformen, die gegen alle sozialen Einschränkungen eine
Antwort  gebracht  haben,  Kranken-  Renten-  Arbeitslosenversicherung,  Mitbestim-
mung, Tarifvertragsrecht, sozialer Wohnungsbau, Kinder- und Wohngeld, Sozialhilfe
sind genau das, was dem Bösen Schranken setzt.

Gehört das zum Thema: Metaphysik für unsere Zeit? Zur Frage der Legitimität der
Moderne, die ja auch aufgeworfen, hier aber kaum vollständig beantwortet werden
kann? Ich meine: ja, weil die scheinbare Legitimität der modernen Handlungsweisen
zwar harmlos scheinen, in Wirklichkeit untergründig sind und auf das Böse in der
Welt, dies ist aber nichts Mythisches, sondern der freie Wille dieses modernen Men-
schen, hinweisen, weil diese „Verfehlung“ in Verbindung mit der fehlenden oder fal-
schen Orientierung, also der Metaphysikferne, gebracht werden muss und weil Bei-
spiele genau zeigen, wie wenig erlaubt, also wie unlegitim, diese modernen Verhal-
tensweisen sind. Das Schlimme an ihnen ist, das jeder meint, dafür gebe es ebenfalls
eine Basis, eine Orientierung, die nicht weniger legitim ist als meine „Metaphysik
des Sollens“ – diese Basis ist der Neoliberalismus, das sinnentleerteste Dasein, das
die Menschheit je geführt hat.

Damit kommen wir auf die durchgreifende Ökonomisierung aller unserer Lebensver-
hältnisse. Aktuell ist etwa die Diskussion zur Rentenreform (2006/2007) zu nennen,
bei der ich als Beispiel verweilen will.  Die Rentenreform geschieht wesentlich aus
der Erkenntnis heraus, dass das den gesamten Sektor tragende Finanzierungssystem
überfordert sei, die steigende Zahl alter – und damit potenziell kranker – Menschen
auf hohem Standard zu versorgen. Die Basis für die Begleichung der Kosten ist zum
überwiegenden Teil das solidarische Prinzip der gesetzlichen Rentenversicherung, ist
der Arbeitsplatz, der beitragspflichtig im gesetzlichen System ist, nicht das Kapital-
einkommen. Ein nicht unwichtiger Teil der Reform dieses gesamten Systems ist die
Vorstellung neoliberaler Akteure, es zu privatisieren, kapitalgedeckt nennt man dies.
Die CDU hat darüber die letzte Bundestagswahl verloren, weil sie mit dem abenteu-
erlichen Gedanken umgegangen ist, diese Privatisierung zu radikalisieren, in dem sie
für alle „Bürger“ gleiche Kopfpauschalen gefordert hat, das System also entsolidari-
siert hätte – dies war zwar für die Kosten der Krankenversicherung gemeint, ist aber
ein gutes Beispiel dafür, was eine „christliche“ Partei unter Solidarität versteht.

Weiterer Hintergrund ist die Erkenntnis, dass das Verhältnis von jungen Menschen,
die in dieses Solidarsystem einzahlen und alten, die zusätzlich auch noch häufiger
krank sind, davon überanstrengt ist, auch weil beide Seiten etwas herausholen wol-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 32

len. Klar ist: ein solidarisches System von jungen Beitragszahlern und alten Rentnern
(in der Krankenversicherung alten Kranken) hängt von der Zahl dieser Beitragszahler
ab. Diese schrumpft demographisch bedingt. Dies versucht man uns so einzureden.
Schon seit vielen Jahren aber fehlen fünf bis sechs Millionen Beitragszahler, weil un-
ser  politisches  und  wirtschaftliches  System  Arbeit,  die  zu  Beitragspflicht  führen
könnte, hartnäckig verweigert. Entscheidend für die Misere der Rentenversicherung
ist also das Fehlen von Arbeitsplätzen, auf denen Beiträge gezahlt werden könnten,
nicht das Fehlen von jungen Menschen. Natürlich wird sich daran etwas ändern in
den nächsten Jahrzehnten, aber doch nicht so viel, dass ein Renteneintrittsalter von
67 gerechtfertigt wäre. Vielmehr haben jene Volkswirte, die noch ein wenig „ver-
netzt“ denken können, Recht, die sagen: die Frage der Versorgung kranker und alter
Menschen hängt auch von der Produktivität der Arbeitsplätze ab. Ich fordere hier
sehr deutlich ein Nachdenken über eine Steuer bzw. über Sozialabgaben auf die stei-
gende Produktivität. Entkoppeln wir die Beiträge von der sozialversicherungspflichti-
gen Beschäftigung und schon ist das Problem etwas – vielleicht sogar deutlich – ab-
gemildert. Diese Entkopplung darf allerdings nicht über eine allgemein zu erhebende
Steuer, sondern über die Beitragspflicht des Kapitals gehen. Außerdem muss ein sol-
ches neues System der Tatsache endlich Rechnung tragen, dass die Einkommen de-
rer, die noch beschäftigt sind, aufgrund unsers Strukturwandels zu höherwertiger
Tätigkeit immer höher werdem: auch die Beitragsbemessungsgrenze muss in diese
Diskussion hinein gezogen werden, bevor man ernsthaft über eine drastische Erhö-
hung des Arbeitsvolumens durch Mehrarbeit nachdenkt.

Hier wird also politisch manipuliert mit der klaren Absicht, einer neoliberalen Elite
zu Gefallen zu sein, denn diese würde davon insofern profitieren als sie von zusätzli-
chen Abgaben, die sie schon jetzt deutlich unter ihren Möglichkeiten leistet (Bei-
tragsbemessungsgrenzen müssen fallen), befreit wäre. Um es noch einmal deutlich
zu machen: die Politik – im Jahre 2007 ist es eine Große Koalition – führt wider bes-
seres Wissen eine Reform ein, die für die Mehrzahl der Menschen schädlich ist. Die
Rente mit 67 ist schlicht deshalb überflüssig, weil durch die Erhöhung der Lebensar-
beitszeit zwar theoretisch zwei Millionen mehr Menschen beschäftigt sind, die keine
Rente beziehen, aber Beiträge zahlen: nur, wo sind diese Arbeitsplätze – auch in Zu-
kunft sind sie, eben wegen der ständige steigenden Produktivität, nicht in ausrei-
chendem Maße in Sicht. Sie ist weiter überflüssig, weil man das Problem eben durch
die Besteuerung des Faktors Kapital im Produktionsprozess lösen kann. Außerdem
ist es zynisch im Angesicht von Millionen nur schwer integrierbaren Jugendlichen
und Kindern von einer Erhöhung der Lebensarbeitszeit zu reden – sie gar gesetzlich
zu beschließen, während diese Gesellschaft nicht in der Lage ist, diese jungen Men-
schen in ihre Arbeitssysteme zu integrieren.

Die Politik haben wir bearbeitet, die Philosophie insofern auch, als wir eine klare Pri-
orität des Menschen als Zweck aller politischen Handlungen eingefordert haben und



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 33

es noch systematisch tun werden – es ist evident, dass der Mensch hier ein Mittel –
also ein Instrument – zur Sicherung neoliberaler Herrschaft ist, indem man ihn für
etwas heranzieht, das aber letztlich als Gemeinschaftsaufgabe einer selbstbewuss-
ten Politik zu begreifen wäre. Der Zweck ist die Stabilisierung des Neoliberalismus,
das Mittel dazu der ältere Mensch. Jede Politik aber, die vor den Augen der Moral
Bestand haben will,  müsste es genau umgekehrt machen. Dies geht aber deshalb
nicht, weil sich eben der ausschließlich auf egoistische Ziele gerichtete Neoliberalis-
mus dafür genau nicht eignet.

Die Politik hat also ihre klaren Ziele und Handlungsmaxime eigentlich zur Verfügung,
sie verfehlt sie deutlich. Wir haben versuchsweise Politik und Philosophie mit ein
wenig  bescheidener  Wirtschaftsgeschichte  verknüpft.  Neoliberalismus  ist  die  Be-
hauptung einer schrankenlosen Freiheit des Kapitals, von dem angenommen wird,
„dass es es schon richten wird“. Es kommt aber auf einen ganz anderen Freiheitsbe-
griff  an,  nämlich  den  der  grundlegenden  Entfaltungsmöglichkeit  aller  Menschen
nach ihrem Vermögen, wobei die Grundsicherung des Lebens von der Gesellschaft
als Rechtsanspruch, nicht als Almosen, ausgestattet werden muss.

Was nun hat das mit Metaphysik zu tun und wie ist nach 1990, als der Osten zusam-
menbrach und der Kapitalismus sich entfesseln konnte, die Geschichte der sozialen
Marktwirtschaft weiter gegangen? Dies soll später auch am Fall des Wortes „Neue
Soziale Marktwirtschaft“ geklärt werden. Dies mag zunächst als sozialphilosophische
Grundlegung und „Vorurteilsbildung“ reichen.

Christliche Sozialpolitik als Metaphysik für unsere Zeit

Die hier zunächst nur als evident bezeichnete Notwendigkeit einer Metaphysik stellt
aber auch Normen zur Verfügung, die Wissenschaft, Ökonomie, menschliches Ver-
halten bewerten hilft. Ich behaupte hier also, dass die Grundlagen unserer moder-
nen Gesellschaft: Naturwissenschaft und Ökonomie nur eingeschränkt hilfreich sein
können, und vor allem sage ich, dass sie kontrolliert werden müssen.

Wir wollen jetzt, eben als Zwischenbilanz, die Frage stellen, wie man derartige Er-
kenntnisse, auf die aufgeworfene Frage nach der Schädlichkeit (das Böse) von Neuer
Sozialer Marktwirtschaft und Neoliberalismus anwenden kann. Wir werden versu-
chen, dies mit der Frage zu verknüpfen, was daraus etwa für die Arbeitslosigkeit
folgt.

Aus diesen Zeilen sollte hervorgehen: Beides: das Gute ist möglich, wenn man er-
kennt, was das Gute ist, das Böse ist nicht nötig, wenn man das, was zu ihm führt –
die Wolfsnatur – bekämpft. Diese kann man kurzfristig bekämpfen durch Eindäm-
mung der kapitalistischen Überziehungen mit Hilfe von Einschränkungen der so ge-
nannten Vertragsfreiheit der Kapitaleigner (Art. 3 GG), was wiederum möglich ist,
auch philosophisch möglich erscheint, wenn man eine klare Vorstellung darüber hat,



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 34

wie die im Grundgesetz ausgestaltete Entfaltung der Anderen durch die Einschrän-
kung der überschießenden Willkür der Reichen befördert werden kann. Das Grund-
gesetz wiederum lebt nicht ohne klare Normen darüber, was hinter der jeweiligen
ökonomischen Wirklichkeit liegt und welche langfristigen Ziele verfolgt werden müs-
sen, um Naturrecht bzw. Menschenrecht zu realisieren. Wir haben die Überzeugung
formuliert, dass beides mit den Mitteln des Neoliberalismus nicht realisierbar ist und
halten eben den Kreis, der sich um die Initiative „Neue Soziale Marktwirtschaft“ ge-
bildet hat, für „das Böse“, weil er genau von dem ausgeht, was dem homo oecono-
micus nutzt, der ja gerade das Böse repräsentiert, und dem Menschen insgesamt
schadet.

Warum letzteres? Alle Maßnahmen dieser „Initiative“ scheinen darauf aus zu sein,
unter einem außergewöhnlich zynischen Freiheitsbegriff die historischen Ergebnisse
der Entwicklung des Menschen in Frage zu stellen. Die Gesellschaft hat ein Eigentum
erworben, das eben allen gehört – die „Initiative“ privatisiert dieses, die Gesellschaft
hat Vorstellungen sozialer Gleichheit bei erforderlicher Differenzierung entwickelt:
die „Initiative“ will alles der Willkür des einzelnen Starken überlassen. Belege dafür
sind die Kopfpauschalen, die Kapitalisierung der Sozialversicherung, die Abschaffung
von Mitbestimmung und Rechten auf Wohnen, Arbeiten, Gesundheit usf. Sie wird es
so nicht sagen, aber die Offenheit, unter der dies alles geschieht, ist wenigstens ehr-
lich: die Freiheit des Einzelnen (mehr Freiheit wagen) ist ihre oberste Richtschnur,
wobei dieser Freiheitsbegriff höchst einseitig und oberflächlich ist: er verwechselt
die Bindungskraft  einer verantwortlichen Freiheit  mit  der  Willkür  des Wolfsmen-
schen, dieser kommt also hier wieder durch und also sind der Neoliberalismus und
die  Neue  Soziale  Marktwirtschaft  von  ihren  leitenden  Vorstellungen  her  das
schlechthin auch metaphysisch Böse, dem ein Gutes, wenigstens ein Anderes entge-
gengestellt werden muss. Die von den Akteuren des modernen Kapitalismus propa-
gierte Freiheit ist nur die des Marktes, der alles nach diesen Vorstellungen richten
soll, und zwar besser als es jedes öffentliche Handeln könnte.

Dies gilt es zu prüfen, wenn wir mit unseren Argumenten bestehen wollen. Wir ha-
ben den Freiheitsbegriff der Neoliberalen als „zynisch“ bezeichnet – vielleicht ist es
aber der eigentliche, derjenige, der wirklich weiter führt und auch den Bedürfnissen
der Menschen besonders gut gerecht wird. Es ist nun überhaupt nicht von der Hand
zu weisen, dass die entfesselte Willkür letztlich dem homo oeconomicus besonders
entgegenkommt und wohl auch für viele von ihnen optimale, wenn nicht maximale
Profite ergibt. Aber: dürfen diese das? Und – an dieser Stelle bemerkt – sind es ei -
gentlich nur die wirklich Reichen, auf die das Adjektiv „böse“ passt? Zunächst das
Eine, dann das Andere. Und dann: was haben beide miteinander zu tun? Es lässt sich
nun gar nicht übersehen, dass der Kapitalismus, also der radikal freie Markt, einen
verbreiteten Wohlstand ermöglicht hat: hier, vor allem aber in den USA, dort hat
dies alles Tradition und ist auch noch protestantisch, also christlich legitimiert. Dies



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 35

ist  ja auch der Kampfruf,  mit dem Neoliberale in die Schlacht ziehen: Wohlstand
werde durch Wettbewerb,  freien Markt  für  viele  ermöglicht.  Selbst jedoch wenn
dies stimmt und noch spricht die Wirklichkeit  für diese These, denn die Zahl der
wirklich Armen ist gering, die Zahl der leidlich Versorgten relativ hoch: eine Leistung
des Kapitalismus, fragt sich aber wie lange noch und zu welchen Kosten? Und: ist das
Argument, das die Mehrheit profitert, schon deshalb richtig, weil des die Mehrheit
betrifft?

Es geht – wie gesagt – um Grundlegendes, um das, was „dahinter“ steht, um das
Prinzipielle,  und hier  stimmt dann gar  nichts  mehr.  Langfristig  etwa  deutet  sich
schon jetzt das Scheitern mit grauenhaften Folgen für die Menschheit an, kurzfristig
sind große  Teile  der nicht  Kapital  besitzenden Menschen in  der  westlichen Welt
durch eine beispiellose Entsolidarisierung der Sozialsysteme, der Gesellschaft über-
haupt, gefährdet. Beispiele für die Entsolidarisierung gibt es genug, es reicht hier,
auf die Kopfpauschalen und auf das Versagen des Prinzips „Wettbewerb“ und Markt
bei den Basisbedürfnissen des Menschen: der Energieversorgung, dem Arbeitsmarkt
und der sozialen Sicherheit zu verweisen, auf die Vorstellung von der Kapitaldeckung
der Sozialsysteme, die genau in dem Moment am Ende sind, wenn das Kapital keine
Zinsen mehr bringt – Beispiele in der Lebensversicherung gibt es genug. Im Übrigen
sei gesagt: alle diese Maßnahmen werden auch ergriffen, um im so genannten Wett-
bewerb wiederum Menschen mit Gratifikationen zu versehen, die am meisten Kapi-
tal in das System geben: die Solidarität ist schon deshalb am Ende, weil das Kapital
nicht solidarisch sein kann.

Wenn wir also ein Gesellschaftssystem auf dem bösesten Prinzip, das es geben kann,
auf dem Egoismus des Willkürmenschen, aufbauen, dies Freiheit nennen und be-
haupten, im Wettbewerb des Marktes regele sich auch das Menschenrecht am bes-
ten, öffentliche Güter brauchen wir nicht, so sieht man, dass dies kein „allgemeines
Gesetz“ sein kann, eben weil es der Allgemeinheit kaum zu Gute kommt. Auch das
Argument, es gebe viel zu wenig Markt und viel zu viel Einschränkungen durch Ge-
setz und z.B.  Tarifvertrag,  ist durch den Augenschein etwa bei der Energieversor-
gung entkräftet. Im Übrigen lässt sich ein derartiger Privatisierungswahn im freien
Markt ganz gut mit der Überlegung kennzeichnen, ob denn dieser freie Markt nicht
als die 2. Instanz der Evolution betrachtet werden kann. Auch hier setzt sich der
Stärkste, der hier der Schlechteste im moralischen Sinne ist, am Ende durch: das Er-
gebnis wäre ein Sozialdarwinismus, der den biologischen, der auch einmal politisch
Programm war, in den Schatten stellen wird.

Metaphysik für den Alltag, für eine moderne Zeit wollen wir schreiben. Bisher haben
wir behauptet, abgerechnet, Begründungen für die Behauptungen stehen – schein-
bar? – ohne Argument da, bestenfalls die Evidenzbehauptung aufgestellt. Allerdings
sind die meisten Befunde, die hier ausgebreitet sind, sicherlich empirisch richtig ge-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 36

sehen. Auch die Folgen einer selbstverliebten Menschheit, der entfesselten Willkür,
eingekleidet in Coolness und Gelassenheit – sie haben gut gelassen sein – sind ab-
sehbar oder schon empirisch zu beobachten, vor allem im Weltmaßstab. Wir brau-
chen also viel mehr öffentliches Handeln, wir müssen den Wahn beenden, der in der
Privatisierung liegt. Wir benötigen keinen Wettbewerb, keinen Markt – diese haben
letztlich nur Schäden verursacht oder sind mindestens, weil sie eben die Produkte
teurer machen als sie letztlich durch Technik und Arbeit herstellbar sind, irrational.
Was tritt an die Stelle? Was will diese Sollensmetaphysik? Ist der Mensch wirklich
nur böse? Und die Geschichte der Experimente mit sozialistischen Systemen (DDR,
UdSSR)? Diese sind nur gescheitert, weil sie anders als der Kapitalismus nicht ver-
standen haben, den Wolfsinstinkt der Menschen zu nutzen für ihren Erfolg. Alles öf-
fentliche Handeln setzt eine Orientierung an etwas voraus, das die Wirklichkeit, die
eigenen Interessen transzendiert, an etwas, was hinter der Wirklichkeit liegt: an ei-
ner wirklichen Moral, an Freiheit in Verantwortung, an Maximen, die Charakter be-
nötigen und nicht Gewinninteressen. Dass dies dem Menschen (noch) nicht gegeben
ist, hat zum Scheitern sozialistischer Experimente geführt und wird dies wohl weiter
tun.

Immerhin haben wir jetzt einen Ansatz für eine politische Metaphysik. Das Gelingen
des Lebens, die Versorgung mit Gütern und Diensten der Grundbedürfnisse, setzt
den guten Menschen voraus und den gibt es nicht! Ob wir ihn aus einer theologi-
schen Metaphysik gewinnen? Diese Frage muss eigentlich am Ende dieses kleinen
Buches eine halbwegs schlüssige Antwort gefunden haben.

Dass meine besondere Auffassung davon, was Metaphysik sei, viel auch mit Theolo-
gie zu tun hat, wird niemandem verborgen geblieben sein – und in der Tat, schon in
der Tradition der Philosophiegeschichte sind beide zuweilen nur schwer voneinan-
der zu trennen: dies wurde mindestens im Mittelalter deutlich, in welchem die Phi-
losophie etwa die Aufgabe hatte, durch reine Gedankenleistung aus der ratio Gott
zu beweisen; dies war mit Sicherheit die besondere Aufgabe der Metaphysik, zu de-
ren vornehmsten Aufgaben ja auch das philosophische Reden über Gott gehörte und
noch gehört.

Aber noch bei Kant diente die Wissenschaftskritik, die Kritik des Erkenntnisvermö-
gens unserer Vernunft, letztlich in einem gewissen Sinn der Theologie, wenn diese –
was  zu  vermuten  ist  –  Reden über  Gott  heißt.  Wie,  wenn auch heute noch die
„neue“ Metaphysik dazu taugte, das „weltliche“ Nachdenken über Gott zu beför-
dern oder es einfach zu sein? Was diese neue Metaphysik ist, wird in diesem Buch ja
geklärt: es handelt sich um das Überspringen, Transzendieren der gegebenen Wirk-
lichkeit,  hier  stark ökonomisch-politisch gewendet,  mit  dem Ziel,  die  Wirklichkeit
über sich selbst aufzuklären und ihr – wo sie allgemeine evidente oder vertraglich
verabredete menschliche Bedürfnisse nach Gütern und Sinnerfüllung verfehlt – ein



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 37

Gegenbild entgegenzustellen. Dieses Argument kommt dem nahe, was auch die als
Kommunitaristen bezeichneten Gruppen von Philosophen sagen: die Entfaltung von
Recht im Öffentlichen, Moral aber im Privaten sei schädlich, Gut und Rechtlichkeit
sind nicht von einander zu trennen, wo man es tut, besteht immer die Gefahr eben
jenes Darwinismus im sozialen Maßstab.

Wo aber soll dieses Gegenbild herkommen? Woher wissen wir, dass die gegebene
Wirklichkeit  defekt  ist  und woher  nehmen wir  die  Gewissheit,  dass  eine  andere
Wirklichkeit, die es herzustellen gilt, nicht noch schlimmer ist – historisch gibt es ge-
nügend Beispiele für Utopien, die alles noch schlimmer gemacht haben als man ver-
sucht hat, sie zu realisieren. Dies letztere bedeutet einfach, dass wir endlich auch
jene Versuche vorurteilsfrei analysieren müssen, um zu wissen, woran Versuche ge-
scheitert sind – dies ist ein Teil  meiner intellektuellen Unternehmung mit diesem
Buch.

Die gegebene Wirklichkeit ist ja nur defekt für eine bestimmte Vorstellung, die aus
regulativen Ideen gewonnen wurde, sofern der Defekt nicht evident ist und alle –
oder wenigstens der verständige Teil der Menschheit – tendenziell darunter leiden:
vielleicht ist die Klimaproblematik dafür ein gutes Beispiel. Dieser Defekt ist evident
und bedarf wohl keiner weiteren regulativen Idee, weil der einzelne Mensch sehr
bald, wenn nicht schon jetzt, die Folgen spürt. Dass die Natur möglichst so eingerich-
tet werden soll oder sein sollte, dass der Mensch durch sie keine (weiteren) Qualen
erleidet, leuchtet jedem ein. Eine ganz andere Frage ist es, warum Politik und Öko-
nomie – oder umgekehrt – an der Umsetzung der Vorschläge für eine Verhinderung
der Katastrophe so wenig Interesse haben, es sei denn, die Erkenntnisse seien profi-
tabel verwendbar – Verwertungsinteressen, deren Ergebnisse nur einer verschwin-
denden Minderheit der Menschen zu Gute kommen.

Die Begründung für eine Reihe von regulativen Ideen gehört in den Bereich dessen,
was Kant mit Glaube bezeichnet hat, von dem aber anzunehmen ist, dass es weder
weltfremd noch schädlich ist – mindestens kann man davon ausgehen, dass mensch-
liches Glück (Glückseligkeit) ein erstrebenswertes Gut ist. Die Frage, ob hier ein De-
fekt der Wirklichkeit vorliegt ist mit „Ja“ zu beantworten, weil man sich schlechter-
dings nicht vorzustellen vermag, dass Menschen in Kriegsgebieten, in Gebieten mit
Dürre und damit Hungerkatastrophen, mit hoher Kindersterblichkeit, mit unerträgli-
cher Kriminalität, mit Überflutungen, Menschen in sozial prekärer Lage, Arbeitslose,
Rentner,  die  in dieser  Gesellschaft  nicht mehr allgemein kommunizieren können,
weil  sie sich Gesellschaft nicht leisten können, Jugendliche ohne Perspektive,  ge-
quälte Kinder und Frauen irgendwie glücklich sind.

Nein, schon diese Reihe reicht, um zu sehen, dass es hinter der gegebenen Wirklich-
keit noch etwas anderes gibt, das es gilt zur Sprache und in diese Realität zu bringen.
Dies ist mindestens die Abwesenheit der in der obigen Reihe eingeschlossenen Übel.



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 38

Ist das schon Metaphysik – und wo bleibt die Theologie dabei? Das Metaphysische
daran ist die Vorstellung, dass es Ideen gibt, die diese Wirklichkeit transzendieren,
und das Theologische daran ist, dass es ohne den – christlichen – Gott dabei nicht
geht.

Nun will ich keineswegs behaupten, auch dagegen spricht schon die Evidenz, dass
diese moderne Welt voller physischer Übel sei: im Gegenteil, in den letzten 100 Jah-
ren sind viele  dieser  Übel  durch technische Innovation,  vor  allem auch medizini-
schen Fortschritt, entsprechend orientierte Politik, soziale Gesetze, eben auch – wie
oben schon geschrieben – durch die soziale Marktwirtschaft teilweise besiegt wor-
den: eine viel größere Zahl von Menschen lebt heute in größerem Wohlstand, besse-
rer Gesundheit – aber eben die meisten noch immer nicht. Und noch immer muss
auch der westliche Mensch Angst vor physischen wie politischen wie sozialen Übeln
haben. Es kann, wenn meine Grundthese von der bösen Wolfsnatur des Menschen
stimmt und wenn auch richtig ist, dass es in der aktuellen Politik eine Metaphysik
des Bösen gibt, die unserer ökonomisch dominierte Zeit zu Grund liegt, nicht anders
sein. Der Fortschritt ist akzidentiell – wie die Geschichte auch gezeigt hat und wie
moderne Kriege, Rückschritte, soziale Verarmung eben noch immer zeigen.

Wir greifen hier also sozusagen zur Theologie und sagen, wir müssen Gott notwen-
dig annehmen, damit eine Instanz das Funktionieren unserer durch das Prinzip Sitt-
lichkeit verabredeten Handlungen garantiert. Dies kann nur ein höchstes Gut, auch
Kant nennt es „Gott“, sein. Bei Kant muss dies nur insofern ein christlicher Gott sein
als er meint, die Vernunft komme auf die in der Bibel vorgefundenen moralischen
Wahrheiten auch ohne Offenbarung, in diesem Buch ist der christliche Gott in Ge-
stalt Jesu unabdingbar, wie sofort zu sehen sein wird. Ich sage hiermit: unsere auch
den Handlungen und Zielen einer  modernen Welt  zugrunde liegenden Prinzipien
sollte man als (politische) Metaphysik bezeichnen und auch diese wird durch den
christlichen Gott  „kontrolliert“.  Nur:  in  welcher hierarchischen Abfolge? Bei  Kant
bedingt die Moral Gott, zuweilen bedingt bei Christen Gott die Moral, wenn sie Mo-
ral überhaupt als ein Kriterium des Glaubens und kirchlicher Handlungen zulassen.
Ich meine hier aber, dass beide Positionen nicht sehr weit auseinander sind.

Ich behaupte ja hier, dass auch eine moderne bürgerliche Moral, die allen Handlun-
gen der Wissenschaft, Politik, Ökonomie und dem menschlichen schlichten Zusam-
menleben zugrunde liegt,  einer theologischen Fundierung bedarf:  diese wäre ein
„Gott der Philosophen“ (Weischedel, der allerdings den christlichen Gott als  Gott
der Intellektuellen nicht zulässt). Dies ist allerdings mehr, ich habe oben darauf hin-
gewiesen,  als  nur  unverbindliche  Annahme  irgendwelcher  Tugenden,  mit  denen
man vielleicht den Alltag bewältigen kann, die allerdings höchst zweifelhaft schon
deshalb sind, weil sie keineswegs für alle gelten und auch von denen selten befolgt
werden, die von ihnen reden. Der christliche Gott verlangt von uns letztlich genau



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 39

diese Moral, die uns heute fehlt und deren Fehlen als „metaphysisches Übel“ be-
zeichnet werden kann. Wie aber soll das gehen, wenn doch der Mensch böse ist?

Man wird ihn – den Menschen – so erziehen müssen, dass er nach jenen Prinzipien
in seiner Verpflichtung endlich jenes gesellschaftlich nützliche Wesen wird, das wir
benötigen, um diese Welt ertragbar für alle zu machen. Also: die politische Meta-
physik, das ist die allen Erscheinungen der wirtschaftlichen, politischen und wissen-
schaftlichen „Dinge“ Sinn gebende Instanz, eine Instanz, die diese Realität kontrol-
liert und die Verfehlungen sanktioniert. Da der Mensch egoistisch, böse und offen-
bar nur schwer erziehbar ist, müssen diese Sanktionen schärfer sein als sie von bür-
gerlich-rechtlichen Methoden bisher angewandt wurden. Oder ist der Mensch am
Ende doch nicht so böse? Sehr liberal ist das nicht, was ich da schreibe. Auch hier ist
wieder an Kant zu erinnern, der ebenfalls den Menschen zwar als frei, aber böse be-
schrieben hat. In der Weise, dass er – ich schließe mich dem an – sagt, der Mensch
habe sich von vornherein für das Böse entschieden; privat und aus der Jetztzeit und
allen Erfahrungen der Geschichte der Menschheit lässt sich sagen: weil es bequemer
ist böse als gut zu sein. Da der Mensch aber frei ist, ist die Erziehung zum Besseren
grundsätzlich möglich.

Böse also ist er – der Mensch – nur, wenn er als frei bezeichnet werden kann. Diese
Willensfreiheit des Menschen ist in jeder Hinsicht, metaphysisch, bürgerlich, christ-
lich, erforderlich, um überhaupt eine Schuldfähigkeit behaupten zu können – und
ohne diese Zurechenbarkeit von Handlungen ist jeder Versuch, die Welt erträglich zu
gestalten, von vornherein, geradezu a priori, zum Scheitern verurteilt. Warum? Es
wird, wenn gleichsam wissenschaftlich – siehe Biologie, Hirnforschung – festgestellt
wird, dass der Mensch nur Natur ist, diesem Menschen auch niemand mit dem Vor-
schlag kommen können, er möge sich so verhalten, dass er bestimmten Prinzipien
folgt, die eine Welt für alle erträglich macht – denn er wird immer antworten kön-
nen, dass seine Taten ohne jede Folge sind, für die er die Verantwortung zu über-
nehmen habe. Schließlich sei es seine Natur, böse zu sein – und dann ist auch die
Vokabel „böse“ höchst prekär.

Unsere Probleme, die, die ich hier geschildert habe, können wir aber nur langfristig
lösen, indem wir auf Erziehung der Menschheit im Sinne einer christlich begründe-
ten Sollensmetaphysik einwirken.

Metaphysik und Politik mit I. Kant wollen wir treiben – grundgelegt im Leben Jesu,
das das Leben des geoffenbarten Gottes ist. Gerade dieses Leben Jesu mit seinem
Opfertod am Ende zeigt, wie wichtig es diesem Gott ist, für die Menschen Hand-
lungsanweisungen in Form dieses Exempels zu geben. I. Kant hat seine Kritik der rei-
nen Vernunft mit der klaren Absicht geschrieben, nicht die Metaphysik zu „zertrüm-
mern“, sondern sie neu zu schreiben und zwar so, dass sie lebensfähig bleibt oder



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 40

wieder wird. Der Kritik der reinen Vernunft folgte die Kritik der praktischen Vernunft
mit der Grundlegung der Metaphysik der Sitten.

Im Zusammenhang mit einer an Kant orientierten christlichen Ethik auf der „Basis“
von Jesu Leben ist hier aber natürlich sofort verschärft zu fragen: fordert Gott unse-
ren Glauben oder unsere Tat? Der Samariter glaubte nicht, er handelte. Und zwar
handelte er nach einem moralischen Gebot. Vom Knecht, dem das Geld anvertraut
war, forderte der Herr die mehrende Tat und darüber musste er Rechenschaft able-
gen. Jesus fordert von uns, dass wir uns für seine geringsten Brüder einsetzen – er
fordert die Tat.  Wenn der Mensch dadurch in erster Linie gerechtfertigt ist, nicht
einfach durch Arbeit, sondern durch die „richtige“, die „soziale Tat“, dann kann es
schlechterdings nicht zur Dominanz des Kapitals kommen. Wenn er jedoch meint,
durch Erfolg seine Rechtfertigung, die immer schon – bei Calvin sogar von vorn her-
ein – gewährt ist (oder eben nicht), sichtbar machen zu können, dann ist der Arme
eben erfolglos und der Reiche hat seine Rechtfertigung nachgewiesen.

Meine Metaphysik verpflichtet zu öffentlichem Handeln aus der Erkenntnis der For-
derungen des „höchsten Gutes“ – „Religion“ und „Öffentlichkeit“ sind versöhnt in
dem Sinne, dass sie aufeinander bezogen sind. Führt ein Weg von der Reformation
zu einer solchen Haltung? Wohl eher nicht.

Schluss: Der kategorische Imperativ der Sozialpolitik

Metaphysik, die sich zum einen den Alltagsnöten der Menschen zuwendet, indem
sie die hinter diesem Alltag liegenden Fragen klärt, zum anderen aber klare Hinweise
dazu gibt, warum etwas so ist wie es ist und nicht vielmehr anders und wie es sein
sollte, damit postulierte Ideen realisiert werden, ist in diesem Vollzug politische Phi-
losophie. Schon deshalb auch, weil es Gesetze, bürgerliche Normen, gibt, die eben-
falls auf hinter der Wirklichkeit liegenden Vorstellungen beruhen und weil jede gute
Politik der Leitidee bedarf. Kant etwa unterscheidet Handlungen, die wegen Pflicht
und aus Pflicht geschehen. Ersteres sind weltlich-bürgerliche Gesetze, das andere re-
sultiert ganz ohne bürgerliches Zutun aus der Autonomie des freien, moralischen
Menschen. Gesetze müssen politisch durchgesetzt werden. Dafür braucht es Verab-
redungen, die jeweils von der geltenden gesellschaftlich mehrheitsfähigen Moral be-
stimmt sind. Dafür muss der Mensch nicht autonom sein. Jedoch derjenige, der es
ist, also rein aus Pflicht handelt, braucht die Gewissheit, dass eine Einstellung und
seine Handlungen auch mit dem höchsten Gut verbunden sind.

Ich gehe sogar noch ein wenig weiter und sage, dass Menschen in der Fülle ihres
Wohlstandes, Glücks und ihrer Gesundheit möglicherweise subjektiv gar nicht be-
dürftig sind, politische Metaphysik an ihrer Seite zu wissen – im Gegenteil, diesen ist
sie nur lästig. Politik ist öffentliches Handeln zur Umsetzung für richtig erkannte Zie-
le – nun denn, auch alle Diktaturen habe ihre Ziele als richtig und umsetzungswürdig



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 41

erkannt, die Ziele der Globalisierung, wenn sie welche hat, sind von den Akteuren
mit höchster Würde versehen: Geld verdienen, im besten Fall profitiert rein zufällig
auch noch der eine und andere davon. Ich kann hier jedes beliebige Ziel nennen, das
auch mit reiner Machtausübung, Pragmatismus oder was auch immer verbunden ist.
Nein, diese Definition für sich reicht kaum aus. Also: Politik ist öffentliches Handeln
zur Umsetzung richtiger Ziele – nach unseren Aufstellungen können dies nur solche
sein, die vor einem Sittengesetz bestehen mit abstrakten Normen auf der Basis ei-
nes höchsten Gutes. Normen, die über allen willkürlichen Meinungen, zeitlich ge-
prägten moralischen Verabredungen stehen. Und dies alles unter Berücksichtigung
gerade wieder dieser Zeitumstände. Dies geht alles nur, wenn wir annehmen, das ir-
gendetwas genau dies bietet: über allen Zeitumständen stehen und doch, humaner
Weise, gerade diese auch im Interesse der gerade lebenden Menschen berücksichti-
gen. Dies kann nach allem nur ein Unbedingtes sein – dieses Unbedingte ist Gott in
der Gestalt Jesu. Etwas anderes ist nicht denkbar. So auch Kant. Sollensmetaphysik
ist dann zu wissen, was man tun soll auch dann, wenn die eigene Neigung oder ir-
gendwelche Vorteile dagegen stehen.

Die Metaphysik für unsere Zeit – als Sollensmetaphysik – muss über das hinaus se-
hen, was verabredet ist, auch wenn sie es als Gegebenes anerkennt, um nicht terro-
ristisch und totalitär zu werden. Sie muss es korrigieren, jedenfalls den Versuch dazu
unternehmen, vor allem auch dann, wenn sie erkannt hat, dass diese Verabredun-
gen, wie derzeit evident, eine Gesellschaft, die Menschheit nachhaltig schädigen. Ein
Handeln nach dieser Metaphysik heißt immer so zu agieren, dass der Mensch – so
sagt Kant – Zweck, niemals Mittel der Handlungen und Ziele ist. Es heißt auch immer
so zu handeln, dass auch das konkrete Handeln ein allgemeines oder gar Naturge-
setz sein kann. Dies ist Kants Maßstab im „kategorischen Imperativ“. Dies ist keine
materielle Ethik, sondern abstrakte Norm, überzeitlich gültig, unabhängig vom Zeit-
geist. Diese Moral lässt zeitgebundene durchaus zu, prüft sie nur an diesen Zielen.

Der Neoliberalismus, der Kapitalismus haben ihr Funktionieren an das Böse gebun-
den, an den homo oeconomicus, anstatt dessen sollte die Gesellschaft ihre Angele-
genheiten auf das Prinzip des autonomen, freien, nur an die hier beschriebene Sol-
lensmetaphysik gebundenen, Menschen stellen. Sie tut es nicht und begnügt sich
vor dem Hintergrund dieses Befundes damit, ethische Verabredungen zu treffen, die
dem Instinkt dieses Naturburschen – des nur wirtschaftlich denkenden und auf sei-
ne, und nur seine, Vorteile bedachten Menschen – folgen. Dies kann auf die Dauer
nicht gut gehen. Die Kirchen, die protestantischen werden es nach Lage der Dinge
nur nach einer Bereinigung ihrer Rechtfertigungslehre können, sollten sich an die
Spitze einer Bewegung setzen, die eine neue kopernikanische Wende in Moralfragen
einleitet. Sie allein wird dies können; denn: möglichen anderen Gruppierungen, gut
meinenden humanistischen, den Linksparteien oder anderen vergleichbaren, fehlt



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 42

die metaphysische Basis, jedenfalls ein Teil davon. Diese werden im Zweifelsfall – im
Grenzfall – sich auch nicht nach dem absolut Gebotenen, sondern nach dem Nützli-
chen richten. Niemand außer dem von mir hier so genannten höchsten Gut garan-
tiert ganz langfristig dem glückswürdigen Mensch auch die Glückseligkeit und damit
ein Gelingen auch der langfristigen Überzeugungs- und Erziehungsarbeit.

Was ist diese „kopernikanische Wende“ in ethischen Angelegenheiten? Ganz einfach
der Schritt vom Wissen zum Glauben, aber in Kants Sinn. Kant hat, wie wir gesehen
haben, Wissenschaften nicht klein geschrieben, sondern ihnen einfach den Platz zu-
gewiesen, den sie haben: den der empirischen Erkenntnis und den darauf aufbauen-
den praktischen Folgen – im Guten wie im Bösen. Was jedoch gut, was schlecht ist,
entzieht sich der Entscheidung, Prüfung und letztlich auch Umsetzung der Einzelwis-
senschaften. Das heißt auch, das, was wir wissen können, sollen wir durch unser Er-
kenntnisvermögen auch erarbeiten, das, was wir nicht wissen – erkennen – können,
müssen wir glauben, wenn wir gerade auch der praktischen Lebensbewältigung ihre
Ziele geben wollen – und das müssen wir, weil sonst der Mensch, die Menschheit
orientierungslos durch Gegenwart und Zukunft irrt. Glauben also ist Metaphysik als
Wissenschaft  in  diesem bereinigten  Sinne.  Glauben heißt  postulieren von  Ideen,
ohne die wir langfristig – manchmal auch kurzfristig schon – keine Zukunft für die
Menschheit gewinnen können. Diese Ideen habe ich benannt und wiederhole hier
sie noch einmal: Sittlichkeit als Vernunftfaktum, Gott als höchstes Gut in Verbindung
mit der Würdigkeit zum Glück, Unsterblichkeit als Ausgleich für die Niederlagen, die
ein guter Wille im Alltagsstress, den wir mit den verabredeten Konventionen (so ge-
nannte Tugenden) der derzeit neoliberalen Gesellschaft haben, hinnehmen muss.
Klingt das nach Vertröstung? Nein, es ist notwendig, um die Glückseligkeit wenigs-
tens annehmen zu können. Nur: deutlich mag auch geworden sein, dass die Glücks-
würdigkeit eine große Rolle dabei spielt. Und was anderes als diese Kant’sche Glück-
würdigkeit ist endlich der Richter-Spruch des nach dem Neuen Testament zum Rich-
ter berufenen Jesus über unser Leben?

Theologische Metaphysik ist nur als Moralphilosophie möglich. In der Zeitung war zu
lesen, dass Ethik „schwer“ sei – dies kam von einem Wirtschaftsvertreter. Anderer-
seits gibt es Firmenethik, Firmenphilosophie, häufig zur Dutzendware verkommen,
billig und wohlfeil. Es handelt sich dabei häufig einfach nur um eine Nützlichkeits-
ethik, nützlich für die Betriebe, selbst wenn der Mitarbeiter, der Kunde oder irgend-
welche hohl formulierten Ziele im Mittelpunkt stehen. Meist geht es dabei um die
Frage, wie man die Effizienz der Mitarbeit im Interesse von deren Verwertbarkeit
steigern soll. Dies, so darf ich hier schon sagen, ist keine Ethik, jedenfalls keine, die
diesen Namen verdient. Bei der hier im Mittelpunkt stehenden Sollensmetaphysik
geht es allein um die Frage, wie man die Verhaltensweisen und Entscheidungen der
Menschen aus freiem Willen abstrakt, gültig, zeitlos über den Interessen Einzelner



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 43

und ganzer Gruppierungen stehend definieren und bestimmen kann. Es geht – kurz
– um nichts Inhaltliches, sondern um formale Festlegungen, nicht um Werteethik,
sondern um „Gesinnungsethik“ – es ist nichts gut als allein ein guter Wille. Dies heißt
nichts anders als: jede Beimischung von Motiven, Inhalten, Wünschen, Neigungen
mag nützlich sein, ihre Folgen können positiv oder negativ sein, allein die Gesinnung,
die Absicht, zählt. Eine metaphysisch bestimmte Ethik hat keine Inhalte, weil diese
sofort infrage gestellt werden können. Inhalte von der Art wie oben angedeutet sind
nie frei von Interessen, Beimischungen, Neigungen und können, im Grenzfall, auch
unterbleiben. Ethik ist also dann aus Sicht der Sollensmetaphysik zu sehen, wenn sie
frei von Kalkulationen über Vorteile, ja sogar Folgen der Entscheidungen, die den
Handlungen vorausgehen, bleibt. Eine Tat ist nicht deshalb gut, weil sie „Gutes“ be-
wirkt, sondern allein deshalb, weil sie dem Pflichtbegriff adäquat ist, weil sie Gutes
will. Man unterscheidet sehr gerne zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik:
dies hier ist beides. Wenn man diese Unterscheidung trifft, so stets in polemischer
Absicht. Gesinnung sei leer und ohne Bezug auf konkretes Tun, Verantwortungsethik
gilt als das höherwertige moralische Prinzip. Dabei lassen sich beide nicht auseinan-
der definieren.

Die hier aufgestellte Ethik sieht auf den ersten Blick wie eine reine Gesinnungsmaxi-
me aus: nur der gute Wille zählt, nicht die Verantwortung für die Folgen einer Hand-
lung, die aus dieser Gesinnung geschieht. Jedoch übersieht diese Kritik, dass unab-
lösbar  zu  dieser  Gesinnung  die  freie  Willensentscheidung  steht:  danach  ist  eine
Handlung dann moralisch, wenn sie aus Pflicht geschieht – Pflichterfüllung vor dem
abstrakten Sittengesetz, was wiederum nur einer autonomen Persönlichkeit möglich
ist. Handlungen müssen, um moralisch zu sein, auch zurechenbar sein. Und wem et-
was zugerechnet werden kann, der hat die Verantwortung dafür zu tragen. Ganz im
Gegenteil wird unsere Sollensmetaphysik eine Ethik zu nennen sein, die in hohem
Maße Verantwortung für das Ganze übernimmt, denn: im Mittelpunkt dieser Ethik
steht „das Reich der Zwecke“, nicht der Mittel. Die oben kurz gekennzeichnete Wirt-
schaftsethik ist rein instrumentell, wie jeder Utilitarismus, in der nach Kant ausge-
führten Moralphilosophie ist  der Mensch immer der Zweck des Handelns.  Zweck
heißt hier: sein Schicksal, seine Möglichkeiten, seine Unversehrtheit stehen im Mit-
telpunkt jeder Handlung, gerade auch politisch.

So kommen wir zu dem klaren ersten Zugriff auf unseren kategorischen Imperativ:
handle stets so, dass deine Mitmenschen immer im Mittelpunkt deiner Bemühungen
stehen – hier ist die Menschheit gemeint. Handle nie so, dass der Mensch zum rei-
nen Instrument irgendwelcher politischen und wirtschaftlichen Ziele verkommt. Der
einzelne Mensch wie die gesamte Menschheit stehen dann natürlich auch im Mittel-
punkt jeder Politik. Sie sind der Zweck, das Ziel und die Bestimmung ethischer Maß-
stäbe. Dies ist mit dem „Reich der Zwecke“ gemeint. Ein solcher Imperativ, er ist nun



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 44

einmal kategorisch, also ausschließend, unmittelbar und sozusagen kompromisslos,
muss natürlich „zeitlos“ sein, nicht dem Geschmack irgendwelcher Tugendlehren, ir-
gendeiner Wirtschaftsethik unterliegen. Unter ihm kann es zeitgebundene Anschau-
ungen und Verabredungen geben, die sich aber daran messen lassen müssen. Was
vor 100 Jahren Moral war ist es heute nicht mehr, was aber vor 100 Jahren – wenn
es galt – prinzipiell gelten durfte, darf es heute auch.

So sind für unsere Sollensmetaphysik einige wesentliche Kriterien gewonnen, näm-
lich ein als Vernunftfaktum gegebenes Sittengesetz, die Freiheit des Menschen und
seine Verantwortung für seine Handlungen und der aus beidem resultierende „gute
Wille“, der allein uneingeschränkt „gut“ ist. Für uns kommt hinzu das Leben Jesu als
historisches – und geoffenbartes – Vorbild für inhaltlich richtiges Handeln, das einzi-
ge, was einer Werteethik näher kommt. Aber ohne einander kommen diese beiden
nicht aus: der dienende Gott ist ein Beispiel, gleichzeitig aber auch ein Postulat, das
mit dem „höchsten Gut“ identisch ist. Es ist im Christentum ein höchstes Gut, das bis
zur Selbstaufgabe dient und damit den Weg für die Einsicht in richtiges Handeln ge-
mäß Pflicht freimacht. Bei dieser Pflicht handelt es sich auch und nicht ganz zuletzt
um eine Pflicht zu sozialem Handeln. Daraus folgt für mich ganz zwingend, dass ein
Reich Gottes auf Erden zu bewirken unser höchstes religiöses und damit moralisches
Ziel sein muss. Dieses Reich ist vor allem eines, in welchem all die leidenden Men-
schen, die Außenseiter, die Sklaven und die Armen alles das nicht mehr sind. Solan-
ge wir dies nicht vermögen und bis zur Verwirklichung dieser Forderungen sind wir
auch nicht mit dem Christengott wirklich versöhnt. Und: wir haben die Forderungen
aus Jesu Leben, Sterben und Auferstehung nicht verstanden und schon gar nicht be-
folgt.

Nach Kant kommt demnach die Religion aus der Moral, sie ist notwendige Folge des
Strebens des Menschen nach Glückseligkeit, die Glückswürdigkeit voraussetzt. Das
heißt nicht, dass Gott – als Postulat und regulative Idee – nicht objektiv wäre, dies
heißt nur, dass er nur durch eine praktische Metaphysik erkennbar ist, nicht in der
naturwissenschaftlichen oder mathematischen Theorie. Für unsere Sollensmetaphy-
sik ist der Zusammenhang noch dialektischer. Wir haben durch das Leben Jesu klare
Hinweise auf eine unabdingbare Ethik, finden aber umgekehrt nur in einem höchs-
ten Gut, das zuvor philosophisch definiert war, eine letzte Vernunftbegründung. So
ergänzen und bedingen sich Metaphysik  und Religion unmittelbar.  Genau das ist
das, was zur Sicherheit menschlich einwandfreien moralischen Handelns erforder-
lich ist: humanistische Begründungen reichen nicht, weil sie nicht zweifelsfrei auch
in Grenzfällen menschlicher Situationen das Richtige tun lassen; rein religiöse Be-
gründungen bleiben insofern schwierig, als  ihnen eine letztlich solide gedankliche
Basis in der menschlichen Vernunft fehlt. Nur beides zusammen leistet letztlich die
Garantie für im Sinne unserer Metaphysik „erfolgreiches“ Handeln, so dass mein
„kategorischer Imperativ“, der Imperativ der Sozialpolitik, wie folgt zu fassen wäre:



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 45

„Handle stets so, das der Mensch immer Zweck deiner in freier Willensentscheidung
begründeten Handlungen ist und sei dabei sicher, dass das Leben Jesu Dir dafür die
rechten inhaltlichen Anhaltspunkte, Hinweise und Forderungen gibt.“

Hier  sind materielle und formelle Ethik zusammen gedacht.  Eine Menschheit,  ein
Land, eine Nation, eine Gruppe, der Einzelne, die so denken und handeln, können
mit  Sicherheit  niemals  Kriege  anzetteln,  Armut  verursachen,  Naturkatastrophen
nach Kassenlage verhindern oder deren Folgen nach sozialer Klasseneinteilung regu-
lieren; sie können niemals zu wenig für die Bekämpfung von Hunger und Krankheit
tun, sie werden nie das Gewinnmaximierungsprinzip in den Vordergrund ihrer Hand-
lungen rücken, sie werden öffentlich handeln wo es erforderlich ist und notwendige
Entscheidungen und Aktionen nicht Privaten überlassen, deren Interesse sicherlich
nur ein ökonomisches ist – wir kommen somit auch zu einer Kritik der reinen instru-
mentellen  Vernunft,  deren Anwendung in  der  gesellschaftlichen Praxis  sich  nach
oben beschriebenem kategorischen Imperativ verbietet.

Wie zu sehen ist lebt diese metaphysische Ethik von einer Art Vernunftreligion, in
der Gott – auch Jesus war und ist Gott – notwendiges Postulat einer praktischen
Vernunft ist und bei der zugleich die wesentliche Voraussetzung in der Nachfolge
Jesu auf seinem Weg im Dienste der Randfiguren, der Armen, Unterdrückten, der
Sünder besteht. Dies alles zusammen ist hier zu einer Art echter bürgerlicher Moder-
ne zusammengebunden, die uns auch in der Sozialpolitik Maßstäbe und Garantien
an die Hand gibt, die wir für unser Handeln und Beurteilen dringend benötigen.

Auch Kant hält die Frage nach Gott für unabweisbar, weil die menschliche Vernunft
wie von selbst auf diesen letzten Verursacher aller Dinge, der Natur, des Menschen,
man kann ihn auch Schöpfer nennen, zu sprechen kommt. Diese Vernunft will wis-
sen, wie man etwas, das man in keiner Weise sehen, spüren, erfahren kann, den-
noch mit den Mitteln der Philosophie erkennen kann, also Urteile über etwas abge-
ben kann, über das es schlechterdings Erfahrungen nach wissenschaftlichen Maßstä-
ben nicht geben kann.

Wenn wir hier eine Metaphysik der Moderne schreiben wollen, fragen wir – und ha-
ben dies in diesem Buch ausführlich getan – nach Prinzipien, die hinter der alltägli-
chen Welt, hinter allen Dingen, liegen. Dabei sind es nicht nur für jeden Menschen,
ja schon für diesen als Alltagswesen, Fragen, die von selber auf ihn zukommen, nicht
nur in Zeiten persönlicher Krisen, aber da besonders, sondern die Frage nach dem
„Ding an sich“ (Kant) muss gestellt und beantwortet werden im Interesse der Siche-
rung und Garantie eines halbwegs funktionierenden und für alle erträglichen (politi-
schen) Alltags. Warum? Weil wir uns schlechterdings nicht zufrieden geben wollen
(und auch sollten) mit dem, was ist. Schon die Frage, warum der Alltag so ist wie er
ist und nicht vielmehr anders, kann uns beschäftigen. Vielmehr aber noch die Frage,



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 46

warum  überhaupt  etwas  in  der  Welt  ist  und nicht  viel  mehr  nichts,  harrt  einer
menschlich erträglichen Antwort.

Diese Antwort wird uns von der Naturwissenschaft auf dem Feld der Physik gege-
ben. Und auf dem Feld der Biologie und in vielen anderen Naturwissenschaften. Kei-
ne Antwort kommt auf einen Gott,  obwohl dieser durch diese Antworten keines-
wegs ausgeschlossen wird oder werden kann. Dabei kommt es uns hier auf die mo-
ralische, also politische Seite an, denn die naturwissenschaftlich gibt uns – will auch
nicht  – sowieso  keine entsprechende Antwort,  weil  sie  darüber  ja  „nichts  sagen
kann“.  Stellen wir  also für  die Zwecke unserer Metaphysik  die Frage:  Warum ist
menschliches Zusammenleben in dieser Welt so wie es ist, warum nicht anders, war-
um nicht für viele erträglicher als es tatsächlich ist? Diese Fragen und mögliche Ant-
worten haben wir in diesem Papier schon öfter gestellt und gegeben. Metaphysisch
gewendet lautet die Frage: was berechtigt uns anzunehmen, dass das Leben wie es
ist und die Einrichtungen der Welt häufig, für viele immer, defekt sind und was zur
Behauptung von Alternativen? Hinter dem Seienden – ein alter philosophischer Be-
griff – steckt immer auch der Grund für das real Existierende und eine mögliche Al-
ternative.

Der Grund für alles auch modern Existierende, oder die Ursache, im ganz Grundsätz-
lichen wird Gott genannt. Wir können dieses höchste Gut in einem Theodizee-Ver-
such  entlasten  als  für  die  Misere  der  Welt  nicht  verantwortlich,  eben  weil  der
Mensch in Vergangenheit und Zukunft mit freiem Willen zum Guten und Bösen aus-
gestattet ist; Gott bleibt allmächtig und gütig, bleibt auch persönlich gerade dann,
wenn er „verteidigt“ wird durch die Erkenntnis, dass am Ende auch der Mensch sei-
ne eigene Geschichte gestaltet und verantwortet. Dies liegt im Wesen der Schöp-
fung des Menschen als eines freien Ebenbildes Gottes.

Dies ändert nichts daran, dass notwendig ein solches höchstes Gut bestehen muss
wenn wir nicht in vollkommenen Nihilismus verfallen wollen. Dieses höchste Gut ist
seinem philosophischen Wesen nach vollkommen, gütig, mächtig und verantwort-
lich – denn Allmacht ohne Verantwortung kann es nicht geben – also doch keine
Theodizee? Doch, wenn man annimmt und behauptet, dass das höchste Gut seine
Verantwortung durch den Menschen wahrnimmt und sich  in  der  Geschichte  der
Menschheit zu erkennen gibt – vor allem in ihr wirkt.  Und wenn man weiter an-
nimmt, dass der Mensch weiß, was er zu tun hat. Diese Sollensmetaphysik ist hier
kurz behandelt worden. Dann allerdings – wenn der Mensch selbst ein Teil Gottes
ist, es vor allem im geschichtlichen Verlauf immer besser werden kann – wäre ein
Beweis – nicht Gottes – aber seiner Notwendigkeit erbracht. Nur wenn man Nihilis-
mus annimmt und den Menschen ebenfalls für nichts verantwortlich sein lässt und
meint, Handlungen, Entscheidungen, geschichtliche Ereignisse seien an sich folgen-
los, dann ist die Notwendigkeit für ein höchstes Gut nicht gegeben. Dennoch leuch-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 47

tet in jeder auch noch so Gott fernen Ideologie und Politik, in jeder entsprechenden
menschlichen Handlungsweise grundsätzlicher Art immer die Frage auf nach dem,
was dahinter liegt. Also auch vollkommen metaphysikferne Menschen nehmen noch
etwas an, was dahinter liegt.

Umso mehr die Philosophie, die noch Metaphysik betrieben hat, nämlich die Kants.
Seine Gottesbeweise sind dialektisch. Die traditionellen wehrt er mit guten Argu-
menten ab, nur um so zu beweisen, dass der Mensch, die bürgerliche Gesellschaft,
Gott als Ideal der Vernunft notwendig behaupten, nicht beweisen, muss, um Politik
betreiben zu können. Dies bleibt auch für uns bemerkenswert: auch moderne Poli-
tik, Ökonomie und Staatlichkeit kommen ohne Gott nicht aus – nicht als ein unver-
bindlich lieber Gott, sondern als Gesetzgeber, Vorbild, Fordernder.

Kant verlagert die Gottesbeweise von der als Wissenschaft nicht möglichen Meta-
physik in als Politik nicht nur mögliche, sondern vollkommen notwendige Metaphy-
sik. Alle Gottesbeweise enden in dem Dilemma, dass sie Gott zwar nicht mit Mitteln
des Verstandes wirklich beweisen können, weil sie widersprüchlich sind, aber ihn
auch nicht leugnen können, weil es sich bei der Behauptung „Gott existiert nicht“
um die selbe Aussagestruktur handelt wie bei dem Satz „Gott existiert“, es sind Anti-
nomien. Als Forderung menschlicher Vernunft, sozusagen politischer Vernunft, exis-
tiert Gott so gut wie das Sittengesetz, vielleicht ist er die Bedingung für das Sittenge-
setz.

Einen Beweis will ich hier – auch für die Zwecke politischer Metaphysik – diskutie-
ren. Es ist der „ontologische“. Dieser hat etwa folgende Aussage: der Mensch denkt
ein höchstes Wesen als notwendig. Wenn dieses Wesen das höchste sei, über das
hinaus nichts denkbar ist, so muss es auch allmächtig und allgütig sein. Zur höchsten
Qualität eines mächtigsten Wesens gehört auch die Existenz. Ich denke, also ist er,
so könnte man das formulieren. Kant hat, wie Thomas Mann einmal formuliert, mit
„energischsten Worten dieser Beweisführung widersprochen“, indem er sagt, dass
der Begriff „Existenz“ kein Prädikat sei, also als Aussage nicht möglich ist. Alle ande-
ren Gottesbeweise, auch der kosmologische, benötigen jedoch letztlich diese Aussa-
ge und scheitern deshalb. Dennoch bleibt für den menschlichen Verstand zwar dies
nicht aussagbar, für die Vernunft hingegen die Forderung bestehen, dass es dieses
höchste  Wesen  (eben  als  Forderung,  also  als  Ideal  oder  Postulat)  geben müsse,
wenn wir – selbst diese Aussage ist möglich – als bürgerliche Gesellschaft halbwegs
geordnet zusammen leben wollen. Jeder als Wissenschaft vorgetragene Beweis ei-
ner höchsten Existenz scheitert also an der Logik, er scheitert nicht an der Politik –
dort wird er sozusagen beweisbar. Wir müssen nur die an sich simple Annahme tref-
fen, dass ohne Orientierung an diesem Gott eine weltliche Ordnung ebenso wenig
möglich ist wie eine persönliche Existenz des einzelnen Menschen, jedenfalls in bei-
den Betrachtungen keine befriedigende und weiterführende Existenz. Die Mensch-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 48

heit hat es versucht, ohne diese – ich hoffe, man versteht jetzt diesen Begriff gut –
metaphysische Orientierung auszukommen – sie ist gescheitert und das Scheitern
droht sich auch ohne klassischen Weltkrieg zum Desaster auszuweiten. Der Gott in
der europäischen Verfassung oder – als Präambel – im deutschen Grundgesetz ist
dort jeweils ein „Kuschelgott“, der offenkundig zu gar nichts verbindet als zur Ab-
grenzung von anderen Kulturen. Will man diese Metaphysik ernsthaft diskutieren, so
muss man sich erst einmal der Verpflichtungen versichern, die ein solcher Gott den
Menschen auferlegt bzw. – da er in der „Variante“ Kants die Denk- und praktische
Folge der freiheitlichen Willenverfassung des Menschen ist – die er als höchstes Gut
absichert hinsichtlich der Folgen für den einzelnen moralisch handelnden Menschen
und seiner Gesellschaft. Das heißt nun wiederum wesentlich, die bürgerliche Nach-
folge des dienenden Gottes anzutreten: wir müssen eine Geschichte gestalten, die
rein aus der Verpflichtung zum Dienst das Positive hervorbringt. Dabei haben wir die
durch die  „Erfahrungserkenntnis“  des  Lebens  Jesu deutlichen Hinweise,  wie  dies
praktisch zu geschehen hat. Also wäre diese Sollensmetaphysik auf diese Weise den-
noch eine Wissenschaft,  weil  mindestens historische Erfahrung gegeben ist.  Gott
wäre  dann  als  Erfahrung  wissenschaftlich  beweisbar,  wissenschaftlich  im  Sinne
selbst der Kriterien, die Kant dafür aufstellt.

Wir haben von einer geschichtlich zu entwickelnden besseren Welt gesprochen. Dies
ist  dann genau das Gegenteil  vom „Ende der Geschichte“. Diese würde jetzt erst
wirklich beginnen; getragen von einem Menschengeschlecht mit der richtigen Orien-
tierung, dem richtigen Ziel, der richtigen, verbindlichen Grundlage. Lasst uns damit
jetzt anfangen. An dieser Stelle kann dies nur skizzenhaft geschehen, in dem wir mit-
teilen, an welchen Punkten eine Umsetzung der hier gewonnen Erkenntnisse sofort
geschehen muss.

Eine Umsetzung – so die Grundthese – ist nur möglich, wenn wir unsere Gesellschaft
auf die Basis eines Sittengesetzes stellen, das, obwohl abstrakt und immer geltend,
die berechtigten Anliegen einer modernen Welt mit ihren relativen Geltungen von
Sitte und Alltagsmoral,  von Zielen, Wünschen und Befindlichkeiten berücksichtigt.
Gleichzeitig jedoch hat diese Metaphysik zur Voraussetzung, dass sie als empirische
Basis,  nicht  als  theoretische,  das  Leben Jesu akzeptiert,  ein Leben,  das  in  seiner
bedingungslosen Liebe gleichzeitig aber genau so bedingungslos fordert, herausfor-
dert  zu  verbindlichen,  verpflichtenden Taten im Interesse  einer  Menschengesell-
schaft, die ihr Himmelreich langfristig auf Erden aufpflanzen will – „Reich Gottes auf
Erden“.

Was also wollen wir heute mit dieser abgestanden Begrifflichkeit „Reich Gottes“?
Soll diese jetzt zur Grundlage einer modernen politischen Organisation im Angesicht
der so genannten Globalisierung werden? Wir haben es im ersten Teil, in der theore-
tischen Grundlegung, so angedeutet. Es bleibt die einzige Möglichkeit, ein für alle er-



Hans-Ulrich Hauschild, Ist christliche Sozialpolitik möglich? 49

trägliches Leben zu schaffen. Dieses Reich Gottes – dies ist die erste Konsequenz aus
der Sollensmetaphysik – ist vollständig von der Ökonomisierung des Lebens befreit,
es ist aber auch bereit zu einem rationalen Umgang mit ökonomischen Prozessen in
dem Sinne, dass diese Prozesse zu einer reinen Funktion herabgestuft worden sein.
Dies ist also die erste Forderung an den neuen Staat: Ökonomie – schlagwortartig –
ja, keine „Durchökonomisierung“. Denn eines ist sicherlich klar: dass Wirtschaften
notwendig ist, um Leben zu gestalten, überhaupt zu führen, wird niemand bestrei-
ten. Was hier, dies ist natürlich keineswegs irgendwie neu, bestritten wird, ist die
Notwendigkeit,  alles  dem Prinzip des homo oeconomicus zu unterwerfen,  einem
Prinzip also, das im Vordergrund seiner Maxime keinen Inhalt, keinen Wert sieht,
dem es vollständig gleichgültig ist, was „bewirtschaftet“ wird, wenn nur ein Profit
dabei herauskommt. Dies ist kein Kitt für Jahrhunderte.

Da aber nun einmal – wie ebenfalls oben gezeigt wurde – der diese Welt tragende
Geist, der menschliche, im Sinne der metaphysischen Feststellungen „böse“ ist, also
ökonomisch gesonnen, ist die zweite Forderung an unseren reformierten Staat: die
Erziehung, Aufklärung, mit einem Wort, die Vorbereitung zum Abschied vom Nicht-
prinzipiellen  (Marquard  verkehrt).  Denn:  Ökonomie  –  wird  sie  so  betrieben  und
ideologisch verteidigt und begründet – ist prinzipienlos im schlechtesten Sinne, es
kommt aber darauf an, Prinzipien, Maxime zu haben, die langfristig wirklich weiter
führen.

Diese  sofort  umzusetzenden Maßnahmen sind:  die  Entmachtung  des  Ökonomen
und die Aufklärung des Menschen. Wie bringen wir dies in „Staat“? Womit machen
wir dann Staat? Wir wollten mit diesem kleinen Buch eine theoretische Grundlage
für den Aufbau öffentlichen Handelns schaffen. Eine zukünftige „Organisationenleh-
re“ dieses kategorischen Imperativs der Sozialpolitik, diese Lehre würde in einem
zweiten Teil folgen, müsste die beiden folgenden Aufgaben sofort angehen, damit
sie langfristig erledigt werden: zum einen die Relativierung des Einflusses der Öko-
nomie durch Organisationsreform im Staat und in der Gesellschaft.  Zum anderen
derAufbau einer durchgehenden Aufklärung der Menschen mit Hilfe einer Sollens-
metaphysik und dem Ziel, dem Menschen – er hat einen freien Willen – Anhalts-
punkte an die Hand zu geben, warum er sich besser gegen das „böse“ – also gar kein
– Prinzip und für das Leben Jesu entscheiden sollte, so schwer es auch fällt.

So endet diese kleine Streitschrift sehr offen. Wenn jedoch auch nur einige Kleinig-
keiten meiner „Aufstellungen“ angemessen erscheinen und einleuchten, dann erge-
ben sich daraus konsequent diese beiden Aufträge an die handelnde Menschheit.


