
Die Wortüberlieferung Jesu
im exegetisch-theologischen Meinungsstreit

Arbeit zum Neutestamentlichen Hauptseminar „Soziale Fragen im Urchristentum
und in der Spätantike“ von Herrn Professor Dr. H. Balz im Wintersemester 1975/
76 an der Ruhr-Universität Bochum, eingereicht am 31. März 1976 von  Helmut
Schütz,  zum ersten  Mal  auf  der  Bibelwelt  veröffentlicht:  Gießen,  April  2010.
[Eckig eingeklammert sind Bemerkungen des Gutachters.]

Online-Version: https://bibelwelt.de/wortueberlieferung-jesu/, PDF-Version:
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1976/03/Wortueberlieferung-Jesu.pdf

Inhaltsverzeichnis

Literaturverzeichnis 2

1 Zur Vergleichbarkeit der Ansätze von Schulz und Theißen 3

2 Die Trägerschaft der Wortüberlieferung bei Schulz u. Theißen 4

2.1 Die These von Schulz: Q-Gemeinden 4

2.1.1 Die ältere Q-Gemeinde 5

2.1.2 Die jüngere Q-Gemeinde 5

2.2 Die These von Theißen: Wandercharismatiker 6

3 Die Interessen der beiden Exegeten 7

3.1 Gemeinsames Interesse: Ethischer Radikalismus 8

3.2 Gegensätzliches Theologieverständnis: Evangelium oder Gesetz 8

3.2.1 „Evangelische“ Hermeneutik Theißens 9

3.2.2 „Gesetzliche“ Hermeneutik von Schulz 9

3.3 Verdachtsmomente gegenüber legitimatorischer Exegese 11

4 Die methodischen Ansätze von Schulz und Theißen 13

4.1 Ideengeschichtlicher Ansatz bei Schulz 13

4.2 Literatursoziologischer Ansatz bei Theißen 14

5 Zur historischen Lokalisierung der Wortüberlieferung:
Wandercharismatiker und sympathisierende Kleingemeinden 17

5.1 Wanderradikalismus 17

https://bibelwelt.de/wortueberlieferung-jesu/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1976/03/Wortueberlieferung-Jesu.pdf


Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 2

5.2 Die Aussendungsrede 17

5.2.1 Die beiden Grundversionen der Aussendungsrede 18

5.2.1.1 Der Q-Bericht 18

5.2.1.2 Der Markus-Bericht 18

5.2.2 Die Verschmelzung alter Überlieferung in beide Versionen 19

5.2.3 Die apophthegmatische Formulierung der Aussendungsrede 20

5.3 Sympathisantengruppen 21

6 Theologische Schlussfolgerung: Radikalismus ist kein Rigorismus 22

6.1 Naherwartung und situationsgebundene Ethik 22

6.2 Bedeutung der Tora 23

Gutachten von Prof. Dr. H. Balz 25

Literaturverzeichnis

A. Literatur, auf die durchgehend verwiesen wird:

Schulz (Q): Siegfried Schulz, Q. Die Spruchquelle der Evangelisten, Zürich, 1972

Schulz (E): Siegfried Schulz, Evangelium und Welt, Hauptprobleme einer Ethik des
Neuen Testaments, in: Festschrift für Herbert Braun von Betz und Schottroff, Tübin-
gen, 1973, S. 483-501

Theißen (W): Gerd Theißen, Wanderradikalismus. Literatursoziologische Aspekte der
Überlieferung von Worten Jesu im Urchristentum, in: Zeitschrift für Theologie und
Kirche 70, 1973, S. 245-271

Theißen (L): Gerd Theißen, Legitimation und Lebensunterhalt. Ein Beitrag zur Sozio-
logie urchristlicher Missionare, in: New Testament Studies 21, 1975, S. 232-272

B. Literatur, die gelegentlich zusätzlich zitiert wird:

Hans Conzelmann, Geschichte des Urchristentums, Göttingen, 2. Auflage 1971

Joachim Jeremias, Das Problem des historischen Jesus, Stuttgart, 5. Auflage 1966

Manfred Josuttis, Gesetzlichkeit in der Predigt der Gegenwart, München, 1966

Ulrich Luz, Die wiederentdeckte Logienquelle, in: Evangelische Theologie 33, 1973, S.
527-533



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 3

Gerd Petzke, Exegese und Praxis. Die Funktion der neutestamentlichen Exegese in
einer christlichen oder nachchristlichen Gesellschaft, in: Theologia Practica, X. Jahr-
gang, 1975, S. 2-19

Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Hamburg, 2. Auflage 1972
(Siebenstern-Taschenbuch 77-80)

Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, Band III/2, Zollikon-Zürich, 1948

1 Zur Vergleichbarkeit der Ansätze von Schulz und Theißen
Siegfried Schulz und Gerd Theißen haben Ansätze zur Interpretation der Wortüber-
lieferung Jesu vorgelegt, die in charakteristischer Weise unterschieden sind. Ich be-
ziehe mich auf die Arbeiten von Schulz, „Q“ sowie „Evangelium und Welt“ und von
Theißen, „Wanderradikalismus“ sowie „Legitimation und Lebensunterhalt“1.

Auf den ersten Blick scheinen die Interpretationsversuche inkommensurabel zu sein.
Schulz versucht,  der Traditionsbildung in bestimmten Gemeinden auf die Spur zu
kommen, deren Endprodukt sich im Neuen Testament literarisch niedergeschlagen
hat, und beschränkt sich im vorliegenden Fall auf die Texte, die er als zur – fast aus-
schließlich  Logien  überliefernden  –  Quelle  Q  zugehörig  erschließt2,  während  für
Theißen alle Jesuslogien des Neuen Testaments, ja noch der Didache, Material dar-
stellen, um nach einer Trägerschaft Rückfragen zu stellen, die noch vor der literari-
schen bzw. unmittelbar vorliterarischen Traditionsbildung in Gemeinden zu suchen
ist3. Theißen macht somit den Versuch, die Kontinuität der Überlieferer mit der Je-
susbewegung selbst herzustellen, also weit in die Zeit der mündlichen Überlieferung
zurückzufragen4. Dagegen geht Schulz von der Erkenntnis einer Anzahl verschiede-
ner, nicht miteinander harmonisierbarer Strömungen im Urchristentum aus5, deren
Zusammenhang mit Jesus nicht völlig geklärt werden kann6; die Frage nach Jesus ist
für  ihn  spekulativ  und  auch  ohne  Bedeutung:  „Am  Anfang  des  Urchristentums

1 Genaue Angaben im Literaturverzeichnis. 
2 Schulz (Q) 40: „die erklärte Zielvorstellung dieser Arbeit: hier geht es… um die möglichst weit -

gehende Eruierung von Q-Stoffen“.
3 Theißen (W) 249 zitiert auf einer einzigen Seite Stellen aus Markus, aus der Logienquelle und

der Didache; 247 formuliert er sein Interesse an der mündlichen Überlieferung, da „Jesus sei-
ne Worte nicht schriftlich fixiert hat“. 

4 Ebenda 247: „Mündliche Überlieferung“ kann sich nur erhalten, wenn „ihre Tradenten… sich
in irgendeiner Weise mit der Überlieferung identifizieren“. 

5 Schulz (Q) 168: Die „kerygmatischen Aussagen“ von Paulus und von Q können „nicht harmo-
nisiert werden“. Schulz (E) 485: „Das Urchristentum (kannte) kein einheitliches Weltverständ-
nis… (es war) nicht nur uneinheitlich sondern antithetisch strukturiert“. Die Hauptströmun-
gen sind das „apokalyptische“, das „dualistische“ und das „frühkatholische Urchristentum“. 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 4

steht… nicht… die Verkündigung des historischen Jesus“7; „in der Analyse von Schulz
spielt der historische Jesus als Autor von Worten überhaupt keine Rolle“8.  Schulz
scheint also die Frage Theißens, ob es eine Möglichkeit gibt, auf Jesusworte bzw.
Überlieferungen der ersten Jesusbewegung zurückzuschließen, d. h. den urchristli-
chen „Pluralismus“9 mittels eines Kriteriums zu sichten und auf den gemeinsamen
Ausgangspunkt zurückzuverfolgen, eindeutig zu verneinen, ja nicht einmal die Frage
zu stellen, und damit ein völlig anderes Thema als Theißen zu behandeln.

Dennoch sind beide Ansätze vergleichbar. Schulz berührt sich mit Theißens Frage-
stellung, allerdings in inhaltlichem Kontrast, indem er die von ihm ermittelten Träger
der Q-Überlieferungen als  „das älteste Judenchristentum Palästinas“  bezeichnet10

und von dort aus – wenn auch sehr beiläufig – auf den historischen Jesus zurück-
schließt, den er inhaltlich im Sinne seiner Q-Interpretation versteht11. Damit stehen
beide Ansätze nicht nur zusammenhanglos nebeneinander,  sondern sie schließen
sich gegenseitig inhaltlich aus.

2 Die Trägerschaft der Wortüberlieferung bei Schulz und Theißen
Das Resultat der Überlegungen beider Autoren sei nun kurz skizziert, ohne an dieser
Stelle schon auf die dabei verwendeten Methoden einzugehen.

2.1 Die These von Schulz: Q-Gemeinden

Nach Schulz geht die Quelle Q auf einen Traditionsprozess zurück, der in Gemeinden
des „palästinensisch-transjordanischen Grenzraum(s)“12 begonnen hat und in zwei
voneinander abgrenzbaren Schritten vor sich gegangen ist.

6 Schulz (Q) 165 kennt den irdischen Jesus nur im „kerygmatische(n) Rückgriff“ bestimmter Tra-
ditionen,  der „in den ältesten Q-Stoffen“ aber nicht einmal  stattfindet;  letztere sind auch
nicht „mit der Verkündigung des historischen Jesus ohne weiteres identisch“. 

7 Ebenda.
8 Luz 531. 
9 Schulz (E) 484. 
10 Schulz (Q) 487. 
11 Schulz (Q) 165: „Die wieder notwendige und entscheidende Frage nach dem historischen Je-

sus muss also aufgrund des Kerygma der ältesten Q-Gemeinde neu aufgenommen und beant-
wortet werden“, und zwar im Anschluss an die Bultmannsche Feststellung, dass überlieferte
Jesusworte und Worte urchristlicher Propheten (als Worte des gegenwärtigen Auferstande-
nen) in der Gemeinde gleichrangig waren. 53: „Die ältesten Q-Stoffe sind die Geburtsstunde
des Urchristentums.“ 

12 Ebenda 166.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 5

2.1.1 Die ältere Q-Gemeinde

„Am  Anfang  des  Urchristentums steht  der  prophetisch-apokalyptische  Enthusias-
mus“13; die erste Phase der Traditionsbildung spielt sich in Gemeinden ab, die sich
von der jerusalemisch-hebräischen Gemeinde zwar  nicht in ihrer  apokalyptischen
Naherwartung und ihrem Festhalten an der mosaischen Tora unterscheiden, wohl
aber in ihrer Gemeindeordnung. Es sind „von Propheten geleitete Gemeinden“14, de-
ren „apokalyptische(r) Enthusiasmus durch Ostern (ausgelöst wurde), dh durch die
Glaubensgewissheit dieser Propheten, dass der Nazarener nicht im Tode geblieben,
sondern zu Gott erhöht sei und jetzt den endzeitlichen Geist gesandt habe“15. Die
Propheten  der  Q-Gemeinde  bilden  Logien  als  Worte  des  erhöht-gegenwärtigen
Menschensohns Jesus16; sie leben in unmittelbarer Naherwartung, indem sie sich an
die in ihrer Radikalität verschärfte Tora halten17. Situationsbedingt ist die Verkündi-
gung der Q-Gemeinde, weil sie einerseits an die apokalyptische Naherwartung ge-
bunden ist, andererseits an die Mose-Tora, die „radikalisiert, nicht aber bewusst ge-
sprengt“ wird18. Die älteste Q-Gemeinde ist eine „Sondergemeinschaft im Religions-
verband Israels“19.

2.1.2 Die jüngere Q-Gemeinde

In der Folgezeit führen Veränderungen der Situation zur Veränderung des Kerygma.
Es enthält nun nicht mehr nur „prophetisch-enthusiastische(s) Spruchgut“, sondern
auch „zB die Geschichtserzählung, zahlreiche Apophthegmata, apokalyptische Worte
und sogar eine Apokalypse, Gleichnisse und mehrere Parabeln und schließlich ‚Ich-
Worte‘,  die  auf  die  abgeschlossene  Wirksamkeit  des  irdischen  Jesus  zurück-
blicken“20. Die Situation ist dadurch gekennzeichnet, dass der prophetische Enthusi-

13 Ebenda 165.
14 Ebenda 166. Im Gegensatz dazu versteht sich „die aramäisch sprechende Urgemeinde… als

himmlischer Gottestempel…, der auf den Säulen des Jakobus, Kephas und Johannes ruht“. 
15 Ebenda 168. 
16 Ebenda 58: „Der erhöht-gegenwärtige Herr spricht direkt durch den Mund seiner Propheten

zur Endzeitgemeinde“. 
17 Ebenda 168f: „Sämtliche Forderungen und Zusagen der Verkündigung waren also getragen

von der unbeirrbaren Hoffnung auf die ganz nahe Ankunft der Gottesherrschaft“. 170: In der
Tora „war das Heil für ganz Israel ein für allemal beschlossen, allerdings in der Interpretation,
die ihr der erhöht-gegenwärtige Menschensohn-Jesus durch die Verkündigung seiner Pneu-
matiker gegeben hatte“, die eine „Tora-verschärfung…, als Rückgang vom Wortlaut auf die In-
tention des alttestamentlichen Gesetzes, nämlich für den Nächsten in Liebe da zu sein“ be-
deutet. 

18 Ebenda. 
19 Ebenda 171.
20 Ebenda 481.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 6

asmus nachlässt, die Parusie nicht so schnell eintritt, wie man erwartet hat, und die
inzwischen entstandenen Markus-Stoffe auf Q zurückwirken21. Dies alles führt zum
„kerygmatische(n) Rückgriff auf Worte und Taten des irdischen Jesus“22, aber in po-
lemischer Wendung gegen die vormarkinische [und vor allem markinische! – nach
Schulz]  „Wundermann-Christologie“  23 und  ohne  Erwähnung  einer  Passion  Jesu.
Stattdessen wird der irdische Jesus als Gesandter der „himmlischen Sophia“ gese-
hen, der von ihr die Heilsmittlerschaft übertragen bekommt. Sein gewaltsamer Tod
wird im Sinne der „deuteronomistischen Aussage vom gewaltsamen Geschick der
Propheten“ gedeutet, nicht als Sühnetod; im Gegensatz zu den alttestamentlichen
Propheten wird er aber „zu Gott als der verborgene Menschensohn erhöht“, um in
Kürze mit der Sophia die apokalyptische Herrschaft anzutreten24. Trotz der Parusie-
verzögerung wird also an der Naherwartung festgehalten.

Angesichts der Verfolgungen durch die Synagoge25 ist die Gemeinde nicht mehr im
jüdischen Religionsverband integriert. Sie treibt Mission in Israel, um dem „ganzen
Gottesvolk“ vor dem apokalyptischen Ende die letzte Möglichkeit  der Umkehr zu
verkündigen und es dem heiligen Rest der Q-Gemeinde anzuschließen26. Obwohl im
Rahmen der Mission gerade den „Zöllnern und Sündern“ als „Verirrten“ der Ruf zur
„Umkehr und Bekehrung“ gilt27, wird die Tora nicht grundsätzlich aufgegeben; „sie
ist mit ihrem ganzen theologischen Schwergewicht unverändert übernommen und
weitertradiert  worden“28;  allerdings  werden von der  radikalen Nächstenliebe her
einzelne Gebote aufgehoben.

Diese  jüngere  Traditionsschicht  wird  von  Schulz  als  „hellenistisch-judenchristlich“
bezeichnet  und  in  Syrien  lokalisiert29.  Die  heidenchristliche  Endredaktion  der  Q-
Quelle interessiert ihn in seinem Zusammenhang nicht.

2.2 Die These von Theißen: Wandercharismatiker

Theißen findet die ursprünglichen Träger der Wortüberlieferung nicht in einer Ge-
meinde,  sondern in  einer Wanderbewegung:  „heimatlos  vagabundierende Propa-
gandisten ohne Erwerb und Wohnsitz“30.  Sie praktizieren, was sie lehren, nämlich

21 Ebenda 482.
22 Ebenda 481.
23 Ebenda 182.
24 Ebenda 483.
25 Ebenda 486.
26 Ebenda 411.
27 Ebenda 385.
28 Ebenda 485.
29 Ebenda 481.
30 Theißen (L) 192. 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 7

Bindungslosigkeit an Wohnsitz, Familie und Besitz, und zwar über Jahrzehnte hin31.
Nur so ist die mündliche Überlieferung von Jesusworten zu erklären, die in einer ge-
meindlichen Situation schlechterdings nicht zu praktizieren sind32. Die „Wanderradi-
kalen“ können als Überlieferer authentischer Jesusworte angesehen werden, weil
sie in einer soziologischen Kontinuität mit Jesus stehen: „Jesus war der erste Wan-
dercharismatiker“33 und weil sie existentiell mit ihnen übereinstimmen. Zwar bilden
auch sie, die sich als Stellvertreter Jesu verstehen, eigene Logien und verändern ihr
Verhalten entsprechend situativen Veränderungen, doch ist die Veränderung inner-
halb dieser Bewegung nicht so schwerwiegend wie der Übergang von einer Wander-
bewegung zu  ortsansässigen Gemeinden34.  Theißens  These schließt  ein,  dass  die
Wandercharismatiker noch bis lange nach der Zeit der Entstehung der Gemeinden
existiert und die Gemeinden mit Jesusüberlieferungen versorgt haben35.

3 Die Interessen der beiden Exegeten36

Nach der Vorstellung der Thesen möchte ich eine allgemeine Überlegung einschie-
ben.  Wo  so  unterschiedliche  Forschungsergebnisse  erzielt  werden,  legt  sich  der
Schluss nahe, dass bestimmte Interessen der Exegeten bei der Wahl dieser oder je-
ner  Auslegung bestimmend sein könnten.  Die  Gefahr,  Wahrscheinlichkeiten oder
Vermutungen als wissenschaftliche Wahrheiten erscheinen zu lassen, die dann zur
Legitimation gegenwärtiger  christlicher  Theorie  und Praxis  herangezogen werden
können, ist um so größer, als die Quellen eindeutige Aussagen historischer Art über
die Zeit der ersten Hälfte des ersten Jahrhunderts in Palästina kaum zulassen. Ange-
sichts des berechtigten Interesses jedoch, das Geschäft der Exegese auf gegenwärti-
ge Probleme hin zu betreiben, kann aus dem Dilemma der schlechten Quellenlage,
was historische Sicherheiten anbelangt, nicht mit dem Rückzug auf ein vermeintlich
objektives  Wissenschaftsverständnis  begegnet  werden,  das  die  Ausschaltung  der

31 Theißen (W) 249ff. 248: „Wer hat solche Worte 30 Jahre und länger mündlich tradiert? Wer
hat sie ernst genommen? Wer hat sie ernst nehmen können?“ 

32 Ebenda: „Ethischer Radikalismus macht die Worte Jesu absolut untauglich zur Regelung all-
täglichen Verhaltens“. 

33 Ebenda 257. 
34 Ebenda: „Was durch ihren (sc. der Wandercharismatiker) Lebensstil geprägt ist, ist deswegen

noch lange nicht ‚unecht‘. Ihr Wanderradikalismus geht auf Jesus selbst zurück. Er ist authen-
tisch… existentiell authentisch“. 

35 Ebenda 255: „Sie waren die Tradenten der Worte Jesu, auch nach der Evangelienbildung.
Noch im 2. Jahrhundert n. Chr. bezieht Papias Jesustraditionen von vorbeikommenden, wan-
dernden Jüngern des Herrn“. 

36 Die folgenden Überlegungen sind angeregt und beeinflusst durch Gedanken des Artikels „Ex-
egese und Praxis“ von Gerd Petzke. Vgl. vor allem 19: „Als kritisch orientierte Informations-
wissenschaft wird die Exegese die an sie herangetragenen Interesse offenlegen“ (These 3). 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 8

subjektiven Interessen aus der Exegese anstrebt, sondern gerade mit der Reflexion
des Zusammenhangs zwischen dem immer vorhandenen Interesse des Exegeten und
der  Aussage  des  Textes.  Ich  möchte  daher  im folgenden auf  die  Interessen  von
Schulz und Theißen zu sprechen kommen, und zwar im Zusammenhang der ethi-
schen und dogmatischen Schlussfolgerungen aus ihrer Beschäftigung mit der Wort-
überlieferung.

3.1 Gemeinsames Interesse: Ethischer Radikalismus

Schulz und Theißen sind sich einig im Interesse an der radikalen Ethik, die sie in der
Wortüberlieferung Jesu finden. Schulz sieht als bewiesen an, „dass die älteste Q-Ge-
meinde schon damals die Welt nicht bloß anders interpretiert, sondern sich zum An-
walt ihrer Veränderung im Hinblick auf Freiheit, Gerechtigkeit, Frieden und Emanzi-
pation gemacht hat. Veränderung hier verstanden als Konzentration des Glaubens
auf den ursprünglichen Gotteswillen, ganz in Liebe für den anderen Menschen… da
zu sein“37. Für die gesamte Q-Tradition gilt „der sachlichen, eigentlichen und besten
Intention“ nach, dass „alle Christen, alle Menschen die Verantwortung für den Men-
schen als  Nächsten zu  übernehmen (haben),  einschließlich  revolutionärer  Konse-
quenzen“38 [Intention: Dienst am Leben!]. Bei Theißen findet man zwar keine Formu-
lierungen, die derart schnell und unvermittelt vom Text in die Gegenwart springen,
doch ist auch bei ihm ein Interesse zu erkennen, den „urchristlichen Radikalismus“
gegenüber einer durch Gewalttätigkeit korrumpierten Kirche geltend zu machen39.

3.2 Gegensätzliches Theologieverständnis: Evangelium oder Gesetz

Die Gemeinsamkeit der Autoren zerbricht aber sogleich, wenn nach dem zentralen
theologischen Anliegen gefragt wird. Das mag im Hinblick auf heute anstehende Pro-
bleme für unwichtig gehalten werden, da ja in der gegenwärtigen kirchlichen und
gesellschaftlichen  Praxis  gemeinsames  Handeln  nicht  bis  zur  Angleichung  unter-
schiedlicher  theologischer  Positionen  aufgeschoben  werden  darf40 [könnte  man
überhaupt „Handeln“ und „Position“ so auseinandernehmen?]; soll jedoch Theolo-
gie überhaupt einen Sinn haben, ist es notwendig, sich über die theologischen Un-
terschiede auch von Christen mit weitgehend gleicher Praxis klarzuwerden und sie in
ihrem Stellenwert zu reflektieren [ja!].

37 Schulz (Q) 174. 
38 Ebenda 488. 
39 Theißen (W) 271. 
40 Als Beispiel sei auf einen Brief von Helmut Gollwitzer an Luise Schottroff verwiesen, in dem er

sich für Dorothee Sölle, „ungeachtet vermutlich weiter vorhandener Differenzen“, angesichts
großer „Gemeinsamkeit in der Erkenntnis heutiger christlicher Praxis und Evangeliumsausle-
gung“ wegen eines ihr streitig gemachten Lehrauftrags einsetzt (Berlin, 2.2.74). 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 9

3.2.1 „Evangelische“ Hermeneutik Theißens

Theißen geht unausgesprochen mit einer an Paulus und Luther geschulten Herme-
neutik an die Wortüberlieferung Jesu heran41, in der die Dialektik von Zorn und Gna-
de Gottes bzw. von Gesetz und Evangelium schon enthalten, wenn auch (noch) nicht
theoretisch expliziert worden ist. [Ist das wirklich hermeneutische Vorgabe? – Luthe-
rischer Provenienz? Oder eher Konzentrat einer Reihe von historischen Einsichten?]
„Wie in den anderen Erneuerungsbewegungen“ des in der Krise befindlichen Juden-
tums der Zeitenwende, der Pharisäer, Essener und Zeloten, liegt auch in der Täufer-
und Jesusbewegung „eine Gesetzesverschärfung vor; aber sie führt nicht zur Verur-
teilung der anderen, sondern zum vernichtenden Urteil über alle und schafft so eine
neue Solidarität: die Solidarität derer, die auf Gnade angewiesen sind“42. Obwohl die
Tora, nicht grundsätzlich außer Kraft gesetzt wird, ist sie dadurch relativiert, dass
sich die Jesusbewegung nicht an eine exklusive Gruppe von Menschen wendet, die
die Tora zu erfüllen imstande sind, sondern gerade an die, die an den harten Forde-
rungen der – pharisäisch ausgelegten – Tora gescheitert sind43.

3.2.2 „Gesetzliche“ Hermeneutik von Schulz

Schulz  konstatiert  im  Gegensatz  zu  Theißen  einen  „diametralen  Gegensatz“  zwi-
schen  dem „enthusiastisch-apokalyptische(n)  Kerygma  der  ältesten  Q-Gemeinde“
und der  „paulinischen Botschaft  von der  Rechtfertigung des  Gottlosen allein  aus
Glauben“44. [Das klingt so, als wäre bei Theißen eine Harmonisierung möglich.] Der
Inhalt der Q-Traditionen, für die „der Nomos die Heilsgabe an Israel schlechthin“ ist
und „ewige Gültigkeit“ hat, und der der Auffassung des Paulus zugrundeliegenden
„gnostisierende(n) Gemeindetradition“45, für die das Gesetz mit Sünde und Tod auf
die Seite der schlechthin zu verneinenden Welt gehört46, ist nicht harmonisierbar.

41 Mit Schulz (Q) 167 gesprochen: Theißen geht an die Wort überlieferung „von der paulini -
schen Dialektik der Glaubens und Werkgerechtigkeit aus“ heran. 

42 Theißen (L) 198. 
43 Ebenda: „Solch einer Bewegung musste es zunächst völlig fern liegen, sich von den anderen

Gruppen der Gesellschaft abzugrenzen und sich gesondert zu organisieren. Hier wurde jeder
akzeptiert. Es ist kein Zufall, dass man besonders bei den sozial Deklassierten Anklang fand,
gerade bei denen, die sich durch ihre Lebenspraxis gegenüber dem Gesetz kompromittieren
mussten: den Zöllnern und Prostituierten, aber auch den anderen ‚Sündern‘, d, h. allen ande-
ren, die den Normen der jüdischen Gesellschaft nicht gerecht werden konnten“. 

44 Schulz (Q) 167. 
45 Ebenda. 
46 Ebenda 168: „Für jene (sc. gnostisierende Gemeindetradition)..,  gehört der Nomos mit der

Sünde als Sündenmacht und dem Tode als Todesmacht auf die Seite der Unheilsmächte, de-
nen der Mensch hoffnungslos versklavt und ausgeliefert ist“. – Am Rande – da es hier nicht
um  Paulusinterpretation  geht  –  sei  erwähnt,  dass  Schulz  hier  Paulus  im  Grunde  gnos-



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 10

Paulus hätte in der Q-Gemeinde ein gesetzliches Christentum vorgefunden47.

Schulz denkt diese gesetzliche Linie in die Gegenwart hinein weiter, indem er die
oben genannten ethischen Forderungen als „theologische Impulse“ interpretiert, die
„heute aufzunehmen und in den Horizont von Theologie,  Kirche und Gesellschaft
empirisch-kritisch  einzubringen“  sind48.  Zur  Legitimation  seines  gesetzlichen  Ver-
ständnisses von Theologie versucht er nachzuweisen, dass auch die Q-Gemeinden,
die „das älteste Judenchristentum Palästinas“ darstellen und zwei Dingen durch ihre
ganze Entwicklung treu bleiben, nämlich „dem Eifer für die Mose-Tora und der sehn-
süchtigen Erwartung des nahen Endes“49, Evangelium repräsentieren; er belegt diese
Behauptung aber nur damit, dass das Urchristentum… keineswegs und in allen sei-
nen Teilen vom Passionskerygma als dem Evangelium bestimmt“ gewesen sei50. Die
Brisanz dieses Ansatzes liegt allerdings gerade darin, dass die paulinisch-markinische
Evangeliumsverkündigung, die bis heute teils formal die Kirche bestimmt, teils im-
mer wieder kritische Impulse freigesetzt hat – so bei Luther, so bei Karl Barth – als
Aufweichung  der  Toraverschärfung  unter  gnostisch-weltverneinenden  Einflüssen
verstanden wird51.

tisch-marcionitisch  fehlzuinterpretieren  scheint  [eben:  Rm 7!].  Reine Gnosis  im Sinne des
eben zitierten Satzes vertritt Paulus schon deshalb nicht, weil das Gesetz für ihn grundsätzlich
„zum Leben gegeben“ (Rm 7, 10) und „heilig“ ist (Rm 7, 12). Schulz scheint umgekehrt Gesetz
und Apokalyptik einfach zu identifizieren, 167: „dogmatisch gesprochen ist aber ein solches
unbeirrbares  Festhalten des Paulus an der apokalyptischen Naherwartung…, ebenfalls  Ge-
setz!“,  die Kehrseite des Zusammenwerfens der „Rechtfertigung allein aus Glauben“ (167)
mit der Gnosis in einen Topf. „Der Mensch kann keine Forderung erfüllen“ (168), das ist zwar
die Meinung des Paulus, aber doch nicht, weil das Gesetz – gnostisch – zur an sich schlechten
Welt gehört, sondern weil das gute Gesetz von der Sünde in Dienst genommen wurde [gut].
Schulz versteht offenbar nicht im geringsten die Dialektik, dass gerade von der Naherwar-
tung, vom Handeln Gottes her, die scharfe Pauluskritik am Gesetz erfolgt, das der Mensch zu
seiner Selbstrechtfertigung missbraucht – ein Missbrauch, von dem er durch das Evangelium
befreit wird! Vgl. aber Anm. 51. 

47 Ebenda 167.
48 Ebenda 174.
49 Ebenda 487.
50 Ebenda 486.
51 So zu schließen aus 167f. Es soll  aber nicht verschwiegen werden, dass an anderer Stelle,

Schulz (E) 487, Paulus gegenüber dem gnostischen „Wesensdualismus Gott und Welt als Un-
heilsmacht“ in Schutz genommen wird. „Nicht weil der Kosmos dem Wesen nach gottfeind-
lich ist, sondern weil er in Kürze seinem Ende zueilt, darum wird von der vorpaulinischen Ge-
meinde die Distanz zur  Welt  gefordert“.  Daraus wird bei  Paulus selbst  eschatologisch be-
stimmte „Weltindifferenz“, mit deren Hilfe später der Frühkatholizismus „den bestehenden
status quo vorhandener Sozialordnungen metaphysisch begründet“ (490). Diese eigentliche
„paulinische Weltindifferenz“ ist im Zusammenhang mit „Weltverantwortung“ heute „neu zu
formulieren“ (490).



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 11

In einem gewissen Widerspruch zum gesetzlichen Verständnis der Q-Gemeinde ste-
hen die Aussagen von Schulz über die Bedeutung des Osterkerygma52 und über die
„präexistente, himmlische Sophia“als „eigentliche Heilsmittlerin“, deren Gesandter
Jesus ist, welcher, mit göttlicher Vollmacht ausgerüstet, in seinen Worten und Taten
bereits das Reich Gottes antizipiert53, vor allem aber überhaupt die Hervorhebung
der apokalyptischen Naherwartung, die doch in erster Linie ein Handeln Gottes und
nicht der Menschen im Auge hat54 [!]. Schulz kann sogar formulieren, dass die ältes-
te Q-Gemeinde schon, „als vom erhöht-gegenwärtigen Jesus berufene und erwählte
Endzeitgemeinde…, …implizit  den Rahmen einer eschatologischen Sekte innerhalb
des Spätjudentums verlassen“ hat und dass in ihr „nicht ‚allgemeine religiöse oder
moralische Wahrheiten‘ verkündet“ werden, sondern gesagt wird, „wie es sich mit
der anbrechenden Basileia verhält, ‚dass nämlich Gott dem Menschen in Gnade und
Forderung nahegekommen sei‘“55 – um dann doch die Bedeutung der Naherwartung
ausschließlich in der dadurch verschärften ethischen Forderung, nicht in einer Dia-
lektik von Verurteilung und gleichzeitigem Freispruch, der dann erst ethisches Han-
deln ermöglicht, zu sehen56. So ist das „menschheitswendende Ereignis der Humani-
tas Jesu“ für die heutige Zeit ohne Rest, ohne Dialektik von göttlichem und menschli-
chem Handeln in  menschlichen „Dienst  am Leben“ zu übersetzen57,  lässt  er  „das
Heilsgeschehen selbst in der Vergangenheit liegen..,  und (übermittelt) der Gegen-
wart nur die ethischen Konsequenzen daraus“58.

3.3 Verdachtsmomente gegenüber legitimatorischer Exegese

Die historische These, die Schulz und Theißen aufgestellt haben, ist zumindest zu ei-
nem Teil eine Legitimation ihres jeweiligen theologischen Anliegens. Bevor nach ih-
rer Verifikation gefragt wird, soll noch einmal der Verdacht, es könne sich um bloße
Legitimation ohne historisch erweisbaren Anhalt handeln, auf die Spitze getrieben
werden.

52 Schulz (Q) 168.
53 Ebenda 483.
54 Ebenda 169: „Jesus und die Seinen erwarten alles von Gott, nichts von der Kraft ihres Den-

kens und ihrer Arme“.
55 Ebenda 171.
56 Ebenda 189: „Toralogie und Christologie sind in den ältesten und jüngeren Q-Stoffen… gleich

geblieben. Verschärfte dort der erhöht-gegenwärtige Herr das Mose-Gesetz vor dem nahen
Ende, indem er den ursprünglichen Gotteswillen freilegte, so praktiziert hier der irdische Je-
sus ebenfalls den völligen Gehorsam gegenüber Gottes Willen im Gesetz vor dem baldigen
Anbruch der Basileia“. „Allein die Tora legitimiert und begründet die Gottessohnschaft des ir -
dischen Jesus“.

57 Ebenda 489.
58 Josuttis 35.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 12

Theißen steht wegen seines Bezugs auf die quellenleere Zeit der mündlichen Über-
lieferung auf den ersten Blick in der größeren Gefahr der Spekulation. Allzu verlo-
ckend ist für reformatorisch ausgerichtete Theologen die Herstellung einer Kontinui-
tät zwischen Jesus und Paulus im zentralen theologischen Anliegen. Hier könnte sich
nach dem Scheitern der Leben-Jesu-Forschung59 und der Versuche, unmittelbar die
„ipsissima vox Jesu“ zu vernehmen60, ein neuer Anlauf anmelden, den wirklichen Je-
sus, oder sei es auch nur die Jesusbewegung, objektiv in den Griff  zu bekommen
bzw. ein Kriterium für das eigentlich Christliche wissenschaftlich zu erheben, um es
für heutiges Christsein legitimatorisch oder gar normativ zu verwenden61.

In seiner Beschränkung auf eine bestimmte Phase in der Entwicklung einer bestimm-
ten Gemeinde, deren Tradition einigermaßen rekonstruierbar ist, scheint Schulz his-
torisch redlicher vorzugehen. Bei seiner Legitimation eines gesetzlichen Verständnis-
ses von Christentum legt er Wert darauf, dass er sich auf eine unter mehreren Tradi-
tionen bezieht62, mit der in ein Gespräch zu treten sich heute besonders lohne. Es
stellt sich aber die Frage, ob er diesen Ansatz durchhält. Er fragt zwar kaum nach
dem Rückbezug der Q-Traditionen zum historischen Jesus, obwohl sich auch Q mit
der Christologie des erhöht-gegenwärtigen Menschensohns von ihm her versteht,
insistiert aber auf dem Alter der Q-Gemeinden und erklärt alle anderen Strömungen
praktisch zu Weiterentwicklungen des Kerygma von Q63 [bzw. Gegenpositionen, wie
ja für ihn die Q-Theologie überhaupt nur durch die Einarbeitung in die völlig anders
gearteten Groß-Evangelien erhalten blieb:]. So entsteht der Eindruck, dass er seiner-
seits gegenüber der Paulus-Luther-Barth-Tradition ein ursprünglicheres Christentum
vorstellen will.

59 Schweitzer 620: „Es ist der Leben-Jesu-Forschung merkwürdig ergangen. Sie zog aus, um den
historischen Jesus zu finden, und meinte, sie könnte ihn dann, wie er ist, als Lehrer und Hei -
land in unsere Zeit hineinstellen… Aber er blieb nicht stehen, sondern ging an unserer Zeit
vorüber und kehrte in die seinige zurück“.

60 Jeremias 19.
61 Das wäre allerdings nach Petzke 12 das Interesse nahezu aller bisherigen Exegese, für die gilt:

„die Bibel ist die Norm und daher die Exegese eine normative Wissenschaft“.
62 Nach Schulz (Q) 487 müssen wir „die Pluralität der kerygmatischen Entwürfe im Urchristen-

tum akzeptieren“. 168: Man kann nicht „einen kerygmatischen Entwurf gegen den anderen
ausspielen“.

63 Ebenda 487: „Wir stoßen mit den Q-Stoffen auf das älteste Judenchristentum Palästinas“. 53:
„Diese ältesten Q-Stoffe sind die Geburtsstunde des Urchristentums“. 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 13

4 Die methodischen Ansätze von Schulz und Theißen
Im Zuge der Darstellung der methodischen Ansätze beider Autoren, die nun folgt,
beginne ich mit einer wertenden Betrachtung, die von einer weitgehenden Überein-
stimmung mit den Interessen Theißens ausgeht.

4.1 Ideengeschichtlicher Ansatz bei Schulz

Implizit wurde schon gesagt, dass Schulz traditionsgeschichtlich vorgeht, indem er
die Entstehung und Veränderung einer bestimmten Tradition in den Q-Gemeinden
verfolgt. Er setzt voraus, dass eine schriftliche Logienquelle existiert, und rekonstru-
iert sie mit Hilfe der Vokabelstatistik und der Zuweisung von Textdifferenzen an die
Evangelienredaktoren64. Ausgehend von unterschiedlichen Akzentuierungen im Stoff
der Q-Quelle und mit Hilfe von traditionsgeschichtlichen Vergleichen – wobei insbe-
sondere die jüdische Apokalyptik, Weisheit und deuteronomistische Theologie her-
angezogen werden – gelangt er zur Differenzierung der beiden Traditionsschichten,
die aufeinander aufbauen und der Logienquelle zugrundeliegen65.

Diese  Traditionen  weisen  nun  zwar  eine  geradezu  „erschreckende  Situationsbe-
dingtheit“ [*]  auf66,  die allerdings in nahezu rein ideengeschichtlichen Kategorien
ausgedrückt wird. Damit will ich sagen, dass die hier angesprochene Situation selbst
schon entweder Bestandteil des Kerygma ist, nämlich die apokalyptische Naherwar-
tung bzw. später die Parusieverzögerung und auch die Bestimmtheit durch den er-
höht-gegenwärtigen Herrn, oder aber Bestandteil des selbstverständlich übernom-
menen Normsystems, nämlich die Mose-Tora. Eine Bezugnahme auf reale Gescheh-
nisse geschieht nur beiläufig, z. B. die Verfolgung der Q-Gemeinden durch die Juden.
Ideengeschichtlich nenne ich diesen Ansatz insofern, als er bestimmten geistigen Be-
wegungen und ihren Manifestationen den nahezu ausschließlichen Einfluss auf den
Fortgang  der  Geschichte  einräumt  und die  Lebenswelt  der  geschichtlichen  Men-
schen nicht einmal in den Blick zu bekommen versucht. [Kann man das nach dem
Obigen [*] so sagen? Prophetie, Tora, Erwartung sind für Schulz die Situation, also
eher ein abstrakter Situationsbegriff. Anschließend bezieht er ja auch die Verfolgun-
gen durch die Synagoge usw. ein.]

Im Schlussteil  der  Abhandlung von Schulz,  in  dem er zusammenstellt,  was  heute
noch von den Q-Texten zu lernen sei, bestätigt sich der Eindruck, dass er im Grunde
nicht geschichtlich, sondern zeitlos-idealistisch denkt, trotz der unbestreitbar pro-
gressiven  Intentionen.  Indem  der  „apokalyptische  Impuls“  der  Logien  umgesetzt
wird in Protest gegen Inhumanität und Bemühung um mehr Humanität im Horizont

64 Nach Luz 530. Vgl. Schulz (Q) 40f.
65 Schulz (Q) 47ff.
66 Ebenda 168. 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 14

der „von Menschen selbst geschaffenen Zukünfte“67,  indem ethische Idealbegriffe
wie Gerechtigkeit, Freiheit, Frieden, Menschlichkeit, Menschenwürde, Veränderung
vor Hinweisen auf strukturelle Bedingungen der Gesellschaftsveränderung vorherr-
schen68, ist deutlich die Einbahnstraße von der Idee zur Wirklichkeit in der Absicht
ihrer Veränderung betreten, leider in solch gedanklicher Blässe und ohne jedes er-
kennbare systematische Ordnungsprinzip [eher als  rhetorisches Monument],  dass
man sich eine bessere Darstellung des „gesetzlichen“ Verständnisses von Christen-
tum wünschen und vorstellen kann.

Der ideengeschichtlichen Fragestellung, die ja nicht von vornherein abzulehnen ist –
außer in ihrer Absolutsetzung –, wird Schulz z. T. selbst nicht gerecht. Die Kriterien,
mit  deren Hilfe  er  die  beiden Traditionsschichten voneinander  abhebt,  sind sehr
schematisch und müssten eigentlich durch die Analyse erst erhoben werden, statt
von vornherein vorausgesetzt werden zu können69. Die These, am Anfang des Ur-
christentums habe eine von enthusiastischen Propheten geleitete Gruppe von Ge-
meinden gestanden, die nichts mit der Jerusalemer Urgemeinde zu tun gehabt habe,
ist nichts weiter als ein Postulat [nicht ganz, vgl. Jerusalemer Passionstradition], um
dem Gedankengebäude von Schulz ein Fundament zu geben. Es spricht nicht mehr
als eine Vermutung und der Mangel einer besseren Hypothese für die Existenz die-
ser Gemeinden, für die nach Theißen eine erhebliche Portion Weltfremdheit postu-
liert werden muss70.

4.2 Literatursoziologischer Ansatz bei Theißen

Theißen  ist  einer  der  wenigen  mir  bekannten  Theologen,  die  über  die  ideenge-
schichtliche Methode hinausfragen. Er nimmt die geschichtlich-gesellschaftliche Si-
tuation um die Zeitenwende, die Lebensumstände und den Lebensunterhalt der Lo-
gientradenten ausdrücklich in den Blick. Da er hinter die literarischen Quellen und

67 Ebenda 487.
68 Sätze bei Schulz (Q) (487f.) in denen diese Bedingungen wenigstens angedeutet werden, lau-

ten so: „Dieses Kerygma, das den Menschen von Grund auf wandelt, ermächtigt und nötigt
uns,  nicht  nur  gegen Unterdrückung,  Manipulation und Unmenschlichkeit  zu  protestieren,
sondern auch im Rahmen unserer jetzigen Bedingungen uns planvoll und progressiv um mehr
Gerechtigkeit, mehr Freiheit und mehr Frieden zu bemühen, aber nicht jenseits, sondern en-
gagiert  in  unserer  Welt  der  technisch-industriellen,  wirtschaftlichen  und politischen Herr-
schaftsapparate. Vor allem: Es geht nicht darum, zu allem und jedem seine Stimme zu erhe-
ben, sondern um konsequente Strategie zeitgemäßer Veränderungen für humane Zielsetzun-
gen in technischen Sachzwängen“.

69 Luz 531.
70 Theißen (W) 257: „Wegen des radikalen Ethos der Worte muss diese Gemeinde (sc. die Q-Ge-

meinde) als sehr ‚weltfremd‘ (als ‚enthusiastisch‘) erscheinen, wofür primär die Naherwar-
tung verantwortlich gemacht wird“. 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 15

vorliterarischen Großtraditionen zurückfragen will, verwendet er die Methoden der
Formgeschichte. Ihre bisherige Ausprägung sieht Theißen lediglich als einen Teil ei-
ner literatursoziologischen Beschäftigung mit dem Neuen Testament an, den näm-
lich, der sich mit der Intention bestimmter mündlicher Überlieferungen, die in typi-
scher Ausprägung, an bestimmte „Sitze im Leben“ gebunden, immer wiederkehren,
befasst. Er selbst möchte umgekehrt auf die Bedingtheit der Überlieferungen einge-
hen, die von der Lebenswelt der Überlieferer ausgeht71. Trotz seiner vorsichtigen Ab-
sicherung gegen den Vorwurf, er wolle die christliche Botschaft auf bestimmte ge-
sellschaftliche Bedingungen reduzieren72,  möchte ich seinen Ansatz in bewusstem
Hinausgehen  über  die  traditionelle  historisch-kritische  Methode  einen  histo-
risch-materialistischen nennen. Darunter verstehe ich eine Methode der Geschichts-
betrachtung, die ein dialektisches Wechselverhältnis von sozialer, politischer, öko-
nomischer Situation und entsprechendem Handeln, entsprechenden Ideen der Men-
schen annimmt und als Hintergrund der Entstehung von literarischen Dokumenten
in Rechnung stellt.  Der Mangel vieler marxistischer Versuche, die Entstehung des
Christentums zu begreifen, liegt darin, diesem Ansatz nicht konsequent genug zu fol-
gen und stattdessen in einen völlig undialektischen ökonomischen Determinismus
[!], einen die Tatsache der schlechten Quellenlage überspielenden Dogmatismus –
den man allerdings auch bei christlichen Autoren findet73 – oder gar wieder einen
Idealismus zu verfallen74.

Theißens  Analyse  hat  den  Vorzug,  an  bestimmten  Texten  mit  Hilfe  der  formge-
schichtlichen Methoden konkrete geschichtliche Lebensbedingungen zu erschließen,
die er dann im sozioökonomischen, sozioökologischen und soziokulturellen Kontext
interpretiert75. Von hier aus ergeben sich überraschende Einsichten über den Sinn
vieler Jesusworte, die mühsam umzuinterpretieren versucht worden war76. Ein wei-
terer Vorzug der Arbeit von Theißen ist, dass er die Tatsache, dass nur späte Quellen

71 Ebenda 246: „Das Neue Testament literatursoziologisch untersuchen heißt also: nach Intenti-
onen und Bedingungen typischen zwischenmenschlichen Verhaltens von Autoren, Tradenten
und Adressaten neutestamentlicher Texte zu fragen“.

72 Ebenda 246: „unser Thema ist nicht die Entstehung einer geistigen Überlieferung, sondern
ihre Verbreitung, ihre Überlieferung und Erhaltung“. Die Entstehung „einer geistigen Überlie-
ferung“ lässt sich weder „unabhängig von sozialhistorischen Faktoren verstehen“ noch „aus-
schließlich aus solchen Faktoren ableiten“.

73 Z. B. bei Conzelmann 3: „Ideen können ‚in der Luft liegen‘. Sie setzen sich durch, wenn eine
Gruppe oder eine Zeit sich in ihnen erkennt. Der christliche Glaube lag nicht ‚in der Luft‘“.

74 Auch der Marxismus kann idealistische Betrachtungsweisen hervorbringen, wenn er z. B. Vor-
stellungen des kapitalistischen Zeitalters einfach auf die Zeit des Urchristentums überträgt,
ohne die damaligen politisch-ökonomischen Voraussetzungen in Rechnung zu stellen. 

75 Theißen (W) 258ff. 268: „Die skizzierten ökonomischen, ökologischen und kulturellen Fakto-
ren sind soziale Bedingungen der Wortüberlieferung. Ohne sie wäre sie uns weder überliefert
noch in der Form überliefert, in der sie uns jetzt vorliegt“. 



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 16

existieren, nicht ignoriert. So erhebt er nicht den Anspruch, dem historischen Jesus
bestimmte  Worte  zuschreiben  oder  absprechen  zu  können,  behauptet  aber  die
Wahrscheinlichkeit einer Zuordnung bestimmter Teile (wenn nicht des größten Teils)
der Wortüberlieferung zur Bewegung der Wanderradikalen, die mit Jesus – wieder
aller Wahrscheinlichkeit nach – in historischer Kontinuität gestanden haben77.

Schließlich versucht Theißen die Texte als Theologe zu interpretieren und ihre theo-
logische  Intention  herauszubekommen  [Hierbei  ist  allerdings  der  Unterschied  zu
Schulz nicht groß]. Es mag überraschend erscheinen, dass sich mit der materialisti-
schen  Methode  eine  paulinisch-lutherische  theologische  Hermeneutik  verbinden
kann. Hier wird aber lediglich deutlich, dass die Frage nach Gott historisch offen blei-
ben muss – was bei der materialistischen Fragestellung deutlicher ist als bei der ide-
engeschichtlichen, die man ja leichter mit der Frage nach Gott verwechseln kann. Ob
die Jesusbewegung theologisch interpretiert werden kann – im Sinne der Feststel-
lung: dort handelt Gott –, ist nicht historisch entscheidbar, sondern hängt vom eige-
nen Verständnis und Verhältnis zur Tradition [genauer: zu dem Gott, von dem diese
Tradition spricht] ab. Wie die Wahrheit jedes Textes nur im Gespräch zwischen dem
Anliegen des Textes und dem Interesse des Lesers erkennbar ist, so ist die theologi-
sche Wahrheit nur erkennbar für den, dem sie sich als Offenbarung über sein eige-
nes Gottesverhältnis erschließt [!]. Bedroht wird ein Glaube nur dann von der mate-
rialistischen Methode, sofern er sich an metaphysische Tatsachen, an geschichtlich
zu sichernde Glaubensgrundlagen, an natürliche Theologie halten zu müssen meint.
Betont sei  auch, dass die historisch-materialistische Methode ihre Grenzen über-
schreitet,  wenn sie  ihrerseits  ein quasi  metaphysisches Sinngebungsschema absi-
chern helfen soll. Insofern entlehne ich zwar den Begriff des Historischen Materialis-
mus der marxistischen Philosophie, beschränke sie aber – wie z. B. auch Karl Barth 78

– auf ihren begrenzten, methodischen, geschichtsanalytischen Aspekt. In dieser Me-
thode ist die ideengeschichtliche Fragestellung aufgehoben.

76 Exemplarisch sei nur hingewiesen auf die „schichtspezifische(n) Lebensweisheiten“, die Ge-
schichtsschreibung „aus einer Perspektive ‚von unten‛“ (ebenda 264). 

77 Ebenda 257. Vgl. Anm. 34.
78 Barth 466: „(Der Materialismus) lebt von dem, was im historischen Materialismus nicht nur

zwängerische Konstruktion, sondern geschichtlich zweifellos wahr und wirklich ist“.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 17

5 Zur historischen Lokalisierung der Wortüberlieferung:
Wandercharismatiker und sympathisierende Kleingemeinden

Ich  habe  deutlich  zu  machen versucht,  aus  welchen  methodischen  Gründen mir
grundsätzlich  der  Theißensche  Ansatz  weiterzuführen  scheint  als  derjenige  von
Schulz. Das muss aber wenigstens an einigen Punkten inhaltlich ausgeführt und ex-
egetisch konkretisiert werden.

5.1 Wanderradikalismus

Im Methodenabschnitt habe ich bereits angedeutet, dass ich Theißens These vom
Wanderradikalismus einen hohen Grad von Wahrscheinlichkeit zubillige. Der form-
geschichtliche Rückschluss von der Ethik auf die Praxis ergibt die plausible Erklärung
des „Sitzes im Leben“ einer Reihe von Worten der Wortüberlieferung, der kein ge-
sellschaftlich oder kirchlich etablierter Sitz ist, sondern die Randexistenz des heimat-
losen Wanderpredigers79.  Die Parallele der Kyniker erweist, dass Wanderer nichts
absolut Neues in der philosophisch-religiösen Zeitgenossenschaft darstellen80.  Die
soziale Krise um die Zeitenwende ist schließlich eine Situation, die die Existenz von
Entwurzelten  ohnehin  hervorbrachte81.  Die  Regeln  für  Wandermissionare  in  den
Aussendungsreden bestätigen die Existenz der Wanderradikalen und machen Aussa-
gen über die Art ihres Lebensunterhalts82.

5.2 Die Aussendungsrede

An diesem Punkt möchte ich exemplarisch die exegetischen Positionen von Schulz
und Theißen miteinander vergleichen. Denn Schulz kommt gerade für die Aussen-
dungsrede zum entgegengesetzten Schluss wie Theißen: die Aussendungsrede ist für
ihn ein in sich geschlossenes, erst in der zweiten Phase der Q-Gemeinde entstande-
nes Gebilde zur Legitimation der Israelmission unter kerygmatischem Rückgriff auf
den irdischen Jesus83 [was allerdings auch das Wandern von Missionaren voraus-
setzt].

79 Theißen  (W)  252:  „Der  ethische  Radikalismus  der  Wortüberlieferung  ist  Wanderradikalis-
mus… Nur am Rande der Gesellschaft hat dies Ethos eine Chance… Es hat keinen Sitz im Le-
ben, sondern muss am Rande des normalen Lebens eine von außen gesehen durchaus frag-
würdige Existenz führen“.

80 Ebenda 256.
81 Theißen (L) 193.
82 Theißen (W) 258-260.
83 Schulz (Q) 410.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 18

5.2.1 Die beiden Grundversionen der Aussendungsrede

Die Aussendungsrede ist in zwei Ausformungen überliefert, die nicht literarisch von-
einander abhängig sind und den beiden synoptischen Quellen, Markus und Q, zuge-
hören bzw. zugeordnet werden können84. Schulz sieht in Lk 10, 2-12 weitgehend die
Q-Version erhalten. Dafür spricht, dass Lukas beide Berichte nebeneinander hat be-
stehen lassen, während Matthäus beide Texte verschmolzen hat. Lukas konnte das
unbedenklicher tun, da für ihn die Zeit Jesu einer vergangenen Epoche angehört, für
die andere Regeln galten, während Matthäus die Regeln den gegenwärtigen Erfor-
dernissen anzupassen sucht85.

5.2.1.1 Der Q-Bericht86

Der Q-Bericht beginnt mit der Bitte um „Arbeiter“, weil die Herrschaft Gottes, die
„Ernte“,  nahe  ist.  Darauf  folgt  logisch  das  Sendungswort;  die  Ausrüstungsregel
schließt sich an (worin eine Abgrenzung vom normalen Bettlertum ausgesprochen
ist). Die Regeln für das Verhalten in den Häusern (wo es um Lebensunterhalt und
Unterkunft geht) und in den Städten (wo es um den eschatologischen Auftrag der
Boten geht – Heilung und Verkündigung – und um die Entscheidung der Angespro-
chenen, denen bei Nichtaufnahme der Fluch hinterlassen wird) führen den Abschnitt
zu Ende.

5.2.1.2 Der Markus-Bericht

Die Perikope bei Markus steht im Kontext von Jesu Lehre in den Dörfern und berich-
tet einleitend vom Beginn der Sendung der Zwölf, denen Vollmacht gegeben wird
über unreine Geister. Darauf folgt wie in Q die Ausrüstungsregel, allerdings anderen
Inhalts, weniger radikal. Die Verhaltensregel im Haus ist reduziert auf das Bleiben in
einem Haus, die für einen Ort ist reduziert auf das Verhalten bei Nichtaufnahme. An-
schließend wird von der Ausführung der Worte in Verkündigung und Heilungen der
Jünger berichtet.

84 Die Aussendungsrede ist vierfach überliefert: Mt 9, 37-38 + 10, 7-16; Lk 10, 2-12; Lk 9, 1-5;
Mk 6, 7-11.

85 Theißen (W) 270: „Deutlicher noch als die anderen Evangelisten hebt er (sc. Lukas) die Perio-
de des Lebens Jesu als eine besondere Zeit hervor, in der andere ethische Regeln als sonst
galten. Deshalb kann er einerseits den ethischen Radikalismus der Worte Jesu am getreues-
ten bewahren. Andererseits distanziert er sich unmissverständlich vom urchristlichen Wan-
derradikalismus“.

86 Die Paraphrasen bzw. Kurzbeschreibungen der Perikopen orientieren sich am griechischen
Text, obwohl die Begriffe, die zitiert werden, in deutscher Übersetzung erscheinen. Die Krite -
rien der Zugehörigkeit zu Q sind von Schulz (Q) 404-407 entlehnt.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 19

5.2.2 Die Verschmelzung alter Überlieferung in beide Versionen

Schulz sieht die Markus-Version als verkürzte Übernahme der Q-Tradition, mit der
Markus nichts mehr habe anfangen können; damit stützt er seine These, dass der Q-
Text die älteste Version dieser Tradition enthält87. Die Tatsache, dass ein Text aus-
führlicher und geschlossener erscheint, beweist aber noch nicht dessen höheres Al-
ter. Der Q-Text könnte also auch in der Q-Gemeinde – wo immer sie lokalisiert wer-
den kann –  unter  Rückgriff  auf  vorliegende Traditionen  zu  einem geschlossenen
Ganzen formuliert worden sein; dabei könnte gerade die Glattheit der Konstruktion,
der klare Aufbau und das bewusst einheitliche Verfahren bei der Aufzählung der ver-
botenen Ausrüstungsgegenstände88 ein Indiz dafür sein, dass es sich nicht um Refle-
xionen über eine gerade initiierte und gelebte Praxis handelt, sondern um übernom-
mene Traditionen, die man – geringfügig verändert und idealisiert – in Ehren halten
will.  Umgekehrt könnte der Markustext mit seiner weniger radikal erscheinenden
Ausrüstungsregel – Stab und Sandalen sind erlaubt – durchaus eine geübte Praxis
von Wandermissionaren wiedergeben; denn der Verzicht auf Stab und Sandalen hät-
te ja nichts zu tun mit dem Ziel, sich von der üblichen Bettelei abzugrenzen, und be-
träfe nicht die Angewiesenheit auf die Menschen, sondern die Schutzlosigkeit ge-
genüber den Tieren und der Wegebeschaffenheit89. Beide Texte scheinen verschie-
dene Züge einer Wanderradikalenregel zu bewahren: neben dem gemeinsamen Ver-
zicht auf den Bettelsack erwähnt Markus den Verzicht auf Geld und Brot sowie auf
den zweiten Rock – der ein Kennzeichen der Kyniker war90; Lukas hat demgegenüber
den Grußverzicht auf dem Wege aufbewahrt, den Theißen wohl richtig als Mittel in-
terpretiert, keine Verwechslung mit aufdringlicher Bettelei herbeizuführen91.

Die Ausstattung der Boten mit  Vollmacht über unreine Geister  bei Markus weist
ebenfalls auf alte Tradition hin: schließlich verstehen sich die Wandercharismatiker
von einer solchen ihnen übertragenen Vollmacht her, wenn man die überlieferten
Ich-Worte – was doch wahrscheinlich ist – wirklich durch sie überliefert denkt92. Die
Rede vom Beginn der Sendung mag – entgegen der Intention des Markus – andeu-
ten, dass die Sendungsrede als Regel nicht nur einmalig zu Zeiten Jesu gegolten hat.

87 Schulz (Q) 408.
88 Im Gegensatz zur Markusversion werden nur nicht-erlaubte Gegenstände aufgeführt.
89 Von der Matthäus-Version der Aussendungsrede her beurteilt Theißen (W) 258f. den Stab

anders, nämlich als Verteidigungsinstrument gegenüber Menschen und als Charakteristikum
des kynischen Wanderphilosophen. Es ist im Grunde nicht entscheidbar, welche Regel die ur-
sprünglIche war; selbst Matthäus könnte gegen beide Quellen alte Tradition bewahrt haben.

90 Ebenda 259: „Mantel, Tasche und Stab sind die Charakteristika der kynischen Wanderphiloso-
phen“.

91 Ebenda. Gegen Schulz (Q) 416, der den Grußverzicht aus der eschatologischen Zeitknappheit
erklärt.

92 Theißen (W) 254.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 20

Sprachlich  lassen  zwei  Indizien  auf  alte  Tradition  innerhalb  des  Markus-Berichts
schließen: einmal der umgangssprachliche plötzliche Wechsel von der Aufzählung in
den Imperativ bei der Ausrüstungsregel93 [!], dann die viel unkompliziertere Formu-
lierung des Wortes vom Staubabschütteln gegenüber der Q-Version94.

5.2.3 Die apophthegmatische Formulierung der Aussendungsrede

Vom eben Gesagten her ist es zwar richtig, dass hier ein Jesuswort in der Form eines
Apophthegma überliefert wird, indem ein Wort mit einer Situation aus dem Leben
des irdischen Jesus verbunden wird. Die vorliegenden Versionen sind auch sicher
erst in sesshaften Gemeinden formuliert worden, möglicherweise zur Vergewisse-
rung der eigenen Identität angesichts von Verfolgungen95. Der Inhalt des Überliefer-
ten weist aber sehr wahrscheinlich zurück auf die Wanderer im Umkreis und in der
Nachfolge Jesu. Jedenfalls ist kaum vorstellbar, wie im Rahmen einer Gemeinde die-
se Praxis verwirklicht worden sein soll. Ausgerechnet in der Zeit der Parusieverzöge-
rung und der beginnenden Verfolgung durch die Juden soll die Israelmission begin-
nen, an die vorher nicht gedacht worden war96. Allein die drängende Zeit der anbre-
chenden Endzeit – als ob sie vorher als weniger nahe erlebt worden wäre – veran-
lasst die Q-Leute auf einmal, missionierend von Ort zu Ort zu eilen, wobei sie angeb-
lich wegen der Eile auf dem Weg jeden Gruß verweigern müssen, umgekehrt aber in
jedem  Haus,  in  dem  sie  einkehren,  den  Friedensgruß  zu  entrichten  verpflichtet
sind97. Sie geben sich plötzlich Anweisungen in nie da gewesener Schärfe, etwa auf
Sandalen bei der Wanderung zu verzichten und nicht für ihren Unterhalt zu sorgen,
da sie bei ihrer Missionsarbeit als „wirkliche Arbeiter“ unterstützt zu werden erwar-
ten98. Diese Vermutungen, die für Schulz aber mehr als das darstellen, können zwar
nicht  hundertprozentig widerlegt  werden,  haben aber jedenfalls  geringere Wahr-
scheinlichkeit als die Erklärung der Regeln der Aussendungsrede von der sozialen Si-
tuation der Wanderradikalen am Beginn der Jesusbewegung her.

93 „Und er befahl ihnen, sie sollten nichts mit auf den Weg nehmen als nur einen Stab, kein
Brot, keine Tasche, kein Geld im Gürtel, sondern nur Sandalen an den Füßen, und zieht nicht
zwei Röcke an!“

94 Mk: „Schüttelt den Staub ab,  der euch an den Sohlen hängt, ihnen zum Zeugnis!“ Lk (Q):
„Auch den Staub, der sich von eurer Stadt uns an die Füße gesetzt hat, wischen wir wider
euch ab“.

95 Schulz (Q) 409: In der Aussendungsrede liegt „formgeschichtlich ein Apophthegma, dh der ke-
rygmatischen Intention nach eine Szene aus dem Leben Jesu, vor“.

96 Ebenda 410.
97 Ebenda 416.
98 Ebenda 415/417.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 21

5.3 Sympathisantengruppen

Das Problem, das auch Theißen offen lässt, ist die Frage, ob die Wandercharismati-
ker die einzigen waren, die von Anfang an Jesusworte überliefert haben, bzw. ob die
Mehrzahl der Jesusworte durch sie tradiert wurden.

Schon in der Aussendungsrede wird deutlich, dass sich nicht alle Menschen in den
Dörfern und Häusern – auch abgesehen von jenen, die sich den Fluch zuziehen – den
Boten anschließen. Verlangt wird im Horizont des anbrechenden Reiches Gottes hier
lediglich, dass sie die Wanderer aufnehmen, nicht dass sie selber alle Wandercharis-
matiker werden müssten. Diese Beobachtung kann zwar nur ein schwaches Licht auf
das Problem werfen, wie aus der Bewegung der Wanderer allmählich sesshafte Ge-
meinden werden konnten. Schon in den Anfängen scheint es allerdings Sympathi-
santengruppen der Jesusleute in den Dörfern gegeben zu haben, die man als eine
Vorform der späteren Gemeinden ansehen kann. Zu ihnen gehören Zöllner, von de-
nen berichtet wird, dass sie Jesus und die Jünger bei sich aufnehmen, Verwandte der
Jünger – wie die Schwiegermutter des Petrus –, die nicht außerhalb der Jesusbewe-
gung stehen, auch wenn sie zu Hause bleiben, geheilte Kranke, die nach Hause ent-
lassen werden [Nicht allen gilt der Nachfolgeruf!], und sogar reiche Mäzene – wie
die Frau eines herodianischen Beamten99.

Der Prozess, im Laufe dessen die Gemeinden allmählich die Bedeutung der Wander-
charismatiker weit überholen, lässt sich nicht mehr verfolgen. Am Ende dieses Pro-
zesses zeigt sich, dass auch die Wanderradikalen starken Veränderungen unterwor-
fen gewesen sind. Dies zeigt sich in späten Logiensammlungen, in denen alte Über-
lieferung von charismatischen Neuformulierungen völlig überwuchert ist100,  in der
Kritik des Paulus an Wanderpropheten, die die Praxis der Absicherung durch Emp-
fehlungsschreiben pflegen und des Geistbesitzes sicher zu sein wähnen101, schließ-
lich auch in den Regeln der Didache zur Unterscheidung der falschen von den wah-
ren Propheten102 [vgl. 3. Joh.]. Wie weit der Veränderungsprozess der Logien schon
in den Evangelien fortgeschritten sein mag, ist nicht entscheidbar; jedenfalls ist von
hier aus erhöhte Vorsicht bei der Suche nach alter Überlieferung geboten.

99 Theißen (W) 266: „Die Wortüberlieferung rechnet mit kleinen Gemeinden“.  Vgl. Anm. 43.
Theißen (L) 199: „Es ist ferner kein Zufall, dass die einzige namhaft gemachte Gönnerin der
jungen Bewegung, Johanna, die Frau des Chusa, mit einem herodäischen Verwaltungsbeam-
ten verheiratet ist. Sie gehörte gewiss nicht zu den im Volk beliebtesten Kreisen“.

100 Z. B. im Thomasevangelium.
101 Theißen (L) 212.
102 Theißen (W) 253.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 22

6 Theologische Schlussfolgerung:
Radikalismus ist kein Rigorismus

Die Existenz der sesshaften Sympathisanten ist ein wichtiges Indiz für die Tatsache,
dass der Radikalismus der Wandercharismatiker kein idealistischer Rigorismus ist,
keinem starren Gesetz  entspricht.  Dennoch redet Theißen vom Radikalismus der
Wanderer, dessen Bedeutung also noch genauer zu erheben ist.

6.1 Naherwartung und situationsgebundene Ethik

Von Theißen her ist unter Radikalismus nicht eine allgemeinverbindliche Idee zu ver-
stehen, sondern die konkrete Antwort bestimmter Menschen auf die Botschaft vom
nahen Reich Gottes im Rahmen ihrer konkreten Situation. Armut, Heimatlosigkeit
und Familienlosigkeit sind somit keine Prinzipien einer allgemeinen Ethik, sondern
einfach reale Praxis [Jesu Praxis?]. Für Fischer und Bauern ist die Ausübung ihres Be-
rufs auf der Wanderung objektiv nicht mehr möglich103. Dass trotzdem Regeln über-
liefert sind, durch die diese Praxis in bestimmte Bahnen gelenkt werden soll, ist auf
dem Hintergrund verständlich, dass ein Bettlervagabundentum in einer Zeit der här-
testen Steuer- und Abgabenlast sowie der Überbevölkerung nichts Ungewöhnliches
ist, dass ein freiwilliges Aufgeben seines Berufs leicht mit Arbeitsscheu verwechselt
werden kann und dass die Bewegung, die vom anbrechenden Gottesreich alles er-
wartet, sich (vielleicht) auch von den kynischen Wanderphilosophen unterscheiden
will, die das Heil von der Überlegenheit des Geistes über die Materie erwarten104.
Das Vertrauen auf Gott konkretisiert sich im Vertrauen auf die Gesellschaft, die al-
lerdings nicht optimistisch gesehen wird; von Gott wird erhofft, dass er die Voraus-
setzungen für die Erfüllung des Vertrauens durch die Weckung des Glaubens an die
Reichsbotschaft erst schafft,  andererseits  die Verfolgten auch im Leiden stärkt105.
Dieses Vertrauen ist geradezu ein Gegenbild gegen ein sich abschließendes gesetzli-
ches Enthusiastenleben, das bei aller Missionstätigkeit doch Unterschiede zwischen
Gesetzestreuen und dem Gesetz Fernstehenden macht. Die Erfüllung ethischer Prin-
zipien ist nicht die Bedingung für die Teilhabe am Reich Gottes. Das bedeutet nicht,
dass es keine ethischen Weisungen gäbe, diese können aber für Menschen in unter-
schiedlichen Situationen unterschiedlich ausfallen. Mit dem Zöllner wird gespeist,
der Pharisäer wird angeklagt.  Dem Wanderer gilt der Grundsatz, seine Familie zu
verlassen, andererseits gilt die Unauflöslichkeit der Ehe. Der reiche junge Mann wird
zur bedingungslosen Nachfolge aufgefordert, geheilte Kranke werden nach Hause

103 Ebenda 264.
104 Ebenda 256.
105 Ebenda 262f. und Theißen (L) 199.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 23

geschickt. Grundprinzip der Ethik ist die Liebe, die nicht an allgemeingültige Prinzipi-
en gebunden ist.

Womöglich war es gar nicht von zentraler Bedeutung, dass die Wandercharismatiker
diese besondere Form der Radikalität ihres Vertrauens auf das anbrechende Reich
Gottes lebten. Ein Wanderradikalismus als Idee wäre schon deshalb in sich wider-
sprüchlich, da zum Lebensunterhalt der Missionare Menschen arbeiten, die wegen
ihres Sorgens dann eben von den durch sie unterhaltenen Predigern verurteilt wer-
den müssten106. Die Radikalität des Lebens der Wandercharismatiker macht nur ex-
emplarisch deutlich, zu welchen Dingen Menschen fähig waren, die das anbrechen-
de Reich Gottes als ihr Heil auf ihrer Seite wussten und deren Situation gerade diese
besondere  Art  von  Verzicht  auf  menschliches  Sorgen  nahelegte.  Die  radikale
Menschlichkeit dieses Heils zeigt sich darin, dass die im Heil implizierte Forderung
nicht alle gleich trifft und zwingt.

6.2 Bedeutung der Tora

Schulz definiert Radikalismus von einer anderen Seite her, nämlich dem verschärften
Gesetz des Mose. Für ihn ist von größter Bedeutung, dass die jüdische Tora für die
Q-Gemeinden und schon für Jesus Heilsbedeutung behielt107. Er kann sich dabei auf
Stellen wie Mt 5, 17 stützen. Wenn aber das Ressentiment gegen Zöllner – wie Mt 5,
46 andeutet – erst in der jüngeren Q-Gemeinde abgebaut worden sein soll, wenn
Mk 7, 15 erst einer späteren Weiterentwicklung der urchristlichen Ideen zu verdan-
ken sein soll108, dann ist schlechthin unverständlich, warum Jesus ohne einen realen
Hintergrund solche und andere Sprüche und Praktiken zugesprochen werden kön-
nen. Schließlich ist ja auch eine Rückentwicklung in gesetzliches Denken in der Q-Ge-
meinde durchaus denkbar [und wahrscheinlich!].

Auch Theißen kommt natürlich nicht an der Erkenntnis vorbei, dass erst Paulus [so-
weit wir Texte haben] das Ende des Gesetzes ausdrücklich reflektiert. Er sieht dies
aber als Explikation von Glaubensinhalten an, die im Wanderradikalismus schon ent-
halten waren und nun unter veränderten Umständen109 notwendigerweise ausge-
führt werden müssen [!]. Dass von Jesus und der Wanderbewegung das Gesetz fak-
tisch  weiterhin  anerkannt  wird,  führt  Theißen  auf  die  unterschiedliche  Lage  der

106 Ebenda 192: „Die Frage des Lebensunterhalts rührt… an die Wurzeln seiner (sc. des Wander-
charismatikers)  geistigen  Existenz,  sie  berührt  die  Glaubwürdigkeit  seiner  exponierten  Le-
bensweise“.

107 Vgl. Anm. 56.
108 Schulz (Q) 485: „Der Sabbat wird auch von den jüngeren Q-Gemeinden nicht problematisiert

– ein Wort wie Mk: 2,27 sucht man in Q vergebens“.
109 Theißen (L) 200ff.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 24

Wanderer und der Sympathisanten zurück, was einiges für sich hat110. Inhaltlich ist
nochmals darauf hinzuweisen, dass sich auch hier zeigen könnte, dass einfach eine
neue Praxis gelebt wird, ohne dass schon ein Bewusstsein dafür da ist, dass diese
Praxis  das bisherige Gesetzesverständnis  grundlegend sprengt.  Es  kommt einfach
niemand auf die Idee, die Tora abzuschaffen. Sie gilt als Lebensregel wie bisher; ihre
Erfüllung als Kriterium des Heils ist aber überholt. [Ist das nicht erst Paulus?] Schon
die Bußpredigt des Täufers schließt alle unter dem Gericht Gottes zusammen; die
Botschaft des nahen Reiches Gottes in der Jesusbewegung knüpft daran an und ver-
deutlicht in vielen Sprüchen, Gleichnissen, Heilungserzählungen bzw. zunächst den
Heilungen selbst die Heilsbedeutung der anbrechenden Gottesherrschaft. Von daher
ist  sogar  eine  Toraverschärfung  möglich  und  unausbleiblich;  insofern  ist  Schulz
rechtzugeben. Aber die Jesusbewegung ist keine Gruppe von Pharisäern auf einer
höheren Ebene, die nun ihrerseits nur aus denen besteht, die das Gesetz, und sei es
ihr neues Gesetz der „Wanderradikalität“, erfüllen können. Wo sie in einer neuen
Gesetzlichkeit und Selbstüberschätzung erstarren, werden sie später von Paulus zu
Recht kritisiert111.  Bei Schulz bleibt umgekehrt letztlich unverständlich, wie ausge-
rechnet die toratreue jüngere Q-Gemeinde sich Zöllnern und Sündern geöffnet ha-
ben soll, womit faktisch die Heilsgeltung der Tora aufgehoben ist112 [Schulz denkt ja
an die zunehmende Spannung Gemeinde – Israel].

110 Theißen (W) 267, Anm. (von Theißen) 64.
111 Theißen (L) 212: „Das Gebot hatte ja den Sinn, dass sich der Wandercharismatiker ganz der

Mission widmen kann, dass es der Evangeliumspredigt dient… De facto war die Verpflichtung
zu charismatischer Askese oft ein Privileg und sie wurde es immer mehr, je mehr urchristliche
Gemeinden entstanden. Der Verzicht auf dies ‚Privileg‛ mochte gegen den Buchstaben des Je -
suswortes verstoßen, aber er entspricht seinem Geist“.

112 Schulz (Q) 385: „Das Einladen der geächteten Zöllner und ausgestoßenen Sünder meint im
Kontext von Q keineswegs, dass das Zeremonialgesetz grundsätzlich und planmäßig aufgeho-
ben würde, wohl aber bewusste Ablehnung der pharisäischer wie qumranessenischen Ver-
achtung des am-ha-ares und der Dämonisierung der ‚Kinder der Finsternis‛!“ Dies mag auch
durchaus  irgendeinem  Entwicklungsstand  irgendeiner  Gemeinde  entsprechen,  aber  doch
kaum ohne einen Bezug auf Elemente, die schon in der Tradition, die ihnen von Jesus her zu -
gekommen ist, in dieser Richtung angelegt gewesen sind.



Helmut Schütz, Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungsstreit 25

Gutachten
Helmut Schütz: Die Wortüberlieferung Jesu im exegetisch-theologischen Meinungs-
streit. Eine Gegenüberstellung der Ansätze von Siegfried Schulz und Gerd Theißen
(Hauptseminararbeit)

Der Verfasser legt eine scharfsinnige, gut gegliederte und theologisch durchaus rele-
vante Seminararbeit vor. Aus einem ursprünglich weiteren Themenbereich über die
Ansätze der Jesusüberlieferung hat er sich als spezielles Thema einen kritischen Ver-
gleich zwischen S. Schulz und G. Theißen herausgegriffen. Dabei beschränkt er sich
auf die wichtigsten Grundzüge der Position von Schulz, um daran das Methodische
und vor allem die theologischen Implikationen deutlich zu machen. Im Referat wird
er den beiden Autoren voll gerecht. Seine Kritik ist besonders deshalb anerkennens-
wert,  weil  sie sich nicht auf Einzelheiten beschränkt,  sondern in die hermeneuti-
schen und wissenschaftstheoretischen Grundlagen vordringt. Auch der Verfasser hat
natürlich das Problem der Kontinuität zwischen Jesus, den ältesten Gemeinden bzw.
Wandergruppen und den späteren Gemeinden nicht lösen können. Er kann aber im-
merhin einige Punkte andeuten, die – zu Recht – über den Ansatz von Schulz hinaus-
führen. Gerne hätte man sich die Analyse und Diskussion der Aussendungsrede aus-
führlicher gewünscht und zudem weiteres Textmaterial herangezogen gesehen, vor
allem zur Frage der Tora-Kritik, bzw. Tora-Verschärfung. Auch die Einbeziehung der
Arbeiten von Schille hätte sich gelohnt. Insofern ist diese Seminararbeit ein Anfang,
aber durchaus ein lohnender Anfang, dem eventuell  noch weitere Schritte folgen
könnten.

Besonders überzeugend demonstriert der Verfasser seine Fähigkeit, historische Ana-
lyse  und  theologisches  Urteil  kritisch  miteinander  zu  verbinden.  Im  Blick  darauf
scheue ich mich nicht – trotz des Fehlens ausführlicher Textinterpretationen und
trotz des nur umrisshaft entworfenen eigenen Konzeptes –, diese Arbeit als  eine
sehr erfreuliche und überzeugende Leistung zu bewerten. Beurteilung: Sehr gut.

Prof. Dr. H. Balz, Bochum-Querenburg, 27. April 1976


