
„Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis

Eine Arbeit von Helmut Schütz zum Neutestamentlichen Proseminar „Die exege-
tischen Methoden. Einführung und Bearbeitung ausgewählter Texte“ von Herrn
Professor Dr. Egon Brandenburger im Wintersemester 1973/74 am Fachbereich
Evangelische Theologie der Johannes-Gutenberg-Universität  Mainz,  zum ersten
Mal veröffentlicht: Gießen, 25. April 2010. {Eckig eingeklammert sind Bemerkun-
gen des Gutachters, in geschweiften Klammern eigene editorische Anmerkungen.}

Online-Version: https://bibelwelt.de/koenigliche-hochzeit/, PDF-Version:
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1974/04/Koenigliche-Hochzeit.pdf

Nachdem ich die Arbeit jetzt vor der Veröffentlichung noch einmal gelesen habe,
bin ich erstaunt über die schon damals bestehende Komplexität der Diskussion
zur Gleichnisauslegung. Ob man inzwischen schlauer geworden ist, weiß ich nicht.
Vielleicht haben wir uns damals zu viele Gedanken über das tertium comparatio-
nis gemacht, also über eine möglichst reine Parabeltheorie, während gegen eine
Allegorese hier und da im Interesse der Gleichnishörer nichts einzuwenden ist.
Das Thema der Ablehnung der Juden gerade in diesem Gleichnis beschäftigt mich
nach wie vor. Eine Predigt zum Thema ist hier zu finden: Fest mit Hindernissen.     

Inhaltsverzeichnis
Zur Übersetzung der altgriechischen Zitate 2

Literaturverzeichnis 2

Übersetzung des Textes: Matthäus 22, 1-14 3

Auslegung des Textes 4

A. Entstehung und ursprünglicher Sitz der Parabel 5

I. Versuch der Rekonstruktion einer ursprünglichen Fest-Parabel 5

II. Versuche der Rückführung der Parabel auf Jesus 7

III. Entstehung der Parabel aus der Polemik der Christen gegen die Juden 11

Exkurs: Die Polarisierung zwischen Christen und Juden 12

B. Umformungen der Parabel 14

I. Die Umformung in der wachsenden christlichen Gemeinde: Paränese 15

Exkurs: Das Motiv vom Gast ohne Hochzeitsgewand 15

II. Die matthäische Redaktion: Verstärkung der Polemik 18

Exkurs: Aufstand und königliche Strafexpedition 19

Begutachtungen 21

https://bibelwelt.de/koenigliche-hochzeit/
https://bibelwelt.de/fest-mit-hindernissen/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1974/04/Koenigliche-Hochzeit.pdf


Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 2

Zur Übersetzung der altgriechischen Zitate
In die Anmerkungen habe ich Übersetzungen der altgriechischen Zitate eingefügt. Zu
ihrer Wiedergabe verwende ich eine einfache Umschrift: Für „eta“ schreibe ich „ee“
und „oo“ für „omega“. Die Aspiration am Anfang umschreibe ich mit „h“. Von den
Akzentuierungen verwende ich nur die Betonungszeichen, wobei ich an Stelle des
Zeichens ~ das Zeichen ^ verwende.

Literaturverzeichnis

Quelle:

Kurt  Aland  (Herausgeber),  Synopsis  quattuor  evangeliorum,  4.  Auflage,  Stuttgart
1967

Hilfsmittel:

Walter Bauer, Wörterbuch zum Neuen Testament, Berlin, 5. Auflage 1958

Friedrich Blass /Albert Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch,
Göttingen, 11. Auflage 1961

Alfred Schmoller,  Handkonkordanz zum griechischen Neuen Testament,  Stuttgart,
13. Auflage 1963

Kommentar:

Hermann L. Strack / Paul Billerbeck, Das Evangelium nach Matthäus, München, 5.
Auflage 1926

Einzeluntersuchungen:

Herbert Braun, Jesus, Stuttgart/Berlin 1969 (Themen der Theologie, Band 1)

Georg Eichholz, Gleichnisse der Evangelien, Neukirchen-Vluyn 1971

Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968

Ferdinand Hahn, Das Gleichnis von der Einladung zum Hochzeitsmahl, in: Verborum
Veritas, Festschrift für Gustav Stählin, Wuppertal 1970, S. 51-82

Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965

Adolf Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Zweiter Teil, Darmstadt, 1963 (Nachdruck)

Eberhard Jüngel, Paulus und Jesus, Tübingen, 1962

Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 3

Sigfred Pedersen, Zum Problem der vaticinia ex eventu, in: Studia Theologica 19,
Aarhus 1965, S. 167-188

Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Hamburg, 1971 (Stundenbuch 99)

Karl Heinrich Rengstorf, Die Stadt der Mörder (Mt 22,7) in: Judentum, Urchristen-
tum, Kirche. Festschrift für Joachim Jeremias, Berlin 1960 (BZNW 26), S.106-129

W. Salm, Beiträge zur Gleichnisforschung, Diss., Göttingen 1953

Luise Schottroff, Die Erzählung vom Pharisäer und Zöllner als Beispiel für die theolo-
gische Kunst des Überredens, in: Neues Testament und christliche Existenz, Fest-
schrift für Herbert Braun, Tübingen 1973, S. 439-461

Siegfried Schulz, Q. Die Spruchquelle der Evangelien, Zürich 1972

Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl
Mt 22,1-14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 251-265

Anton Vögtle, Das Evangelium und die Evangelien, Düsseldorf 1971

Übersetzung des Textes
Matthäus 22, 1-14:

1 Und Jesus  fuhr  fort  und redete  wieder  in  Gleichnissen zu  ihnen und
sprach:

2 Das Königreich der Himmel gleicht einem König, der für seinen Sohn eine
Hochzeitsfeier veranstaltete.

3 Und er sandte seine Knechte aus, die Geladenen zur Hochzeit zu rufen,
und [adversativ] sie wollten nicht kommen.

4 Wieder sandte er andere Knechte aus und sprach: Sagt den Geladenen:
Siehe, mein Mahl habe ich bereitet, meine Stiere und das Mastvieh sind
geschlachtet, und alles ist fertig; kommt zur Hochzeit!

5 Sie aber gingen unbekümmert hinweg, der eine auf seinen1 Acker, der
andere an sein Geschäft.

6 Die übrigen aber ergriffen seine Knechte und misshandelten und töteten
sie.

7 Der König aber2 zürnte, er sandte seine Heere aus, vernichtete jene Mör-
der und verbrannte ihre Stadt.

1 „ídion“ („eigenen“) ist trotz seiner Stellung unbetont; vgl. Friedrich Blass /Albert Debrunner,
Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, Göttingen, 11. Auflage 1961, S. 179 (§ 286.1).



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 4

8 Darauf sagte er seinen Knechten: Die Hochzeit ist zwar bereit, aber die
Geladenen waren nicht würdig;

9 geht also an die Enden der Straßen, und wie viele ihr auch findet, ruft zur
Hochzeit.

10 Und jene Knechte gingen hinaus auf die Straßen und brachten alle zu-
sammen, die sie fanden, Böse und Gute; und der Hochzeitssaal3 wurde voll
von Gästen.

11 Als aber der König hereinkam, die Gäste anzusehen, sah er dort einen
Menschen, der nicht mit einem Hochzeitsgewand bekleidet war4;

12 und er sagte zu ihm: Freundchen5, wie bist du hier hereingekommen,
ohne ein Hochzeitskleid zu tragen? Der aber verstummte.

13 Darauf sagte der König den Dienern: Bindet seine Füße und Hände und
werft ihn hinaus6 in die äußerste Finsternis; dort wird Heulen und Zähne-
knirschen sein.

14 Viele aber [gar] sind gerufen, wenige aber auserwählt.

[Sorgfältige und gut überlegte Übersetzung mit Anmerkungen]

Auslegung des Textes
Mt 22, 1-14 hat eine komplizierte Entstehungsgeschichte, wie ein Blick auf die Un-
einheitlichkeit des Matthäustextes selbst, auf die synoptische Parallele Lk 14, 15-24
und die Parallele im Thomasevangelium, Logion 647, zeigt. Mit einiger Wahrschein-
lichkeit lassen sich drei Überlieferungsstufen des Textes voneinander abheben, nach
deren chronologischer Abfolge die folgende Darstellung angeordnet ist.

2 Die von der Koine und anderen Handschriften gebotene Variante „kaì akoúsas ho basileùs
eksînos“ („und als jener König hörte“) ist eine an Lk 14, 21 orientierte Einfügung, die erst spä -
ter erfolgt ist.

3 Trotz  breiter  Bezeugung  der  Variante  „gámos“  („Hochzeit“)  durch  die  Koine  und  andere
Handschriften ist sie als Angleichung an den durchgängigen Stil dieses Textabschnitts nicht als
ursprünglich anzuerkennen.

4 Vgl. Friedrich Blass /Albert Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, Göt-
tingen, 11. Auflage 1961, S. 259 (§ 416.1).

5 Anrede an jemanden, dessen Namen man nicht weiß; Walter Bauer, Wörterbuch zum Neuen
Testament, Berlin, 5. Auflage 1958, Spalte 622; vgl. Mt 20, 13. Nach Joachim Jeremias, Die
Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965, S. 137 ist diese Anrede „gütig und vorwurfsvoll
zugleich“, doch an dieser Stelle kommt die Güte kaum noch zum Tragen.

6 Vgl. Anm. 12.
7 Kurt Aland (Herausgeber), Synopsis quattuor evangeliorum, 4. Auflage, Stuttgart 1967, S. 525.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 5

A. Entstehung und ursprünglicher Sitz der Parabel

I. Versuch der Rekonstruktion einer ursprünglichen Fest-Parabel

Lukas und Matthäus haben als Vorlage für ihr Festgleichnis, das sie in unterschiedli-
cher Intensität beide allegorisch verstanden und ausgestaltet haben8, eine gemein-
same Tradition benutzt9. Abgesehen zunächst von Zusätzen und Brüchen bei Mat-
thäus10 entsprechen sich auf der einen Seite inhaltlich die Feier11, die Absage aller
Gäste12, die Einladung neuer Gäste13 und die Sentenz mit dem Urteil über die Erstge-
ladenen14, gleichen sich sogar bis in den Stil und die Wortwahl hinein die Passagen
über die Aussendung der Knechte an die Erstgeladenen15, über den Zorn des Gastge-
bers und den neuen Befehl an die Knechte16, gibt es aber auf der anderen Seite eine
Reihe von Abweichungen gerade in den inhaltlich entsprechenden Abschnitten17, so

8 Siehe Abschnitt B.
9 Die Version des Thomasevangeliums ist hier als ohnehin spätere, gnostische Ausprägung des

Gleichnisses noch  außer  Acht  gelassen;  vgl.  Ernst  Haenchen,  Die  Bibel  und wir,  Tübingen
1968, S. 149 f.

10 Vgl. Abschnitt B.
11 Mt 22, 2b – Lk 14, 16b.
12 Mt 22, 5 – Lk 14, 18-20.
13 Mt 22, 9-10 – Lk 14, 21c-23.
14 Mt 22, 8b – Lk 14, 24.
15 Mt 22, 3a.4 – Lk 14, 16c.17. Dem lukanischen „ekálesen polloús“ („er rief viele“) entspricht

das „kalésai toùs kekleeménous“ („zu rufen die Gerufenen“); das „apésteilen tòn doûlon au-
toû“ („er schickte seinen Sklaven“) ist im Mt-Text lediglich verdoppelt und erweitert zu „apés-
teilen toùs doúlous autoû“ („er schickte seine Sklaven“) und „apésteilen állous doúlous“ („er
schickte andere Sklaven“) – die inhaltliche Verschiedenheit, dass bei Mt die erste Einladung
schon ungenannt vorausgesetzt ist, während sie bei Lukas explizit genannt wird, spielt hier
keine Rolle, jedenfalls nimmt Mt die lukanische ursprüngliche Einladung terminologisch im
Zuge der Verdoppelung der Knechtsaussendung auf; die zweite Einladung wird bei Lk wie bei
Mt  durch  einen  wörtlich  ausgeführten  Befehl  an  die  Knechte  initiiert:  „eipeîn  toîs  kek-
leeménois“ („zu sagen den Gerufenen“) und „eípate toîs kekleeménois“ („sagt den Gerufe-
nen“), der spezifiziert wird als Ausruf: „érchesthe“ und „deûte“ (beides: „kommt“), mit der
Begründung: „éedee hétoimà estin“ („es ist schon bereit“) und „pánta hétoima“ („alles ist be-
reit“).

16 Mt 22, 7a.8a – Lk 14, 21b: „oorgísthee“ („wurde zornig“)- „orgistheîs“ („zornig geworden“);
„tóte légei toîs doúlous autoû“ („da sagt er seinen Sklaven“) – „tóte … eîpen tôo doúloo au-
toû“ („da sprach er zu seinem Sklaven“).

17 Mt bietet in seinen Zusätzen 22, 6f. und 22,11-14, aber auch in seiner Terminologie („basi-
leús“ = „König“, „gámos“ = „Hochzeit“) und speziell in der Verdoppelung der ersten Aussen -
dung der Knechte einen gegenüber der Lk-Textform weiter entwickelten Text; doch auch Lu-
kas weist  Ausweitungen bestimmter,  bei  Mt.  in knapper  Form erhaltener  Motive  auf:  die
Explizierung der Entschuldigungen Lk 14, 18-20, die Verdoppelung und Ausschmückung der



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 6

dass keiner der beiden Texte direkt aus dem anderen abgeleitet werden kann18. Wel-
che Elemente die Vorlage beider Texte in ihrer ursprünglichen Form enthalten hat,
kann unter Zuhilfenahme des Thomas-Logions (nur) annähernd erschlossen werden
[„Tradition“ (s. o.) = „Vorlage“? → nach Q-Grundlage fragen]:

1. irgendein Mann veranstaltet ein Mahl19.

2. Er lädt Gäste ein20.

3. Er sendet seinen Sklaven zur Stunde des Mahls, der den Geladenen sagen soll:
Kommt, denn es ist bereit21.

4. Die Gäste entschuldigen sich alle und kommen nicht22 mit unterschiedlichen
Begründungen.

5. Der Sklave berichtet seinem Herrn über die Absage aller23.

6. Der Mann zürnt24.

7. Er sagt zu dem Sklaven: Gehe hinaus auf die Straßen. Welche du findest, brin-
ge her25.

8. Der Sklave führt den Befehl aus, und der Gastsaal füllt sich26.

Knechtsaussendung am Schluss des Gleichnisses.
18 Gegen Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S. 94ff., die aber nur durch halsbre-

cherische Konstruktionen (vgl. Anm. 46) die Lk-Fassung mit geringen Einschränkungen als di-
rekten Vorläufer der Mt-Fassung und als ursprüngliches Jesus-Gleichnis darzustellen vermag.

19 König, Sohn und Hochzeit bei Mt sind allegorisierende Zusätze; vgl. Abschnitt B. I., letzter Ab-
schnitt.

20 Dass sich die Einladung bei Lk auf „polloús“ („viele“) bezieht, ist ein Zusatz im Zuge der allego-
risierenden Ausdeutung, so Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 147. Zu Mt
vgl. Anm. 15. Im Thomas-Logion wird man die Überschrift „Ein Mann hatte Gäste“ noch als
Niederschlag dieser allerersten Einladung werten dürfen.

21 Zu Mt und Lk vgl. Anm. 15. Die Einladung durch den Knecht – in etwas anderen Worten – ge-
winnt im Thomasevangelium einen besonderen Akzent durch die viermalige Wiederholung
der Aktivität des Knechts, des gnostischen Mittlers.

22 Bei allen Unterschieden in der Formulierung ist eins allen gemeinsam: die Gäste sagen durch -
wegs ab.

23 Bei Mt fiel dieses Element aufgrund der Einfügung der Verse 6f. heraus; vgl. Anm. 2.
24 Dass dieses Element bei Thomas weggefallen ist, deutet besonders auf den gnostischen Cha-

rakter dieser Textversion,  die gnostische Gottheit  reagiert  „ganz  ohne Emotion“,  so Ernst
Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 150.

25 Wesentlich ist, dass trotz unterschiedlicher Formulierungen in einem Punkt Gemeinsamkeit
besteht: die neuen Gäste sind beliebige Leute von der Straße; die Wendung „welche du fin-
den  wirst“  bei  Thomas  bzw.  „hósous  eàn  eúreete“  („wieviele  ihr  immer  findet“)  bei  Mt
scheint dem ursprünglichen Wortlaut am nächsten zu kommen.

26 Der  Abschluss  ist  nur  sehr  ungenau zu  rekonstruieren;  entscheidend ist  hier:  diese Gäste



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 7

Als  kommentierender Abschluss könnte schon hier eine Sentenz über das Ausge-
schlossensein der Erstgeladenen vom Mahl angefügt gewesen sein, die in allen er-
haltenen Versionen enthalten ist27.

Der  rekonstruierte  Handlungsablauf  stellt  eine  Parabel  dar,  eine „erfundene Ge-
schichte“, in der „Personen, Kulissen und Requisiten“ im Rahmen des Wahrscheinli-
chen wirkungsvoll  angeordnet werden, um einen Sachverhalt  anschaulich zu ver-
deutlichen28. Im Gegensatz jedoch zum Parabelverständnis einiger Autoren29 hängt
der Sinn dieser Parabel gerade an ihren ungewöhnlichen, nahezu unwahrscheinli-
chen Zügen 4) und 7) [ja]; mit Eichholz gehe ich davon aus, dass hier „die Abwei-
chung vom Gängigen gerade gewollt“  ist30.  „Weil  die zuerst Geladenen versagen,
werden andere zum Festmahl berufen, denen es eigentlich nicht zugedacht war“31,
das ist die Aussage, auf die mit allem Nachdruck hingearbeitet wird.

II. Versuche der Rückführung der Parabel auf Jesus

Es hat viele Versuche gegeben, das Gleichnis in dieser oder ähnlicher32 Form Jesus
zuzuschreiben. Hahn geht dabei von der einfach falschen Ausgangsposition aus, das
Besondere an diesem Gleichnis sei „das Nebeneinander der ausgeschlagenen und
der angenommenen Einladung zum Mahl“33, obwohl er kurz zuvor „zweifellos“ von
einem „Umschwung mitsamt dem Zorn des Hausherrn“34 und kurz darauf vom „zeit-
lichen Vorrang“35 der absagenden Gäste spricht. Genau das geschichtliche Nachein-

kommen. Thomas interessiert  sich für  die konstruktive Seite,  den Erfolg des Auftrags des
Knechtes, gar nicht mehr, was auch der gnostischen Tendenz der vorwiegenden Abwertung
der Welt entspricht.

27 Nach Siegfried Schulz, Q. Die Spruchquelle der Evangelien, Zürich 1972, S. 399, ist die Lk-Ver-
sion 14, 24 („légoo … hymîn“ = „ich sage … euch“) „integrierter Bestandteil“ der von ihm der
Spruchquelle Q zugeordneten Parabel. Die Mt-Version 8b ja hat im Zuge der Umformung des
Gleichnisses  größere  Veränderungen  erfahren  (vgl.  Abschnitt  B.  I.,  vorletzter  Abschnitt);
ebenso ist auch die Schluss-Sentenz des Thomas-Logions ganz im gnostischen Interesse der
Abwehr aller weltlichen Geschäfte umgeformt.

28 Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S. 19.
29 Vgl. Abschnitt A. II. (Jeremias und Linnemann).
30 Georg Eichholz, Gleichnisse der Evangelien, Neukirchen-Vluyn 1971, S. 66. So auch Leonhard

Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Hamburg, 1971 (Stundenbuch 99), S. 174: „Es soll auch etwas
Seltsames illustrieren“.

31 Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 153.
32 Vgl. Anm. 18.
33 Ferdinand Hahn, Das Gleichnis von der Einladung zum Hochzeitsmahl, in: Verborum Veritas,

Festschrift für Gustav Stählin, Wuppertal 1970, S. 66.
34 Ebenda, S. 65.
35 Ebenda, S. 66. 



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 8

ander und die Kausalität der Abfolge von Absage und neuer Einladung ist aber kon-
stitutiv für das Gleichnis. So steht Hahns Nachweis der Echtheit dieses Gleichnisses,
an der „nicht zu zweifeln“36 sei, von vornherein auf tönernen Füßen [ja].  Um das
Gleichnis in Jesu Munde als allgemeine „Anrede und Aufforderung zum Kommen.
Keiner ist ausgeschlossen“ erscheinen zu lassen, wird der „polemische Zug“, der in
diesem Nacheinander liegt, als „nicht entscheidend für das Verständnis“37 ohne wei-
tere Begründung abgetan [meines Erachtens richtige Kritik].

Der Polemik [muss das „Polemik“ sein?], die sich in allen drei erhaltenen Textformen
widerspiegelt und eine einseitige und durchgehende Verurteilung der Erstgeladenen
enthält38 versucht Jeremias gerecht zu werden, indem er dieses Gleichnis – wie viele
andere – als apologetische Betätigung Jesu vor den Pharisäern auffasst, der damit
seine Wendung zu den Verachteten rechtfertigt und so auch um sie, die Pharisäer,
wirbt39. Unter diesem Gesichtspunkt der Rechtfertigung bekommt der Umschwung
im Handeln des Gastgebers einen so nachgeordneten Stellenwert, dass mit Haen-
chen zu urteilen ist: „Weil Gott die Bettler zum Mahl beruft, bleiben ihm die Reichen
fern, und nicht umgekehrt“40. Da die Pharisäer ja vom Gleichnis lernen sollen, also
dem Inhalt der Bildhälfte zumindest zustimmen müssen, um nach der Parabeltheo-
rie vom tertium comparationis dann auch der Sachhälfte gezwungenermaßen zu-
stimmen zu müssen, muss Jeremias ferner die ungewöhnlichen Punkte der Bildhälfte
zu eliminieren suchen, was zu einer Umdichtung des Gleichnisses führt41.

Immerhin versucht Jeremias, einem wesentlichen Erfordernis sachgemäßer Gleichni-
sinterpretation nahezukommen, der Darstellung der Rollen von Erzähler und Hörer
des Gleichnisses42. Von dieser Voraussetzung geht auch Eta Linnemann aus, die sich
im Rahmen des Schottroffschen Begriffs der Gleichnisse [(anachronistisch)] als „her-

36 Ebenda, S. 70.
37 Ebenda, S. 69: In ähnliche Widersprüche verwickelt sich Anton Vögtle, Das Evangelium und

die Evangelien, Düsseldorf 1971, S. 215, nach dem „Jesus dieses Gleichnis als drohende Mah-
nung an alle Israeliten gerichtet“ hat. Das „‚Anstatt der Israeliten: die Heiden!‘“ soll sich aber
„im Sinne des Gleichnisses Jesu gerade nicht verwirklichen“.

38 Vgl. Anm. 27.
39 Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965, S. 125, auf das vorliegen-

de Gleichnis expliziert S. 178 f. Ähnlich spricht auch Siegfried Schulz, Q. Die Spruchquelle der
Evangelien, Zürich 1972, S. 401, für den Kontext von Q von der „theologischen Begründung
für die ärgerniserregende Aussage vom Menschensohn als dem ‚Freund der Zöllner und Sün-
der‘“.

40 Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 154.
41 Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965, S. 177ff. Dagegen richtig

Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 152f. Zur teilweisen Berechtigung der
Bezugnahme auf  das von Jeremias angegebene rabbinische Gleichnis vgl.  Abschnitt  A.  III.,
viertletzter Abschnitt.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 9

vorragende Beispiele überredender Rede“ bewegt, deren Erzähler sich „in der Rolle
des Lehrers“ befindet43. Für sie geht es weniger um die Rechtfertigung von Jesu Han-
deln vor den Pharisäern, auch nicht so sehr um eine Nivellierung der Polarität zwi-
schen Jesus und den Pharisäern; sie will das Gleichnis ähnlich wie Jeremias in der
Konfrontation Jesu mit den Frommen Israels ansiedeln, allerdings stärker als dieser
als Überführungsgleichnis verstehen. Die Pharisäer sollen dem in der Bildseite aus-
gedrückten Sachverhalt ihre Zustimmung geben, um dadurch im analogen Sachver-
halt der Sachhälfte, über den sie sich mit Jesus nicht einig sind, zur Entscheidung ge-
zwungen zu werden44. Nach Linnemann geht es Jesus um sein Verständnis der ge-
genwärtigen Zeit, in der Jesus „Tischgemeinschaft mit den Verlorenen“ hat, als der
Zeit von Gottes Herrschaftsanbruch; dass diese Herrschaft jetzt anbricht, wird von
den Pharisäern nicht ernst genommen45. Um aber diesen Sachverhalt in der Bildhälf-
te wiederzufinden, führt sie eine unhaltbare Konstruktion ein, nach der die Erstgela-
denen nicht absagen [!], sondern lediglich ihre Entscheidung, zu kommen, auf einen
späteren, genehmeren Zeitpunkt verschieben wollen46.  Die verdoppelte Einladung
von Gästen am Schluss des von ihr als ursprünglich angesehenen Lukasgleichnisses
interpretiert sie dann auch folgerichtig als eifriges Bemühen des Gastgebers,  den
Ausschluss der Erstgeladenen wirksam abzusichern47.  Ähnlich Jeremias will  sie da-
durch das Ungewöhnliche der Einladung beliebiger  Leute  entschärfen48.  Doch sie

42 Vgl. Luise Schottroff, Die Erzählung vom Pharisäer und Zöllner als Beispiel für die theologische
Kunst des Überredens, in: Neues Testament und christliche Existenz, Festschrift für Herbert
Braun, Tübingen 1973, S. 439: „Gleichnisse waren… immer nur sachgemäß zu interpretieren,
wenn man beschrieb, wie sie wirken sollen. Die Rolle des Hörers muss also bei der Gleichnis -
auslegung beschrieben werden“.

43 Ebenda, S. 439. In der Terminologie von Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S.
97: „Jesus… müht sich darum, seinen Hörern zur rechten Erkenntnis zu helfen“.

44 In diesem Sinne ist das Gleichnis Beweismittel: Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen,
1961, S. 32ff.

45 Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S. 97: „Die Pharisäer glauben nicht daran,
dass jetzt Gottes Herrschaft anbricht“.

46 Ebenda, S. 95f und 159ff. Unhaltbar ist Linnemanns These einfach deshalb, weil sie keinen
Anhalt am Text von Lk 14, 18-20 hat. Sie zieht zur Begründung die Ursprünglichkeit der Verse
Lk 14, 22-23 heran, die für sie ein bewusstes Ausschließen der Erstgeladenen enthalten (vgl.
aber Anm. 73). Umgekehrt begründet sie aber die Auffassung, Lk 14, 22f. sei keine allegori -
sche Erweiterung,  mit der Undenkbarkeit der „Berufung der Heiden“ zum Zweck des Aus-
schlusses der „Frommen in Israel“, ein Ausschluss, der aber erst aufgrund ihrer These vom
späteren Kommen der Gäste zustande kommen müsste. Dieser Zirkelschluss beruht anschei -
nend darauf,  dass Linnemann ihre Lieblingsthesen (Echtheit der Lk-Parabel, Parabeltheorie
des tertium comparationis und des Beweismittels qua Verschränkung, daher hier speziell das
Zuspätkommen der Gäste) je für sich nicht in Frage stellt und wechselseitig stützt.

47 Ebenda, S. 96. Vgl. Anm. 46.
48 Ebenda, S. 160. Zwar will Linnemann „für den ungewöhnlichen Zug der Ablehnung aller… den



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 10

scheitert wie dieser an den eigenen Prinzipien der Parabelinterpretation (tertium
comparationis, keine zu ungewöhnlichen Züge), da gerade durch ihre Interpretation
die Parabel zur Allegorie gerät: Die Ungewöhnlichkeit der von ihr entschärften Züge
verschiebt sich nämlich nur auf die Tatsache, dass der Gastgeber den Zuspätkom-
menden einen Denkzettel verpassen will, was doch nur vom Linnemannschen „Zeit-
verständnis Jesu“, von der Sachhälfte her verständlich wird. Abgesehen von dieser
ihrer Hauptthese argumentiert sie in den gleichen Bahnen wie Hahn: „Während das
Geschick der widerwilligen Gäste in der Parabel schon entschieden ist, steht es für
Jesu Hörer noch offen“49; sie macht nicht mit dem Nacheinander von Absage und
neuer Einladung wirklich ernst.

Demgegenüber macht Ragaz in  seiner Deutung gerade die Ungewöhnlichkeit  des
Gleichnisinhalts und gerade das Nacheinander von Absage und Neueinladung zum
Zentralen. Die Ablehnung von etwas „Geschenktem und Freudigem“ ist „in der Tat
seltsam. Aber es soll auch etwas Seltsames illustrieren“50, nämlich, dass die „offiziel-
le Religion“, an die Jesus sich auch wende, die „Art, wie die neue Wahrheit Gottes
sich anmeldet“, nicht akzeptiert. „Dann kommt das Gericht und die Wahrheit sucht
sich andere Träger…, das Volk…, die Völkerwelt…, (die) Ungläubigen“51. Doch auch
Ragaz muss hierbei zu der Konstruktion greifen, dass Jesus das Gleichnis „am Ende
seiner Bahn im Blick auf seine Arbeit an Israel“ spricht52. Wahrscheinlicher ist doch,
dass ein solches Fazit Jesus nachträglich in den Mund gelegt wird [ja]. Jesus richtete
sich ja gerade nicht in erster Linie an die „offizielle Religion“, sondern ging an ihr
vorbei zu den von ihr Verachteten; daher lehnte sie ihn ab53 [(Da scheint mir Paulus
[?] doch der bessere „Interpret“ zu sein.)].

Die besprochenen Deutungen richten aber den Blick auf Motive dieses Gleichnisses,
die durchaus in die Landschaft der Verkündigung Jesu hineinpassen: Die Bedeutung
der Mahlgemeinschaft insbesondere mit Ausgestoßenen54, die Ablehnung der Ver-

Anlass in der Sachhälfte“ suchen. Bei der Einladung der „Bettler und Obdachlosen“ vergisst
sie aber wieder ihre gerade formulierte Einsicht, „dass gerade die ungewöhnlichen Züge der
Gleichnisse auf die Sachhälfte zurückgehen“ und erklärt sie mit der Notwendigkeit, schnell
Lückenbüßer zu gewinnen, um die anderen auszuschließen. Vgl. die in gleicher Intention ar-
beitenden Versuche Jeremias‘, Anm. 41.

49 Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S 97.
50 Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Hamburg, 1971 (Stundenbuch 99), S. 171.
51 Ebenda, S. 176f. Auch Adolf Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Zweiter Teil, Darmstadt, 1963

(Nachdruck), S. 432, deutet in ähnlicher Weise, wenn er von der „unverkennbar polemischen
Haltung“ Jesu gegenüber den „in ihrem Vollkommenheitsdünkel unrettbar verlorenen Geg-
ner seines Evangeliums“ spricht, die sich in diesem Gleichnis ausdrücke.

52 Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Hamburg, 1971 (Stundenbuch 99), S. 175.
53 Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 153 f.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 11

sklavung an den Besitz55. Doch ob sich diese und andere Vorstellungen dieses Gleich-
nisses auch auf ein diesem vorangegangenes Jesuslogion beziehen können, bleibt im
Bereich bloßer Vermutung; „die Zuordnung zu Jesus unterliegt zunehmend dem Ver-
dacht,  dass  hier  der  theologische Wunsch der  Vater  des  historischen Gedankens
sei“56.

III. Entstehung der Parabel aus der Polemik der Christen gegen die Juden

Wahrscheinlicher ist  in  der Tat,  dass erst die Christengemeinde nachträglich auf-
grund ihrer Erfahrungen mit Jesus eine Deutung seines Handelns vornimmt57. „Die
christliche Gemeinde hat bisweilen aus der von ihr erlebten Geschichte heraus die
Botschaft Jesu – zum Teil sogar sehr tief – gewandelt“58. Nur so lässt sich das so kras-
se und unwiderrufliche Nacheinander von Absage, Verwerfung [Textgrundlage dafür
ausreichend?] und Neueinladung einer anderen Gruppe zufriedenstellend deuten,
indem die Entstehung des Gleichnisses in den Prozess der immer stärkeren Abgren-
zung der christlichen Gemeinde von den Juden [wohl doch zu einseitig gesehen] ein-
geordnet  wird.  Wie  Haenchen ausführt,  gingen die  ersten Judenchristen ja  noch
davon aus, dass Israel das auserwählte Volk sei; ihnen wurde es zum Problem, dass
ausgerechnet das Volk, an das zuerst die Botschaft Jesu ging, diese nicht annahm59.
Aus der Reflexion über das Erwählungsproblem ging in der Zeit stärkerer Abgren-
zung im Nachhinein dieses Gleichnis hervor60 [Möglich – doch steht dann das obige
Kriterium für sachgemäße Gleichnisauslegung wieder in Frage. Und: Der Verfasser
muss dann das Zaunmotiv (Matthäus || Lukas; fehlend im Thomasevangelium) als
endgültige Verwerfung voraussetzen; ebenfalls wohl Lk 14, 24 als ursprünglich, und
zwar auch als betrachtend-reflektierendes End-Urteil. Muss man so deuten?].

54 Vgl. z. B. Lk 7, 34; Herbert Braun, Jesus, Stuttgart/Berlin 1969 (Themen der Theologie, Band
1),  S.  76:  „Aus  den synoptischen Speisungsgeschichten  kann man entnehmen:  Jesus  hielt
Mahle mit seinen Anhängern und seinen Hörern“.

55 Vgl. z. B. Mk 10, 23.25; Mk 10, 17-22.
56 Luise Schottroff,  Die Erzählung vom Pharisäer und Zöllner als Beispiel für die theologische

Kunst des Überredens, in: Neues Testament und christliche Existenz, Festschrift für Herbert
Braun, Tübingen 1973, S. 440.

57 Wie Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Hamburg, 1971 (Stundenbuch 99), S. 175, und Fer-
dinand Hahn,  Das  Gleichnis  von der  Einladung zum Hochzeitsmahl,  in:  Verborum Veritas,
Festschrift  für  Gustav  Stählin,  Wuppertal  1970,  S.  69  („Jesu  eigenes  Wirken erhält  somit
durch dieses Gleichnis eine Deutung“) im Grunde auch nahelegen, nur dass sie die Deutung
von Jesus selbst gesprochen wissen wollen.

58 Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 154.
59 Ebenda, S. 154f.
60 Ähnlich, wie Leonhard Ragaz, Die Gleichnisse Jesu, Hamburg, 1971 (Stundenbuch 99), S. 177,

im Nachhinein das Verhältnis von Sozialismus und traditionellem Christentum an Hand der
Auslegung dieses Gleichnisses deutet.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 12

Exkurs: Die Polarisierung zwischen Christen und Juden61

Paulus löst das Judenproblem Röm 9, 6 durch die Unterscheidung zwischen erwähl-
ten und nicht-erwählten Israeliten (auch Röm 2, 28), wobei die Erwählten die Juden-
christen als die Juden nach dem Geist sind (Gal 4, 26.29; Röm 2, 28: der ist ein Jude,
der es innerlich ist). Röm 11,11ff.15f. will er die Rettung der Juden nicht ganz aufge-
ben, spricht er von einzelnen (V. 14), die er retten will, von ganz Israel (V. 25f.), das
am Ende der Tage gerettet wird. In 11,11 ist ein Satz ausgesprochen, der das Motto
unseres Gleichnisses sein könnte: Infolge ihrer Verfehlung ist das Heil zu den Heiden
gekommen; dies hat aber hier noch die Funktion, die Rolle der Juden positiv zu inter-
pretieren, was im Gleichnis nicht mehr der Fall ist: die Juden sind nur verstockt, wer-
den eifersüchtig auf den Missionserfolg der Christen bei den Heiden werden und
sich daher schließlich bekehren. Doch Röm 11,19 zeigt, dass es schon zur Zeit des
Römerbriefs Heidenchristen gab, die so krass wie im Gleichnis den Wechsel der Er-
wählung behaupten. Und später, wie sich in Mt 8,11f. und Lk 13,28-30 zeigt, ist die
von Paulus noch angegriffene Auffassung unbestritten, dass die Söhne des Reiches
hinausgeworfen werden in die äußerste Finsternis, wo Heulen und Zähneknirschen
sein wird. Die Verwerfung der Juden und Hinwendung zu den Heiden bleibt auch
weiterhin bestehen (Apg 28, 28). Im Johannesevangelium wird durch gnostische Ein-
flüsse selbst der Gott der Juden zum Teufel (8,  44); die Judenablehnung erreicht
ihren Höhepunkt (literarisch).

Das  Gleichnis  gehört  in  die  Reihe  der  Deutungsversuche  dieses  Wandels  im  ur-
sprünglichen Selbstverständnis der Christen, die in Lk 4, 25-27 (aus dem AT her argu-
mentierend) ansatzweise, in Apg 28, 28 schließlich ganz massiv die Verwerfung Isra-
els und die Erwählung der Heiden begründen [Der Verfasser sieht gewiss ein wenig
beachtetes (und vielleicht auch verdrängtes) Problem. Aber er verfolgt es etwas zu
einseitig und einäugig].

Über den soziologischen Ort und die Art der Verwendung dieses Gleichnisses sind
nur Vermutungen anzustellen [Oben hat  der Verfasser  mehr als  eine Vermutung
ausgesprochen]. Die Verwendung als Überführungsgleichnis in der Missionspredigt
vor Juden scheint [Der Verfasser hat dies Kriterium allerdings oben als allein sachge-
mäß gegenüber anderen Interpreten angewendet] durch den Inhalt des Gleichnisses
gerade ausgeschlossen zu sein. Ort der Entstehung dürften daher Versammlungen
der Christen sein, die ihre traditionellen Überzeugungen aufarbeiten und revidieren
müssen aufgrund der Erfahrungen mit ihren ehemaligen Glaubensgenossen. Sie ver-
legen die Entstehung der jetzigen Polarisation schon in die Zeit der Predigt Jesu zu-
rück [s. o., und: Funktion? Also: der Verfasser sieht sehr wohl und sehr gut das Pro-
blem – doch ist die Lösung meines Erachtens noch offen.].

61 Vgl. Ernst Haenchen, Die Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 154f.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 13

Den Stoff für das Gleichnis mögen sie durchaus in den wesentlichen Zügen dem rab-
binischen Gleichnis vom bösen Zöllner und frommen Pharisäer entnommen haben62,
doch wenn dort „nicht die Gäste, die ja gar nicht kommen wollen, sondern der Gast-
geber… der bloßgestellte“ ist63, der nur seine Speisen nicht umkommen lassen will,
so hat hier eine Umkehrung dieses Sachverhalts stattgefunden: Mit keinem Wort ist
hier die Person des Gastgebers herabgesetzt oder das Verhalten der absagenden
Gäste auch nur irgendwie verständlich gemacht; hier wird gerade souverän gegen
die Auffassung dieser Erstgeladenen Front gemacht, dass es eine „Schande“ sei, „zu
Tische in der Gesellschaft der gesetzesunkundigen Leute“ zu liegen64 [Textbasis da-
für? Wo ist auch nur angedeutet, dass die Erstgeladenen mit Sündern oder Heiden
beim Mahl zusammentreffen werden?].

Die Schwierigkeiten, in die u. a. Jeremias und Linnemann aufgrund ihrer Parabelthe-
orie vom tertium comparationis geraten, sind oben schon dargestellt worden65. So
möchte ich mit Jüngel „das Gleichnis“ nicht als „bloße Alternativmöglichkeit zur Alle-
gorie“ verstehen66, sondern so, dass Einzelzüge ihr Recht bekommen können in di-
rektem Bezug zum gemeinten Sachverhalt, wobei die Bildebene nicht zur bloßen al-
legorischen Chiffre wird67. Obwohl hier also noch keine Rationalisierung der Bilder-
sprache  im Ganzen vorliegt,  die  ein  Dechiffrierverfahren  allegorischer  Einzelzüge
durchgehend erfordern würde68, ist ein Zug wohl schon im Original in direktem Be-
zug zur Sachhälfte auszudeuten gewesen: Die zweifache Einladung der ersten Gäste
2) und 3); sie, also die Juden, sind zunächst eingeladen, erwählt, und bringen bei der
zweiten Einladung, als das Mahl fertig ist, zur Zeit Jesu Verkündigung des Heils, ihre
Absage. Wenn es die Sitte der doppelten Einladung wirklich gegeben hat, so scheint
diese Deutung zumindest damit verbunden worden zu sein69.

Nach Schulz verweist die Anhängung der kommentierenden „légoo hymîn“-Floskel70

schon zur Zeit der schriftlichen Fixierung in der Quelle Q auf ein frühes allegorisches

62 Hermann L. Strack / Paul Billerbeck, Das Evangelium nach Matthäus, München, 5. Auflage
1926, S. 880: „Einmal bereitete er ein Frühmahl… für die Ratsherren; aber sie kamen nicht.
Da sagte er: Die Armen sollen kommen und es verzehren, damit es nicht umkomme“.

63 W. Salm, Beiträge zur Gleichnisforschung, Diss., Göttingen 1953, S. 145.
64 Hermann L. Strack / Paul Billerbeck, Das Evangelium nach Matthäus, München, 5. Auflage

1926, S. 880 (zu Mt 22, 3b).
65 Vgl. Abschnitt A. II.
66 Eberhard Jüngel, Paulus und Jesus, Tübingen, 1962, S. 137.
67 Georg Eichholz, Gleichnisse der Evangelien, Neukirchen-Vluyn 1971, S. 68.
68 Ebenda.
69 Hermann L. Strack / Paul Billerbeck, Das Evangelium nach Matthäus, München, 5. Auflage

1926, b. 880 f.: „Keiner von ihnen (den Jerusalemern) ging zu einem Gastmahl…, bevor er
nicht zweimal gerufen… war“ scheint diese Sitte für Jerusalem zu belegen.

70 „ich sage … euch“.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 14

Verständnis der Parabel überhaupt71. Ob die Q-Fassung bereits eine Fortentwicklung
einer nichtallegorischen ursprünglicheren Parabel ist, kann nicht entschieden wer-
den.

Die Reflexion über die Situation in der wachsenden Kirche findet hier – wie in Apg
28, 28 – noch nicht statt; die zunächst Nicht-Erwählten sind allein deshalb würdig zu
kommen,  weil  sie  kommen und die  Reihen der  Christen füllen:  „sie  werden ihm
(dem Heil Gottes) auch Gehör schenken“72 [Der Schlussteil ist stilistisch abrupt. Auch
die theologische Durchdringung ist hier wenig überzeugend].

B. Umformungen der Parabel
Während die Lukasfassung die ursprüngliche Intention des Gleichnisses noch recht
klar wiedergibt – durch die Einfügung in den Zusammenhang der Tischreden und die
Einrahmung in die Verse Lk 14, 15 und 14 wird jedenfalls der polemische Charakter
des Textes gegen die Juden [Die polemische Funktion scheint mir oben nicht nachge-
wiesen zu sein; der Verfasser hat den „Ort“ innergemeindlich vermutet] ganz deut-
lich73, hat Matthäus stärkere Uneinheitlichkeiten und Umformungen formaler und
inhaltlicher Art aufzuweisen. Die allegorisierenden Verse 6f. und 11ff. sind Zusätze
gegenüber der anfangs herausgestellten Tradition [ja]; in den Versen 2-5 und 8-10
hat eine starke Überarbeitung stattgefunden; der Einleitungsvers ist redaktioneller
Art,  der  Schlussvers  zumindest  in  Spannung mit  dem Vorangegangenen [ja].  Die
Überarbeitung geht in zwei Richtungen, eine mit paränetischer, lehrhafter, eine mit
noch stärker polemischer Intention [„Polemik“ hat meines Erachtens ein reales Ge-
genüber – aber ist das Matthäusevangelium an Juden gerichtet? Also…]. Da die mat-
thäische Redaktion aber sonst ihre Stoffe stilistisch-inhaltlich-intentional nur in einer
Richtung einheitlich zu gestalten pflegt, kann Matthäus selbst dieses Gleichnis kaum
„‚in einem Zuge‘ redigiert und niedergeschrieben haben“74 [?]. Zeitlich ist die in parä-
netischem Interesse vorgehende Umformung früher anzusetzen, da der Redaktor

71 Siegfried Schulz, Q. Die Spruchquelle der Evangelien, Zürich 1972, S. 399. Für Wolfgang Tril -
ling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-14, in: Bibli -
sche Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 263, bietet Lk das Gastmahlsgleichnis der Tradition.

72 Apg 28, 28.
73 Allerdings weist auch Lk einerseits paränetische Erweiterungen auf: in der Ausgestaltung der

Absagebegründungen  14,  18-20  sowie  in  der  Hinzufügung  der  ersten  Aussendung  des
Knechts zu den Armen, Krüppeln usw. 14, 21b entsprechend Lk 14, 13, in der der lukanische
Akzent auf dem Problem arm-reich zum Tragen kommt (Lk 14, 23 dürfte im Kern ursprüngli -
cher sein, da hier das auch in den Parallelen bezeugte „hodoùs“ steht). Außerdem differen-
ziert Lk durch die Verdoppelung dieser Schlussaussendung allegorisch zwischen dem „Heim-
holen der ‚Zöllner und Sünder‘ in das Gottesreich“ und der „Heidenmission“, wodurch die Eta
Linnemann so notwendigen Züge vom noch vorhandenen Platz und vom Vollwerden des Hau-
ses als Begründung für die zweite Aussendung notwendig werden (vgl. Ernst Haenchen, Die
Bibel und wir, Tübingen 1968, S. 147).



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 15

Matthäus selbst für die polemischen Erweiterungen verantwortlich ist und er dieses
Gleichnis in einen Komplex polemischer Gleichnisse eingeordnet hat; demnach dürf-
te er kein weiteres Interesse an zusätzlichen paränetischen Umformungen gehabt
haben [Arbeiten zur Matthäus-Redaktion beachten!]. Die Verse 11-13 als nachmat-
thäischen Zusatz zu verstehen, ist nicht möglich, da die Abtrennung auch stärkere
Eingriffe in den Versen 8b-10 implizierte und Vers 10 als Schluss blass wäre; eher
wäre noch Vers 9 als Schluss denkbar75. Aber dies scheitert daran, dass die Anwen-
dung 8b sich auch schon auf den Schluss bezieht durch das eigentlich für den Gang
des Gleichnisses bis Vers 10 überflüssige „áxioi“76 (es fehlt in Lk und Thomas; es wer-
den keine die Würdigkeit der neuen Gäste anzeigenden Eigenschaften genannt).

I. Die Umformung in der wachsenden christlichen Gemeinde: Paränese

In einer Zeit, in der die Gemeinde wächst und nach vollzogener Abgrenzung von den
Juden Unstimmigkeiten innerhalb der Gemeinde in den Vordergrund treten, ist die
paränetische Umformung des Textes erklärlich [Geschichte des Urchristentums und
der Gattung Paränese beachten]. Die neuen Erwählten erweisen sich nicht alle in
gleicher  Weise  ihrer  Erwählung  würdig,  es  gibt  Auseinandersetzungen,  und  so
kommt es zu inneren Abgrenzungen. Da fügt man dem vorliegenden Gleichnis einen
allegorisierenden Zusatz an zum Zweck der Differenzierung: Das Motiv vom Gast
ohne Hochzeitsgewand. Inhaltlich sprengt es das Bild der Parabel, denn von auf der
Straße aufgelesenen Gästen kann man schlechterdings keinen Festanzug erwarten77.
Formal dagegen schließt sich die Disziplinierung des Unwürdigen [?] durch den König
fast nahtlos an die Füllung des Hochzeitssaals an.

Exkurs: Das Motiv vom Gast ohne Hochzeitsgewand

Es handelt sich in den Versen 11-13 nicht um das Fragment eines ursprünglichen
Gleichnisses [(These; Begründung erst später)]. Wohl kann man in einzelnen Moti-
ven eine Berührung mit einem rabbinischen Gleichnis feststellen, in dem es um die
Buße vor dem Eintritt ins Mahl des Heils geht, nicht um die Entfernung eines Gastes
während des Mahls78, doch ausgehend von solchen Vorstellungen und bestimmten

74 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-
14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 254, sowie zum Ganzen S. 251 ff.

75 So Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S. 101, Anm. k.
76 „würdig“, „wert“ im Plural.
77 Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965, S. 62: „Die beliebte Aus-

kunft, es sei Sitte gewesen, den Geladenen ein Festgewand zu schenken, scheidet aus, weil
eine solche Sitte für die Zeit Jesu nicht belegt ist“. Vgl. Anm. 82.

78 Hermann L. Strack / Paul Billerbeck, Das Evangelium nach Matthäus, München, 5. Auflage
1926, S. 878.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 16

Begriffen [Nachweis?] mit festem „den Lesern vertrautem Bedeutungsinhalt“79 hat
hier eher eine planvolle allegorische Komposition ohne Vorlage einer eigenständi-
gen Parabel stattgefunden80. Die Darstellung des Auftritts des Königs und seiner An-
rede an den unwürdigen Gast lebt lediglich von der doppelten Nennung des Begriffs
„éndyma gámou“81; die Reaktion des Angeredeten bleibt farblos. Der folgende Vers
schildert die Bestrafung des Unwürdigen in Wendungen, die mehr und mehr eindeu-
tig allegorisch zu nehmen sind; der Hinauswurf eines der Gastgeber nicht genehmen
Gastes wäre innerhalb der Bildhälfte noch verständlich, die grausame Willkür des
Herrschers, den Hinauszuwerfenden zunächst zu fesseln82, und vollends der Begriff
der  „skótos  tò  exóoteron“83 macht deutlich,  dass  hier  von den Höllenstrafen die
Rede ist. Diese Vorstellung wird schließlich in der „Lehrsprache“ der matthäischen
Gemeinde84 noch durch das beliebte Motiv des „ho klauthmòs kaì ho brygmòs tôon
odóntoon“85 (vgl.  Mt 8, 12) ergänzt.  Lediglich in dem Wechsel der Wortwahl von
„doûlos“86 zu „diákonos“87 kann eine Begründung für die Existenz einer eigenständi-
gen Vorlage für dieses Zusatzstück gesehen werden; doch kann die veränderte Be-
zeichnung auch einfach die Unterscheidung der „Diener beim Mahl“ von den ande-
ren Sklaven enthalten88. Auch sonst hat Matthäus nie zwei Gleichnisse zu einem ver-
schmolzen84 [3 x Anmerkung 84?].

79 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-
14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 256.

80 Gegen Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965, S. 62f.
81 „Hochzeitsgewand“.
82 Friedrich Blass /Albert Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, Göttingen,

11. Auflage 1961, S. 113, halten zwar die von der Cantabrigiensis-Handschrift und den meis -
ten altlateinischen und alt-syrischen Handschriften bezeugte Lesart „árate autòn podôon kaì
cheirôon kaì bálete“ („ergreift ihn an Füßen und Händen und werft ihn“) für ursprünglich,
wohl weil weniger allegorisch klingend. Mit Adolf Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Zweiter
Teil, Darmstadt, 1963 (Nachdruck), S. 425, scheint mir dies aber doch die spätere Umformung
der anderen Lesart zu sein, deren Inhalt, die „Fesselung im Hochzeitssaal“ als „unköniglich“
empfunden wurde, denn die Bestimmung „an Füßen und Händen“ passt wohl auf die Fesse-
lung, nicht aber auf einen Befehl zur Ergreifung eines Menschen.

83 „die Finsternis draußen“.
84 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-

14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 257. {Warum ich im Folgenden noch 2
weitere Male auf die Anmerkung 84 verwiesen habe, kann ich nicht mehr rekonstruieren;
vielleicht sind bei einer Änderung des Textes zwei Zitate verlorengegangen; das kann ich aber
nicht mehr nachprüfen, da mir die Literatur nicht mehr vorliegt.}

85 „das Heulen und das Knirschen der Zähne“.
86 „Sklave“.
87 „Diener“.
88 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-

14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 257, Anm. 15.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 17

„Inhaltlich“ berührt sich dieses „Gleichnismotiv… stark mit den Kontrastgleichnissen
in Mt 24f., die der Wachsamkeits- und Gerichtsparänese dienen“84. Es geht weder
um die Herausstellung der Notwendigkeit der Taufe für das Heil89, denn der Eintritt
in den Raum des Heils ist ja gerade schon erfolgt, noch um eine Rechtfertigungs-
theologie, nach welcher der bestraft wird, der die ihm zugerechnete Gerechtigkeit,
das ihm von Gott angezogene Festkleid (entsprechend Jes 61, 10) ausschlägt90, denn
„das Kleid wird ja gerade nicht geschenkt“91. Es geht deutlich um etwas, was jedem,
der sich seiner Position als Christ würdig erweisen will, selbstverständlich zu eigen
sein sollte: die „Werke der Gerechtigkeit“92, die „Kongruenz zwischen… Glauben und
Leben“93 [matthäisch?].

In einer Zuspitzung dieser Theologie wird in der angehängten Anwendung in Vers 14
aus der Unwürdigkeit des Einen die Nicht-Erwähltheit der Vielen [ja – doch Formu-
lierung?]. Diese Anwendung scheint sich weder auf den Hauptteil noch auf den An-
hang des Gleichnisses beziehen zu können, da der Hauptteil ja keine Auswahl unter
vielen Berufenen kennt, sondern nur einen Ersatz der alten durch die neuen Berufe-
nen, und da im Anhang das Zahlenverhältnis der Vielen und der Wenigen ausge-
tauscht zu sein scheint. Doch liegt die Anwendung durchaus in der konsequenten Li-
nie der paränetischen Umformung des Gleichnisses, die in der Erzählung vom Hoch-
zeitsgewand die Schwere der Strafe für die Unwürdigkeit, in Vers 14 die geringe An-
zahl der Würdigen beschreibt94. Das Gleichnis lehrt nun die Mahnung: Die Juden sind
zwar verworfen und die Christen grundsätzlich erwählt, doch auch die Christen müs-
sen sich würdig erweisen und kommen einmal ins Endgericht [ja – doch wieder pro-
blematische  Formulierung  →  G.  Bornkamm,  Enderwartung  und  Kirche  bei  Mat-
thäus].

89 So auch Adolf Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Zweiter Teil, Darmstadt, 1963 (Nachdruck), S.
428.

90 Gegen Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965, S. 187f.
91 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-

14,  in:  Biblische Zeitschrift,  Neue Folge  4  (1960),  8.  259;  vgl.  auch Joachim Jeremias,  Die
Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965, S. 62, der dort ebenfalls vom „Prinzip der Wür-
digkeit“ spricht und die Schenkung des Festgewands, sich selbst widersprechend, ausschei-
det. – Falls es die Sitte der Schenkung gegeben hätte, so wäre sie sicher ausdrücklich erwähnt
worden, analog zur doppelten Einladung der Erstgeladenen, vgl. Anm. 69.

92 Adolf Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Zweiter Teil, Darmstadt, 1963 (Nachdruck), S. 428.
93 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-

14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 260.
94 Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S. 103, versteht den Vers durchaus in die-

sem Sinne als „gewissenschärfende Warnung, die zu der Allegorie hinzugefügt wurde“; Georg
Eichholz, Gleichnisse der Evangelien, Neukirchen-Vluyn 1971, S. 76, sieht ebenfalls in diesem
Sinn den Vers als Abwehr des „Pharisäismus als allezeit aktuelle Möglichkeit“, der die Gefahr
bleibt, „die die Kirche wie ihr Schatten begleitet“.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 18

Formal passt sich der Schluss deshalb so gut dem Erzählungsgang an, weil die Anfü-
gung  durch  eine  Überformung  des  ganzen  Gleichnisses  begleitet  und eingeleitet
wurde. Der gesamte zweite Teil, der von der Einladung der neuen Gäste handelt,
wird durch die Vorziehung der lukasentsprechenden Sentenz nach Vers 8b und die
Einfügung des Begriffs „áxios“95 unter das Motto der Würdigkeit [Diese „Würdigkeit“
wäre theologisch aber [?] zu interpretieren, meines Erachtens gerade im Zuge mat-
thäischer Theologie] gestellt. Die neuen Gäste sind nicht mehr einfach nur deshalb
der Einladung würdig, weil sie kommen und das Haus füllen, sondern es wird zum
Problem, dass „poneeroì te kaì agathoí“96 (Mt 22, 10), also auch Unkraut unter dem
Weizen (vgl. Mt 13, 36-43) unter ihnen befinden.

Überdies ist durch das ganze Gleichnis hindurch eine lehrhafte, allegorisierende Aus-
gestaltung im Sinne der „Lehrterminologie und Anschauungswelt der matthäischen
Kirche“ festzustellen, in der auch sonst das Bild von der Hochzeit (Mt 25, 1-13) und
vom  Menschen-Sohn  als  Bräutigam  geläufig  ist,  die  beide  ursprünglich  nicht  im
Gleichnis verankert waren und auch keine besondere Funktion haben (von der ei-
gentlichen Hochzeit ist nicht die Rede, die Braut taucht nicht auf, auch der Bräuti-
gam nach Mt 22, 2 nicht mehr). Auch die Erhöhung des Gastgebers zum König ist
vom matthäischen Bild König = Gott her zu erklären, die den Plural der Knechte au-
tomatisch nach sich zog97.

II. Die matthäische Redaktion: Verstärkung der Polemik

Die matthäische Redaktion hat den Text mit seiner zwiefachen Spitze – gegen die Ju-
den, gegen die unwürdigen Christen – aufgenommen und in den Zusammenhang
zweier anderer polemisch sich von den Juden abgrenzender Stücke gestellt: Mt 21,
28ff. und 21, 33ff. Recht gewaltsam musste der ursprüngliche Zusammenhang von
Mt 21, 46 und 22, 15 unterbrochen werden. um durch einen redaktionellen Einlei-
tungsvers die Einfügung zu ermöglichen. „eîpen en parabolaîs“98 ist eine für Matthä-
us geläufige Wendung, ebenso die sicher nicht ursprüngliche Einleitung des eigentli-

95 „würdig“, „wert“.
96 „Böse und Gute“.
97 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-

14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 261. Eta Linnemanns Vermutung, Gleich-
nisse Jesu, Göttingen, 1961, S. 100, das Motiv der Würdigkeit, das in Vers 8b eingeführt wird,
erfordere den Nachweis der „Würdigkeit des Gastgebers“ und damit den Königstitel für den
Gastgeber, ist demgegenüber zweitrangig. Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen,
7. Auflage 1965, S. 62, nimmt an,  dass das von ihm vorausgesetzte  Gleichnis vom „Mann
ohne Festgewand“ die Einführung des Königs in Mt 22, 2 veranlasst habe; dazu vgl. Abschnitt
B. I., Exkurs.

98 „sprach er in Parabeln“.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 19

chen Gleichnisses mit der Matthäuswendung „hoomoióothee hee basileía tôon ou-
ranôon“99. Die Wendung „apokritheís“100 scheint sich nicht ganz bruchlos in den Zu-
sammenhang einzufügen, da in Mt 21, 45f. keine Rede erfolgt ist, auf die zu antwor-
ten wäre, aber es lässt sich begreifen als Einführung einer nochmaligen und deutli-
cheren Rede Jesu101.

Von der durch diese redaktionellen Änderungen ermöglichten Einfügung her wird
nun auch die Polemik in ihrer Verschärfung im ersten Teil des Gleichnisses gegen-
über der Vorlage verständlich. Parallel zum Winzergleichnis Mt 21, 33ff. wird die Ab-
lehnung der Einladung in drei Stufen dargestellt, indem sie hier bis zur Misshandlung
und Tötung der Sklaven gesteigert wird102. Kunstvoll wird das Wortmaterial der ur-
sprünglich zusammengehörenden Einladung in einen ersten knappen (V. 3), einen
zweiten  breiter  ausgemalten,  Einladungsblock  aufgespalten  (wobei  „állous  doú-
lous“103 eine Nachbildung von Mt 21, 36 ist und in streng aufgebauter, zweigliedriger
Parallele die Ablehnungsbegründung knapp dargelegt wird: Besitz – Geschäft); weni-
ger bruchlos ist diesen Versen dann, überzogen wirkend, als dritter Streich die Nach-
bildung von Mt 21, 35 angefügt: Misshandlung und Tötung der königlichen Knechte,
dem die ebenso übersteigerte Strafexpedition des Königs folgt.

Exkurs: Aufstand und königliche Strafexpedition

Die Verse 6 und 7 haben bis auf die Wendung „ho dè basileús oorgísthee“104 keinen
Anhalt in der Vorlage. Sie stören den inneren Zusammenhang des Bildbestands des
Gleichnisses  erheblich:  zwischen  Zubereitung  und  Essen  des  Mahls  kann  keine
Schlacht geschlagen, die Sentenz 8b in ihrer zahmen Wortwahl nicht auf das Verbre-
chen von 6 bezogen werden. Die Allegorisierung ist hier mit Händen zu greifen [ja].
Das Motiv von V. 7 geht sicherlich auf den von Rengstorf vielfach belegten topos zu-
rück, den er folgendermaßen beschreibt: „Ein erzürnter Herrscher veranlasst eine
militärische Strafexpedition gegen unbotmäßige Untertanen… und lässt sie und ihre

99 „verglichen wurde das Königtum der Himmel“. Vgl. Mt 13, 3.10.13.33.34 und Mt 13, 24; 18,
23; 25, 1. Der Ausdruck „basileía tôon ouranôon“ („Königtum der Himmel“) findet sich nur
bei Mt.

100 „antwortend“.
101 Vgl. Adolf Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, Zweiter Teil, Darmstadt, 1963 (Nachdruck), S. 407f.
102 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-

14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 254f. Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu,
Göttingen, 1961, S. 163, Anm. 18, widerlegt diese Auffassung nicht, indem sie auf die stilisti -
sche Ähnlichkeit von Mt 22, 3a.4 mit Lk 14, 16c.17 hinweist; der Grund der Veränderung der
Mt-Version ist doch die allegorisierende Absicht. Vgl. Anm. 15. 

103 „andere Sklaven“ 
104 „der König aber zürnte“.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 20

Stadt  völlig  vernichten“105.  Jedoch  ist  seinen  Schlussfolgerungen  nicht  zuzustim-
men106; eindeutig ist 6f. ein Einschub und wahrscheinlich ist er nur wegen der „ge-
schichtlichen Erinnerung“107 an die Zerstörung Jerusalems mit eben den Worten des
topos hier eingefügt worden108. Auch Pedersen widerlegt dies nicht mit seinem Ver-
weis auf Jeremiastellen, in denen die Missachtung von Gottes Knechten, seinen Pro-
pheten, mit dem Gericht bestraft wird109. Um das Gleichnis derart in seiner Einheit
zu stören, war außer der Parallelisierung mit dem Winzergleichnis ein realer Anlass
notwendig.

Die Einfügung der königlichen Strafaktion V. 7 bot sich an, anknüpfend an den Erfah-
rungen des Jahres 70 sowie an verschiedenen literarischen topoi eine Steigerung ge-
genüber dem Winzergleichnis zu erreichen, nämlich die Gerichtsdrohung Mt 21, 43
mit realem Hintergrund zu füllen.

Den schon vorher  umgeformten Schlussteil  des  Gleichnisses  verändert  Matthäus
nicht noch einmal in der polemischen Richtung; die Polemik gegen die Juden ist mit
dem Höhepunkt in V. 7 abgeschlossen. Den Schluss hat Matthäus trotz anderer Ge-
staltungsintention nicht gestört, da schon im Winzergleichnis Mt 21, 41 und 43 parä-
netische Züge enthalten sind, die von den Frucht bringenden neuen Erwählten spre-
chen. Es wäre nicht einmal undenkbar, dass Matthäus selbst erst V. 13b gemäß Mt
8, 12 hinzufügt110.

Das Resultat ist eine skizzenhafte Darstellung der Heilsgeschichte von der Sendung
der alttestamentlichen Propheten über die Zerstörung Jerusalems bis zum Endge-
richt. Da die Analogien zur Winzergeschichte auch an anderen Stellen nur bis zu ei-
nen gewissen Grad zum Tragen kommen111, ist dabei eine Deutung der beiden ersten

105 Karl Heinrich Rengstorf, Die Stadt der Mörder (Mt 22,7) in: Judentum, Urchristentum, Kirche.
Festschrift für Joachim Jeremias, Berlin 1960 (BZNW 26), S. 106ff.

106 Zu sehr steht seine Ablehnung der Datierung des Mt-Evangeliums aufgrund von Mt 22, 6f.
und damit sein Versuch, die Einheitlichkeit des Gleichnisses zu erweisen, im Dienste seiner
Auffassung vom Mt-Evangelium als dem ältesten Evangelium; vgl. Ernst Haenchen, Die Bibel
und wir, Tübingen 1968, S. 141f.

107 Karl Heinrich Rengstorf, Die Stadt der Mörder (Mt 22,7) in: Judentum, Urchristentum, Kirche.
Festschrift für Joachim Jeremias, Berlin 1960 (BZNW 26), S. 125.

108 So auch Ferdinand Hahn, Das Gleichnis von der Einladung zum Hochzeitsmahl, in: Verborum
Veritas,  Festschrift  für  Gustav  Stählin,  Wuppertal  1970,  S.  56,  Anm.  24.  Eta  Linnemann,
Gleichnisse Jesu, Göttingen, 1961, S. 162, Anm. 16, begründet ausführlich die Ablehnung des
Rengstorfschen Gedankens der Einheit des Gleichnisses.

109 Sigfred  Pedersen,  Zum Problem der  vaticinia  ex  eventu,  in:  Studia  Theologica  19,  Aarhus
1965, S. 188 und 183f.

110 Vgl. Abschnitt B. I. (Exkurs).
111 Z. B. werden im Winzergleichnis die Knechte schon beim erstenmal getötet.



Helmut Schütz, „Die königliche Hochzeit“. Ein Gleichnis 21

Knechtegruppen auf alttestamentliche Gestalten nicht zwingend; auch die genaue
Deutung der  anderen Einzelzüge ist  angesichts  der  komplizierten  Entstehungsge-
schichte des Matthäustextes nicht möglich112.

Begutachtungen
Die Arbeit ist fast in jeder Hinsicht eine hervorragende Leistung – auch wenn man in
Anschlag bringt, dass der Verfasser erst im 5. Semester das neutestamentliche Pro-
seminar absolviert hat. Sehr gut. Brandenburger (23. Mai 1974)

Eine offenbar durch Schottroffs bisher nur fragmentarisch vorliegende Vorstellun-
gen zur Gleichnisinterpretation geprägte, überaus kritische, dabei nicht einseitige,
die exegetischen Methoden souverän handhabende Arbeit.

Ob – im Anschluss an Trilling – eine doppelte Redaktion nicht zu spekulativ ist, sei
dahingestellt. Immerhin wird damit ein Erklärungsversuch unternommen, zwei Aus-
sageintentionen von Mt 22, 1-14 auf der Ebene von Historie (Redaktion) zusammen-
zubinden.

Eine Korrektur dieser Arbeit macht Freude: uneingeschränkt: sehr gut!

112 Wolfgang Trilling, Zur Überlieferungsgeschichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1-
14, in: Biblische Zeitschrift, Neue Folge 4 (1960), S. 264, Eta Linnemann, Gleichnisse Jesu, Göt -
tingen, 1961, S. 101f. und Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen, 7. Auflage 1965,
S. 65f. kommen zu unterschiedlichen Ergebnissen.


