
Die Haltung der Christen zum Staat
nach Tertullians Apologeticum

Eine Arbeit zum Proseminar der Kirchengeschichte „Das Martyrium in der Alten Kir-
che“ im Wintersemester 1971/72 an der Kirchlichen Hochschule Bethel, eingereicht
von Helmut Schütz am 14. August 1972, zum ersten Mal veröffentlicht: Gießen, 23.
April 2010. [Eckig eingeklammert sind Bemerkungen des Gutachters.]

Online-Version: https://bibelwelt.de/christen-staat-tertullian-apologeticum/,
PDF-URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/08/Staat-Tertullian.pdf

Eine Arbeit, die im Zusammenhang mit einem kirchengeschichtlichen Proseminar
verfasst wird, wird begutachtet und benotet durch den Dozenten des jeweiligen
Proseminars. In meinem Fall war das Prof. Dr. Gerhard Ruhbach, damals Kirchen-
geschichtler der Kirchlichen Hochschule Bethel. Seine Beurteilung meiner Prose-
minararbeit (dachte ich damals mit Einschränkungen und denke ich heute ganz si-
cher) wird ihr sicherlich als historischer Arbeit gerecht (siehe S.31). Dennoch sind
meine damaligen Überlegungen in systematisch-theologischer Perspektive immer
noch bedenkenswert, wenn ich auch mittlerweile manches anders beurteile als
damals.  Und auch kirchengeschichtlich mag ich zwar manche anachronistische
Frage an Tertullian und seine Zeit herangetragen haben, aber ist nicht jede Be-
schäftigung mit der Geschichte immer auch geprägt durch die Fragen, die man an
sie heranträgt?

Inhaltsverzeichnis
Einführung in die zeitgeschichtliche Situation 2

Beurteilung der Quelle 4

Theologischer Grund politischer Ethik und Vorbemerkung
zu unterschiedlichen Ansätzen 5

Kapitel I. Die Christen als Säule des Staates 6

Kapitel II. Die Christen – eine Macht über dem Staat 11

Kapitel III. Die Christen – apolitisch 13

Kapitel IV. Die Christen und revolutionäre Kritik 18

Kapitel V. Die Christen als Korrektiv des Staates 21

Zusammenfassung und Ausblick 28

Literaturverzeichnis 29

Zur Übersetzung der lateinischen und altgriechischen Zitate 30

Abschließende Begutachtung 31

https://bibelwelt.de/christen-staat-tertullian-apologeticum/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/08/Staat-Tertullian.pdf


Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 2

Einführung in die zeitgeschichtliche Situation
Tertullians Apologeticum entsteht 197 in der Zeit des „beginnenden Verfalls des rö-
mischen Imperiums“, für den die „nationale Reaktion“ den Christen die Schuld auf-
bürdet1.  „Seit  Marc Aurel dehnen“ sich daher die Christenprozesse „auch auf die
westlichen Provinzen aus“2. Das Römerreich, ohnehin nur durch das Band des Kai-
serkults zusammengehalten3 – als „Ausdruck der Loyalität gegenüber Rom und dem
Herrscher“4 – fühlt sich in der Stunde der Gefahr durch die „Verächter der Staatsreli-
gion“5 in der Wurzel angegriffen. Die gewichtigsten Angriffe gegen die Christen lau-
ten in dieser Zeit: „Wenn alle wie ihr handelten…, fiele die Welt6 in die Hände zügel-
loser und grausamer Barbaren… ihr müsst also den Kaiser mit aller Kraft unterstüt-
zen… und im Notfall mit ihm zu Felde ziehen … Ihr müsst Ämter übernehmen“7.

1 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte,  in:  Das  frühe  Christentum  im  römischen  Staat,  herausgegeben  von  Richard  Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290: „Die unter Marc Aurel beginnende, zunehmend christenfeindli-
che kaiserliche Religionspolitik hängt zusammen mit dem beginnenden Verfall des römischen
Imperiums und der aufkommenden nationalen Reaktion, die in der Existenz der nun allge-
mein  als  Verächter  der  Staatsreligion  bekannten  Christen,  deren  Gemeinden  inzwischen
durchwegs organisiert waren, die Ursache für den Niedergang des Reiches sah“.

2 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte,  in:  Das  frühe  Christentum  im  römischen  Staat,  herausgegeben  von  Richard  Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 291.

3 Denis van BERCHEM, Tertullians ‚De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 109: „Das Römerreich war ein Verband heterogener Elemente,
in dem sich alle Rassen, alle Sprachen und alle Religionen fanden. Die Völker… besaßen kei-
neswegs die gleiche Rechtsstellung… Noch größere Mannigfaltigkeit fand sich in der Rechts-
stellung des einzelnen … Das einzige Band, das all diese Gruppen einte, war religiöser Natur,
eben der Kaiserkult“.

4 Denis van BERCHEM, Tertullians ‚De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 109f.: „Der Kaiserkult war zu Beginn ebensowenig wie irgendein
anderer römischer Kult für den einzelnen verpflichtend. Bald aber wurde er zum Ausdruck
der Loyalität gegenüber Rom und dem Herrscher“.

5 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte,  in:  Das  frühe  Christentum  im  römischen  Staat,  herausgegeben  von  Richard  Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290.

6 Denis van BERCHEM, Tertullians ‚De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 108: „Bekanntlich verstanden die Römer unter genus humanum
gerne nicht die ganze Menschheit, sondern nur die Gesamtheit der römischen Bürger“.

7 Zitiert nach Denis van BERCHEM, Tertullians ‚De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit
dem Imperium Romanum, in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben von



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 3

Um 200 versucht der starke Kaiser Septimius Severus „am Rande des Abgrunds“,
Rom neu zu beleben, indem er „sich, zum Nachteil des Senats und Italiens, auf die Ar-
mee und die Provinzen stützte“8 und u. a. Afrika zu wirtschaftlicher Blüte führte. Die
Lage ist gekennzeichnet durch die Nivellierung der sozialen Verhältnisse in allen Mit-
telmeerprovinzen und eine gleichzeitige politische Entwicklung vom Prinzipat republi-
kanischer Tradition zur orientalischen Despotie9. Severus, ursprünglich den Christen
wohlgesonnen, ist auch der erste, der „Maßnahmen gegen die Christen, die einen
Bruch mit dem seit Trajan üblichen Verhalten: conquirendi non sunt bedeuteten“, er-
griff10. „In seine Regierungszeit fällt auch die scharfe Verfolgung von seiten des Statt-
halters in Afrika im Jahre 197, die Tertullians apologetische Schriften veranlasste“11.

Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 111, aus Origenes, contra Celsum 8, 68; 63; 75. 
8 Jaques MOREAU, Die Christenverfolgung im Römischen Reich, Berlin, 1961, Seite 70.
9 Denis van BERCHEM, Tertullians ‚De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-

rium Romanum, in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 110: „Zur gleichen Zeit, als die Zahl der Christen sich verviel -
fachte, wandelte sich das Imperium seinerseits immer mehr zu einer Art von theokratischem
Absolutismus“.  – Vgl.  Alexander BECK, Römisches Recht bei  Tertullian und Cyprian,  Aalen,
1967, Seite 6 [Wie sind solche Aussagen zu beurteilen?]: „Großgrundbesitz und Großkapitalis-
mus, begünstigt von der liberalistisch eingestellten Kaiserpolitik…, hatten in allen Mittelmeer-
provinzen ähnliche soziale Verhältnisse geschaffen. Die Reichsverfassung des weisen Augus-
tus aber, auf der rechtlich der Prinzipat auch noch in der Zeit der Severer beruhte, war nicht
mehr Ausdruck der tatsächlichen Machtverhältnisse… Unaufhaltsam ging die Entwicklung zur
orientalischen Despotie… Senat und Magistratur, zwar formell noch weitgehend im Besitze
der alten Rechte, bilden tatsächlich kein Gegengewicht mehr zum Willen des Herrschers“.

10 Jaques MOREAU, Die Christenverfolgung im Römischen Reich, Berlin, 1961, Seite 71. – Vgl.
Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte,  in:  Das  frühe  Christentum  im  römischen  Staat,  herausgegeben  von  Richard  Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290: „Diese ständig anwachsende christenfeindliche Haltung der rö-
mischen Regierung findet eine erste Entladung in dem vermutlich 201 erlassenen Übertritts -
verbot des Septimius Severus“. An der gleichen Stelle in Anm. 32: „Septimius Severus war
persönlich tolerant gegen das Christentum, sogar interessiert daran… Sein Vorgehen gegen
die Christen mag eine Konzession an die Zeitstimmung gewesen sein“. – Vgl. Anm. 82.

11 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte,  in:  Das  frühe  Christentum  im  römischen  Staat,  herausgegeben  von  Richard  Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290, Anm. 32.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 4

Beurteilung der Quelle
Für die Frage dieser Arbeit ist Tertullians Apologeticum12 Überrest [Vorsicht]; der ge-
genwärtige  Vorwurf  der  Staatsfeindschaft  wird  abgewehrt,  nicht  eine  christliche
Staatslehre tradiert13. Aber eine andere Einschränkung muss gemacht werden: Ter-
tullian liefert als „nicht nur der Fortsetzer, sondern zugleich der Vollender der Apo-
logetik des zweiten Jahrhunderts“14 in seinem Apologeticum eine politische Ethik der
Christen nur als Nebenprodukt. „Oberstes Ziel seiner Schrift“ ist es nicht einmal, „die
gerichtliche Verurteilung, sondern die Verkennung seines Glaubens zu beenden“15.
Daher mögen manche der politischen Aussagen einem lediglich apologetischen Be-
dürfnis entsprungen sein16.

Das Apologeticum ist eine katholische [Was heißt das?] Schrift des Jahres 19717. In-
wiefern Tertullian schon damals durch seine rigoristisch-montanistischen Tendenzen
in der Haltung zum Staat von derjenigen der Christen im allgemeinen – um die es
hier ja geht – abweicht, ist umstritten18 und wird im Verlauf der Arbeit an einzelnen
Stellen zu behandeln sein [Hinweis notwendig!]. Was Quellen, Überlieferung, Spra-
che, Datierung, Adressaten und Ziel der Verteidigungsschrift betrifft,  verweise ich
auf Beckers Abhandlung19.

12 Es liegt mir  vor in der Ausgabe,  herausgegeben,  übersetzt  und erläutert  von Carl  Becker,
zweite, durchgesehene Auflage, München, 1961 (ferner zitiert als APOLOGETICUM, mit Kapi-
tel- und Abschnittnummer).

13 Denis van BERCHEM, Tertullians ‚De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 111: „Tertullian hat es in seinem Apologeticum unternommen,
die Christen in den Augen der Öffentlichkeit von allen gegen sie vorgebrachten Anklagen zu
entlasten… Seine ganze Mühe zielt dahin, zu beweisen, dass die Christen nicht… Feinde des
Imperium seien“. – Vgl. Carl BECKER, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, Mün-
chen, 1954, Seite 281: „Wird auf der einen Seite immer mehr an das heidnische Denken an -
geknüpft,  so scheidet auf  der anderen nach und nach alles aus, was nur für Christen ver-
ständlich war“; das Apologeticum ist also in erster Linie an Heiden gerichtet.

14 Carl BECKER, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, München, 1954, Seite 306.
15 APOLOGETICUM, Einführung, Seite 18.
16 Vgl. Anm. 88 und 136.
17 Nach Becker, APOLOGETICUM, Einführung, Seite 15.
18 Vgl. Anm. 48.
19 Siehe Anm. 13, BECKER.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 5

Theologischer Grund politischer Ethik
und Vorbemerkung zu unterschiedlichen Ansätzen

„Videte igitur, ne ille regna dispenset, cuius est et orbis qui regnatur et homo ipse
qui regnat“20). Indem Tertullian grundsätzlich Herrschaft auf Gott zurückführt21, rela-
tiviert er den Anspruch des Kaisers auf seinen Machtbereich, billigt ihm aber gleich-
zeitig den zweiten Platz nach Gott zu, „a quo sint secundi, post quem primi“22. Dieser
Maßstab der Herrschaft kann sowohl staatsbewahrende als auch staatsverneinende
Implikationen haben, je nachdem, ob der Akzent auf die Legitimation oder die Rela-
tivierung der staatlichen Herrschaft gelegt wird. Hierzu eine systematische Vorbe-
merkung [Gehört die hierher?]:

Das erste Modell entspricht einer Ordnungstheologie, die den status quo der Ver-
hältnisse in  der Welt  als  zwar  unzulängliche, aber notwendige Notordnung aner-
kennt und zu festigen sucht – außerhalb von ihr kann es irdisch nur das Chaos ge-
ben. Das Gottesreich erscheint hier ausschließlich unter dem Aspekt des Friedens als
„Inbegriff einer Ruhe in Ordnung, sei es die ursprüngliche Ordnung der geschaffenen
Dinge oder die unwandelbare Ordnung des ewigen Gottesreiches“23.

Im zweiten Modell, einer dynamischen Theologie, können auf eine offene Zukunft
hin, in der der kommende Herr des Gottesreiches erwartet wird, auch Entscheidun-

20 APOLOGETICUM 26.1.: „Bedenkt also, ob nicht der die Herrschaft verteilt, dem die Welt, die
beherrscht wird, ebenso gehört wie der Mensch selbst, der darüber herrscht“. – Vgl. Röm.
13.1b: „ou gàr éstin exousía eimèe hypò theoû, aî dè oûsai hypò theoû tetagmémai eisín.“
Nach Eberhard NESTLÉ, Novum Test. Graece, Stuttgart 1963. Lutherbibel: „Denn es ist keine
Obrigkeit außer von Gott; wo aber Obrigkeit ist, die ist von Gott angeordnet“.

21 So auch APOLOGETICUM 30.1: „sciunt (sc. imperatores), quis illis dederit imperium“ – „Sie
[die Kaiser] wissen, wer ihnen ihr Reich gegeben hat“; 32.2: „Nos iudicium dei suscipimus in
imperatoribus, qui gentibus illos praefecit“ – „Wir verehren den Spruch Gottes in den Kai -
sern, der sie über die Völker gesetzt hat.“ 33.1: „quem (sc. imperatorem) necesse est susci-
piamus ut eum, quem dominus noster elegit, ut merito dixerim: ‚noster est magis Caesar, a
nostro deo constitutus‘“ – „Ihn [den Kaiser] müssen wir ja verehren als den, den unser Herr
erwählt hat, so dass ich mit Recht sagen könnte: ‚Uns gehört der Kaiser eher an, von unserem
Gott ist er eingesetzt.‘“ – Die Berufung auf biblische Stellen fehlt im Apologeticum weitge -
hend, vgl. Anm. 13, BECKER.

22 APOLOGETICUM 30.1: „sentiunt eum esse deum solum, in cuius solius potestate sint, a quo
sint secundi, post quem primi, ante omnes et super omnes deos“ – „sie spüren, dass der al-
lein Gott ist, in dessen alleiniger Gewalt sie sind, von dem aus sie die zweiten, nach dem sie
die ersten sind, vor allen und über allen Göttern.“

23 Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebräisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Bücherei, Frankfurt, 1970, Seite 161.
Die Unterscheidungen, die dort für die politische Theologie Augustins vorgenommen werden,
scheinen als systematische Grundlage auch einer Arbeit über Tertullian von Nutzen zu sein.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 6

gen innerhalb einer Friedensbewegung auf Erden getroffen werden, die den status
quo radikal in Frage stellen. Friede bedeutet hier irdisch nicht nur Abwesenheit von
Unruhe, sondern enthält – wie das hebräische Schalom24 – den ganzen Zusammen-
hang von Gerechtigkeit und Heil auch als Ziel eines sozialen Prozesses. Gerade daher
kann und muss Unruhe zu einer Tat christlicher Verantwortung werden25.

Zumindest seit Konstantin hat sich die Kirche weitestgehend an das erste Modell ei-
ner politischen Theologie gehalten. Auf diesem Hintergrund [Methode!] möchte ich
die Stellung der Christen zum Staat prüfen, wie sie sich spiegelt in Tertullians Apolo-
geticum – zu einer Zeit, als der Staat noch Gegner der Christen war26.

I. Die Christen als Säule des Staates
Die Christen als Säule des Staates zu bezeichnen, scheint absurd angesichts der Ver-
folgungssituation um 200. Zu zeigen ist hier die ordnungstheologische Grundhaltung
Tertullians [Begegnet der Begriff „ordo“ bei Tertullian?], die auch die Haltung der
Gesamtkirche gewesen ist27. Dabei ist zunächst nicht von Interesse, ob etwa der Nut-
zen der Christen für den Staat, den Tertullian apologetisch ausbeutet28, in Wirklich-
keit nicht gegeben ist29.

Der konservative [Warum „konservativ“?] Aspekt der Rückführung der Staatsgewalt
auf Gott30 ist nicht zu übersehen: „id in eis (sc. in imperatoribus) scimus esse, quod

24 Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebräisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Bücherei, Frankfurt, 1970, Seite 137:
„Schalom ist Leitwort eines sozialen Prozesses, der auf diejenige Wohlfahrt von Mensch und
Welt zielt,  durch die das Leben gefördert wird und alle Glieder des Volkes – ja, selbst die
Fremden (5. Mose 10, 19) – an den Gaben und Aufgaben des Lebens beteiligt werden“.

25 Weder Unruhe noch Ruhe können für sich vom Schema „Sündenfolge und Todesverhängnis“
(Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebräisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Bücherei, Frankfurt, 1970, Seite 161)
einerseits, Verheißung und Gnade andererseits ausgenommen werden.

26 Hugo RAHNER, Kirche und Staat im frühen Christentum, München, 1961, Seite 13, sagt in po -
lit-ethischer Hinsicht über die Schriften der Alten Kirche, dass es sich um „Dokumente… wie…
für unsere Zeit“ handele, an denen zu lernen sei, „wo die Scheidung verläuft, die doch nie
Trennung werden darf“.

27 Vgl. Anm. 48 und Kapitel III., letzter Abschnitt, dieser Arbeit.
28 Vgl. u. a. Anm. 40 und 136.
29 Vgl. u. a. Anm. 88 und 136.
30 APOLOGETICUM, Einführung, Seite 35: „Dass die Loyalität der Christen gegenüber dem Staat

keine leere Behauptung ist, beweisen ihre bekannten Schriften … Auch lehrt sie die Einsicht in
die Weltordnung, dass der Kaiser von Gott eingesetzt ist und sie ihn daher in seiner Stellung
anzuerkennen haben“.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 7

deus voluit, ideoque et salvum volumus esse quod deus voluit“31. Die Monarchie der
Severer steht, obwohl sie den ursprünglichen republikanischen Geist nicht mehr ent-
hält [Vorsicht!], als solche nicht im Bereich der Kritik32. Die Forderung eines Rechtss-
taates33 lässt Tertullian nicht am Staat an sich zweifeln, da er seine Herrschaft grund-
sätzlich als „liberal“ beurteilt: „hoc imperium, cuius ministri estis, civilis, non tyranni-
ca dominatio est“34.  Die Rechtspraxis des römischen Staates erscheint ihm gegen-
über tyrannischen Staaten human, weil z. B. die Folter nur zum Verhör verwendet
wird35.  An  den Christenprozessen verurteilt  er  gerade  die  Verkehrung  römischen
Rechts36, indem er selbst auf dessen Boden steht und weitgehend juristisch-apologe-
tisch argumentiert37. Er kann darauf verweisen, dass kein Christ unter den Verbre-
chern ist38. Das System von Wirtschaft und Handel wird ebensowenig in Frage ge-

31 APOLOGETICUM 32.3: „Das, wissen wir, ist ihnen [den Kaisern] eigen, was Gott gewollt hat,
und daher wollen wir erhalten wissen, was Gott gewollt hat“. – Hier folgt Tertullian ganz der
Linie von Röm. 13.2a: „hóoste ó antitassómenos têe exousía têe toû theoû diatagêe anthés-
teeken“ – (Lutherbibel:) „Wer sich nun der Obrigkeit widersetzt, der widerstrebt der Anord-
nung Gottes“. Auch als rigoristischer Militärkritiker kann er sich auf Röm. 13 berufen, wenn
das Schwertamt rein polizeilich-richterlich aufgefasst  wird. Doch je weniger einerseits  der
Staat dem Bild von Röm. 13.3 (vgl. Anm. 121) entspricht, je stärker andererseits sich Tertulli -
an grundsätzlich gegen jede Ämterübernahme durch Christen sträubt (vgl. Anm. 71 und 56),
desto näher kommt er einem „apokalyptischen Christentum“ (vgl. Anm. 48, DANIELOU) im
Sinne von Apk. 13, dem der Staat als Tier aus der Unterwelt gilt. – In Apk. 13.10 steht auch
eine Schwertstelle, ganz ähnlich derjenigen in Mt. 26.52, auf die Tertullian zum Teil seine Mi-
litärkritik stützt (vgl. Anm. 73 und 168).

32 Alexander BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19: „Die real-
politisch in seiner Zeit schon zu fast absoluter Monarchie ausgebildete Herrschaft erscheint
ihm als durchaus verfassungsmäßig“; Beck verweist hier auf APOLOGETICUM 2.14 (s. Anm.
34). – Vgl. Anm. 9.

33 Vgl. z. B. APOLOGETICUM 2.10: „Itaque nec in illo ex forma malorum iudicandorum agitis erga
nos, quod…“ – „So geht ihr auch darin nicht nach den für die Verurteilung von Verbrechern
gültigen Regeln gegen uns vor, dass…“.

34 APOLOGETICUM 2,14: „Dieses Reich, dessen Beamte ihr seid, ist eine liberale, keine Tyran-
nenherrschaft.“ „Civilis“ = „liberal“ ist Beckers Übersetzung.

35 APOLOGETICUM 2.15: „apud tyrannos enim tormenta etiam pro poena adhibebantur, apud
vos soli quaestioni temperantur“ – „Bei den Tyrannen nämlich wurde die Folter auch als Stra -
fe angewandt, bei euch dagegen ist sie allein dem Verhör vorbehalten.“

36 Vgl. Anm. 125.
37 Vgl. Anm. 33 und APOLOGETICUM, Einführung, Seite 22: „Tertullian übernimmt die Rolle ei-

nes Verteidigers im Gerichtsverfahren gegen die Christen und kleidet deshalb jede Erörterung
in juristische Form, selbst wenn einzelnen Fragen damit Gewalt angetan wird“.

38 APOLOGETICUM 44.3: „de vestris semper aestuat carcer… nemo illic Christianus, nisi plane
tantum Christianus; aut, si et aliud, iam non Christianus. – Nos ergo soli innocentes!“ – „Aus
euren Reihen stammen alle die, von denen der Kerker überquillt… Keiner, der dort ist, ist
Christ – oder aber, wenn er auch noch etwas anderes ist, so ist er nicht mehr Christ. – Wir al -



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 8

stellt: Christen hinterziehen keine Steuern39, sie haben Anteil am Handel40. Eine Kritik
an  der  für  uns  menschenunwürdigen  [Moderner  Gesichtspunkt!]  Institution  der
Sklaverei ist von Tertullian nicht zu erwarten; im Apologeticum dient die Böswillig-
keit und gleichzeitige Ohnmacht der Sklaven einmal als Bild zur Beschreibung der
Dämonen41; von der Sklavenohnmacht und der Ungleichheit der Menschen wird wie
selbstverständlich ausgegangen.

Tertullians Stellung zum Militär und zum Krieg als Mittel der Politik ist dagegen ei-
gentümlich gebrochen42. Er widerlegt eine Weltfeindlichkeit der Christen damit, dass
u. a. auch Christen im Heer vertreten seien43 und betet für „exercitus fortes“, die

lein also sind unschuldig!“
39 APOLOGETICUM 42.9: „Sed cetera vectigalia gratias Christianis agent ex fide dependentibus

debitum, qua alieno fraudando abstinemus“ – „Doch die anderen Steuereinkünfte werden
den Christen für die gewissenhafte Bezahlung ihrer Schuld dankbar sein, da fremdes Gut zu
unterschlagen uns fernliegt“. Dass das Steueraufkommen als fremdes Gut bezeichnet wird,
mag in die Richtung von APOLOGETICUM 38.3 weisen (vgl. Anm. 66).

40 APOLOGETICUM 42.2: „itaque non sine foro, non sine macello, non sine balneis tabernis offi -
cinis  stabulis  nundinis  vestris  ceterisque  commerciis  cohabitamus  in  hoc  saeculo“  –  „So
kommt es, dass wir nicht ohne euer Forum, nicht ohne euren Markt, nicht ohne eure Bade-
stuben, Bazare, Werkstätten, Gasthäuser, Messen und sonstigen Handelsplätze mit euch zu-
sammen in dieser Welt leben.“ – Vgl. Anm. 136. 

41 APOLOGETICUM 27.5: „Nam licet subiecta sit nobis tota vis daemonum et eiusmodi spiritu-
um, ut nequam tamen (et) servi metu nonnumquam contumaciam miscent et laedere gesti -
unt quos alias verentur“ – „ Denn mag uns auch die ganze Macht der Dämonen und derarti -
gen Geister untertan sein, so regt sich in ihnen doch, wie in böswilligen Sklaven, hin und wie-
der neben der Furcht auch Trotz, und dann gelüstet sie, denen Böses zu tun, die sie sonst
scheu verehren“. – Vgl. Anm. 165.

42 Das spiegelt sich auch in der Sekundärliteratur. Nach Alexander BECK, Römisches Recht bei
Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 18, „weist Tertullian… in der Stellungnahme zur Zu-
lässigkeit  des  Soldatendienstes  –  praktisch  geforderte  Kompromisslösungen  grundsätzlich
nicht ab; er lehnt insbesondere mehr die mit dem Staate und seinem Dienst verbundene Ido-
latrie ab, als diesen selber“. Vgl. dagegen Anm. 48 und 88, DANIELOU und MOREAU.

43 APOLOGETICUM 37.4: „implevimus… castra ipsa“ – „haben wir … überflutet… sogar Heerla-
ger“ und 42.3: „navigamus et nos vobiscum et militamus“ – „Auch fahren wir mit euch zu-
sammen zur See, sind wir wie ihr Soldaten…“. – Adolf von HARNACK, Die Mission und Aus-
breitung  des  Christentums  in  den  ersten  drei  Jahrhunderten,  Leipzig,  1902,  Seite  390,
schreibt hierzu in einer Anmerkung: „Seine eigene Meinung verbirgt er hier“. Auf derselben
Seite heißt es: „Der strengste Rigorist, welcher den Soldatenstand für unvereinbar mit dem
Christenstand erklärt, ist Tertullian gewesen; aber gerade er bezeugt nicht nur, dass Christen
damals in dem Heere waren, sondern er ist  auch Politiker genug,  um diese Tatsache den
Statthaltern gegenüber mit Genugtuung hervorzuheben – widerlegt sie doch den Vorwurf,
die Christen seien tatenlose Einsiedler und Gymnosophisten“. – Vgl. Roland H. BAINTON, Die
frühe Kirche und der Krieg, in: Das frühe Christentum im römischen Staat,  herausgegeben
von Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 190: „Tertullian wandte sich… gegen den Vorwurf



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 9

„imperium securum“ und „orbem quietum“ zu gewährleisten haben44; er scheint so-
mit auch grundsätzlich auf dem Boden der pax Romana zu stehen: Sicherung eines
kriegsfreien relativen Friedens („orbem quietum“) aufgrund militärischer Gewaltan-
wendung gegen anstürmende feindliche Barbarenvölker45. Ihre Berechtigung erhält
die pax Romana nicht von ihren politischen Möglichkeiten her, sondern als Notord-
nung, die den Raum gewährleistet, in dem fern aller Unruhe das Gottesreich sich
entfalten kann: „cum enim concutitur imperium, concussis etiam ceteris membris
eius, utique et nos, licet extranei a turbis aestimemur, in aliquo loco casus inveni-
mur“46.

Diese konsequente Ordnungstheologie ist zwar nicht das letzte Wort des Tertullia-
neischen Rigorismus47,  entspricht  aber allem Anschein nach der üblichen katholi-
schen Auffassung [Was heißt das]48, obwohl sie gerade in Afrika äußerst umstritten

der Menschenfeindlichkeit…, indem er auf die Anwesenheit von Christen im Palast, im Senat,
auf dem Forum und im Heer hinwies. Sein scharfer Tadel hinsichtlich des freiwilligen Militär -
dienstes in ‚De Corona‘… belegt einen Brauch, den er verurteilt“.

44 APOLOGETICUM 30.4: „precantes sumus semper pro omnibus imperatoribus vitam illis proli -
xam, imperium securum, domum tutam, exercitus fortes,  senatum fidelem, populum pro-
bum, orbem quietum, quaecumque hominis et Caesaris vota sunt“ – „[wir] erflehen ständig
für alle Kaiser ein langes Leben ihnen selbst, ein ungefährdetes Reich, ein sicheres Haus, tap-
fere Heere, einen treuen Senat, ein gesittetes Volk, eine ruhige Welt, und was immer sonst
ein Mensch und ein Kaiser wünschen mag.“

45 Vgl. Anm. 7, aber auch den Widerspruch hierzu in Anm. 71 und Kapitel III., vorletzter Ab-
schnitt, dieser Arbeit.

46 APOLOGETICUM 31.3: „Denn wenn das Reich erschüttert wird, werden mit der Erschütterung
seiner übrigen Glieder sicherlich auch wir – mögen wir auch den Unruhen fernzustehen schei-
nen – mit von dem Unglück betroffen werden.“ – Vgl. Alexander BECK, Römisches Recht bei
Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 17: „‚Orate … pro regibus et pro principibus et pro
potestatibus, ut omnia tranquilla sint vobis!‘ – (APOLOGETICUM 31.3: ‚Betet für die Könige
und für die Herrscher und für die Mächtigen, auf dass für euch alles ruhig und still sei.‘) – lo -
yales Distanzhalten vom Staate, um ungestört für das Reich Gottes wirken zu können, be-
zeichnet am treffendsten die Einstellung des stoisch gebildeten Tertullian“.

47 Tertullians Rigorismus ist unumstritten – er zeigt sich z. B. im APOLOGETICUM 2.18: „excludi-
mur enim, si faciamus quae faciunt non Christiani“ – „denn davon [vom Christennamen] aus-
geschlossen werden wir, wenn wir tun, was Nichtchristen tun“, vgl. Anm. 38 und 43 -, unter-
schiedliche Auffassungen gibt es darüber, ob er ein vereinzeltes Phänomen war oder das ge-
samte Kirchenbild in Afrika bestimmte, insbesondere ob er etwa lediglich dem Montanismus
anhaftete. Vgl. Adolf von HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902, Seite 390: „Eine eigene Schrift hat er diesem Fall
(sc. der Verweigerung eines militärischen Kranzes) gewidmet – ein deutlicher Beweis, dass er
ganz singulär war und die Christen im Heere den Kranz ohne Bedenken sonst annahmen“. –
Vgl. aber Anm. 49 und 48. – Zum „letzten Wort“ vgl. Kapitel III.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 10

war49. Sicher wurde sie gerade auch von dem „strengsten Rigoristen“50, Tertullian,
nicht aufgrund einer dynamischen Theologie im Sinne der Vorbemerkung verlassen,
sondern von einer kultisch asketischen Frömmigkeit her51. Sicher fällt ferner auch für
Tertullian das Ende Roms und das Weltende in eins52; er denkt insofern als loyaler
Römer, als durch das Gebet der Christen dieses Ende mit dem entstehenden Chaos
aufgeschoben  werden  kann  und  soll53.  Das  Schicksal  der  christlichen  Gemeinde
hängt mit dem Schicksal des römischen Staates zusammen54. Diese Auffassung: „Die-
se Welt muss so sein, wie sie ist, und ‚die Römer, das heißt: die Nichtchristen‘55,

48 J. DANIELOU, Von den Anfängen bis zum Konzil von Nicäa, in: Geschichte der Kirche, Band I,
Einsiedeln, 1963, Seite 170f.:  „Die Bischöfe bemühten sich, zu zeigen,  dass der christliche
Glaube mit einem gerechten Patriotismus durchaus vereinbar sei. Diese Haltung hatte auch
Paulus eingenommen. Sie war kennzeichnend für die Linie, die Roms Bischöfe ständig einhiel -
ten… Tertullian hingegen bleibt einem apokalyptischen Christentum treu, das vorbehaltlos
Kirche und Kaiserreich als Gegensätze betrachtet… schon das Apologeticum verwarf die heid-
nische Kultur  gesamthaft“;  die Sätze  über  Tertullian  sind allerdings  für  das  Apologeticum
noch nicht richtig (zur Kulturfeindschaft vgl. Anm. 81); wenn einige Zeilen vorher sogar von
Tertullians „Feindschaft gegenüber dem Staat“ die Rede ist – „man versteht, dass diese Hal -
tung für die Kirche Gefahren heraufbeschwören musste“ (die m. E. anderswo liegen, siehe
letzter Abschnitt dieser Arbeit) – so bezieht er sich auf eine MOREAU-Stelle zu ‚De pallio‘ (vgl.
Anm. 88). – Den ordnungstheologischen Ansatz der Großkirche bestätigt MOREAU, vgl. Anm.
75 und 88, wo Tertullian nur als Montanist in den Blick kommt. – Roland H. BAINTON, Die frü-
he Kirche und der Krieg, in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben von
Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 202f., sieht Tertullian um 197 noch als Katholiken, aber
schon als Rigoristen und Pazifisten, wobei er nicht ausschließt, dass diese Haltung weitere
Verbreitung in der Kirche gehabt haben könne: „Es stellt sich also die Frage, ob der Pazifis-
mus dem Konzept der Montanisten oder dem der Katholiken zugehörte… Die gängige katholi -
sche Meinung ist die, dass Tertullian im Jahre 197, als er seine Apologie schrieb, Katholik und
nicht Pazifist war. Als er dann ‚De idololatria‘ verfaßte, sei er mittlerweile Montanist und Pazi -
fist geworden“. Aber auch nach dem Apologeticum widersetzen sich die Christen den Verfol-
gungen nicht mit Waffengewalt, „weil sie lieber selbst erschlagen würden als selbst andere
erschlügen. Die Verurteilung von Kriegshandlungen fehlt also in der Apologie nicht“. Es folgt
eine Berufung auf Harnack, der auch meint, „dass Rigorismus nicht Montanismus bedeute“.
Die „Verurteilung von Kriegshandlungen“ würde ich allerdings noch nicht als Beweis für rigo-
rosen Pazifismus deuten, der auch im Apologeticum schon bestimmend sei; vielmehr hat Ter-
tullian sich hier bemüht, die Haltung der Großkirche nicht zu durchbrechen, die nicht rigoris-
tisch verfahren ist. Dies meint auch Adolf von HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902, Seite 390, Anmerkung: „Aber
seine eigene Meinung verbirgt er hier“, vgl. Anm. 43. – Wenn Becker meint, APOLOGETICUM,
Einführung, Seite 20f.: „es hat in Tertullians Entwicklung keinen Bruch gegeben. Die Trennung
von der Kirche und das Abgleiten auf die Bahn des Montanismus sind nicht die Folge einer in-
neren Umkehr, sondern ergeben sich aus einer Verschärfung oder Radikalisierung seiner ur-
sprünglichen Haltung“, so bedeutet das nicht, dass er in politischer Hinsicht nicht im Apologe-



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 11

brauchen natürlich ihre Verwaltung, ihre Beamten und ihre Kaiser“56 bahnt den Weg
in die nachkonstantinische Zeit eher unheil- als verheißungsvoll, zumal wenn man
später nicht mehr im Nachsatz wie Tertullian sagt: „Aber was geht das die Christen
an,  die  keine Kaiser  werden,  so  wie  die Kaiser  notwendigerweise  keine Christen
sind?!“57

II. Die Christen – eine Macht über dem Staat
„Si  haec ita sunt, ut hostes deprehendantur qui Romani vocabantur, cur nos, qui
hostes existimabantur, Romani negamur? non possumus et Romani non esse et hos-

ticum noch die katholische allgemein übliche Auffassung vortrug.
49 Vgl. Hans LIETZMANN, Kleine Schriften, Band I, herausgegeben von Kurt Aland, Berlin, 1958:

„Schon immer war in jenen Gegenden (sc. Afrika) ein kräftiger Radikalismus lebendig gewe-
sen, der die Weltfeindschaft und die sittliche Strenge des Urchristentums mit einem enthusi-
astischen Fanatismus durchglühte“ (Seite 204).

50 Vgl. Anm. 43, HARNACK. 
51 Vgl. Anm. 42, BECK.
52 APOLOGETICUM 32.1: „Est et maior necessitas orandi pro imperatoribus, etiam pro statu im-

perii rebusque Romanis, qui vim maximam universo orbi imminentem ipsamque clausulam
saeculi  acerbitates  horrendas  comminantem  Romani  imperii  commeatu  scimus  retardari,
itaque nolumus experiri et, dum precamur differri, Romanae diuturnitati favemus“ – „Es gibt
noch eine andere, höhere Notwendigkeit für uns, für die Kaiser zu beten, ebenso für den Be-
stand des Reiches überhaupt und die Macht der Römer: wir wissen, dass die gewaltige Kata-
strophe, die dem Erdkreis droht, ja dass das Ende der Welt, das entsetzliche Leiden heraufbe -
schwört, nur durch die dem römischen Reich gewährte Frist aufgehalten wird. Daher wollen
wir  dies nicht  erleben,  und indem wir  um Aufschub beten,  tragen wir  zum Fortbestande
Roms bei.“ – Vgl. Hugo RAHNER, Kirche und Staat im frühen Christentum, München, 1961,
Seite 34: „Erst wenn das Imperium zusammenbricht, kann der Antichrist kommen – es eint
sich also Glaube mit römischem Patriotismus auch darin, dass die Christen den Kaiserstaat
bejahen, fördern, lebendig erhalten durch ihre Sittlichkeit, ihr Gebet, ihr soziales Gutsein“;
vgl. Anm. 145. – Nach Becker, APOLOGETICUM, Einführung, Seite 35, steht Tertullian mit sei-
ner Gleichsetzung Roms Ende = Weltende in einer Tradition der „Auslegung, die man in den
frühchristlichen Jahrhunderten der berühmten Stelle des zweiten Thessalonicherbriefes (2.7)
gab“.

53 Die Radikalisierung in Tertullians Denken (vgl. BECKER, Anm. 48) mag darin bestehen (in poli-
tischer Hinsicht), dass ein Aufschub des Endes nicht mehr erwünscht ist und damit auch der
Patriotismus hinfällig wird. Vgl. Alexander BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian,
Aalen, 1967, Seite 17, Anm. 4: „Natürlich zeigt sich beim widerspruchsvollen Apologeten auf
der anderen Seite gelegentlich auch heftige Sehnsucht nach dem Weltuntergang und der Auf-
richtung des Reiches Gottes, das aber letzten Endes wiederum als ein christliches Imperium
Romanum vorgestellt wird“. 

54 Als Verfasser des Apologeticum gehört Tertullian durchaus noch zu den katholischen Chris-
ten, vgl. Anm. 48.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 12

tes esse, cum hostes reperiantur qui Romani habebantur“58. Dieses eine von vielen
Wortspielen Tertullians mag als weiteres Indiz der Staatstreue der Christen gelten:
wir  sind  die  eigentlichen  Römer.  Doch  eine  merkwürdige  Spannung  ergibt  sich:
gleichzeitig wird den Römern das Römertum abgesprochen, den Christen also ein
Über den Römerstaat hinausgehender Herrschaftsanspruch zugebilligt. Noch unter-
drückt, sind die Christen schon ihrer Macht bewusst59 und entwickeln sie ein Be-
wusstsein, das späteren theokratisch papalistischen Tendenzen Vorschub leistet60.
Hier ist zwar noch der weltliche Herrscher der Zweite nach Gott61, aber schon wird
er als im eigentlichen Sinne „noster… Caesar“ bezeichnet62, dessen Stelle nach weni-
gen Jahrhunderten ein Papst einzunehmen beanspruchen wird63: ein Ersatz der mili-

55 APOLOGETICUM 35.9: „de Romanis, nisi fallor, id est de non Christianis.“ – „Doch wohl von
den Römern, das heißt: von den Nichtchristen.“

56 Hans Freiherr von CAMPENHAUSEN, Lateinische Kirchenväter, zweite durchgesehene Aufla-
ge, Stuttgart, 1960, Seite 21.

57 Ebenda. Der letzte Satz weist in die Richtung des Kapitels III. dieser Arbeit. – Vgl. Anm. 71.
58 APOLOGETICUM 36.1: „Wenn es sich nun so verhält, dass die als Feinde entlarvt werden, die

man Römer nannte, warum werden dann wir, die wir als Feinde gelten, nicht als Römer aner-
kannt? Wir können nicht zugleich keine Römer sein und doch Feinde, da die als Feinde erfun -
den werden, die man für Römer ansah.“

59 APOLOGETICUM 37.4f.: „hesterni sumus, et vestra omnia implevimus, urbes insulas castella
municipia conciliabula castra ipsa tribus decurias palatium senatum forum; sola vobis reliqui-
mus templa. cui bello non idenei, non prompti fuissemus etiam impares copiis, qui tam liben-
ter trucidamur, si non apud istam disciplinam magis occidi liceret quam occidere?“ – „Ges-
tern sind wir erschienen, und schon haben wir alles, was euer ist, überflutet, Städte und In-
seln, Garnisonen, Gemeinden, Ortschaften, ja Heerlager, Stadtbezirke und Dekurien, Palast,
Senat und Forum; gelassen haben wir euch einzig und allein die Tempel. Zu welchem Kriege
wären wir nicht imstande, nicht bereit, selbst bei ungleicher Truppenzahl – wir, die wir so be-
reitwillig uns morden lassen –, wäre nicht in unserer Lehre eher erlaubt sich töten zu lassen
als zu töten?“

60 Bei Tertullian verbietet sich ein solcher Gedanke aus seiner rigoristischen Ablehnung weltli-
cher  Macht  heraus;  wegen  der  ordnungstheologischen  Voraussetzungen  kann  dieses  Be-
wusstsein auch nicht in eine revolutionäre Haltung umgesetzt werden (vgl. Kapitel IV. und V.
dieser Arbeit). Trotzdem spricht Adolf von HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Chris-
tentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902, Seite 390, Anmerkung, von Tertul -
lians „Herrschaftsgelüsten“,  die er  im Apologeticum verberge;  eine Aussage,  die ich nicht
nachprüfen kann. 

61 S. Anm. 22.
62 APOLOGETICUM 33.1: „unser… Kaiser“. S. Anm. 21.
63 Schon bei Tertullian taucht der Begriff „curia“ als Bezeichnung der christlichen Gemeinde auf,

APOLOGETICUM 39.21: „cum probi, cum boni coeunt, cum pii, cum casti congregantur, non
est factio dicenda, sed curia“ – „Wenn anständige, wenn gute Menschen zusammenkommen,
wenn fromme,  wenn  keusche  sich  versammeln,  kann  man  nicht  von einer  ‚Organisation‘
sprechen, sondern nur von einem Senat.“ Der Begriff hat hier aber noch nichts von seiner



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 13

tanten pax Romana durch eine ebenso militante pax Christi, die – durch eine politik-
fremde Gottesreichsideologie gestützt64 – mit einem Gottesreich der Gerechtigkeit
für die Mühseligen und Beladenen nicht mehr viel gemein hat.

All dies kann so nicht in den Absichten Tertullians liegen, es ist aber angelegt in sei-
nem christlichen Universalismus, der um eine Stufe höher gedacht ist als der patrio-
tisch-römische Universalismus: „nec ulla magis res aliena quam publica. unam omni-
um rem publicam agnoscimus, mundum“65.

III. Die Christen – apolitisch
Gerade die  Aussage „nec ulla  magis  res  aliena quam publica“  –  zwar  begründet
durch den Verzicht auf Ruhm und Würde66 – kann in Tertullians Situation vom Staat
nur aufgefasst werden als Zeichen unpolitischer Passivität [Modernismus!] und er-
regt den Verdacht der Vernachlässigung staatsbürgerlicher Pflichten oder gar der
Vorbereitung umstürzlerischer Umtriebe.

Wegen der Verfolgungssituation steht Tertullian ohnehin in einer gewissen Distanz
zum Staat. So spricht er außer an der erwähnten Stelle67 nie von „unserem“ Staat,
sondern immer in der zweiten Person Plural68. Verständlich, dass er einen Freiraum
für die Kirche fordert, der nicht dem Staat untersteht69.

späteren machtpolitischen Bedeutung.
64 Das Verhältnis der Christen zum Papsttum erhält dann eine erschreckende Ähnlichkeit mit

dem jetzigen Verhältnis der Christen zum römischen Staat, vgl. Anm. 53, BECK.
65 APOLOGETICUM 38.3: „und keine Sache ist uns mehr fremd als die Sache aller, der Staat. Ei -

nen Staat nur kennen wir für alle: die Welt.“ – Vgl. Alexander BECK, Römisches Recht bei Ter-
tullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19: „Letzten Endes, spricht der Pneumatiker und Stoi -
ker Tertullian, ist des Christen Heimat nicht von dieser Welt… Einen ihrer Idee nach über dem
Staate stehenden höheren Gemeinschaftsverband stellt also die Kirche dar“. An anderen Stel-
len weise Tertullian noch viel deutlicher „in die Richtung der so viel welt- und wirklichkeitsna -
heren hierarchischen Kirchentheorie Cyprians“. – Den Stoizismus Tertullians bestätigt J. DA-
NIELOU, Von den Anfängen bis zum Konzil von Nicäa, in: Geschichte der Kirche, Band I, Einsie-
deln, 1963, Seite 172f. – Vgl. Anm. 6.

66 APOLOGETICUM 38.3: „at enim nobis ab omni gloriae et dignitatis ardore frigentibus nulla est
necessitas coetus nec ulla magis res aliena quam publica“ – „wir jedoch bleiben kalt gegen al-
les brennende Begehren nach Ruhm und Würde. Daher gibt es für uns keinen Anlass zu Ver-
sammlungen, und keine Sache ist uns mehr fremd als die Sache aller, der Staat.“

67 S. Anm. 21, APOLOGETICUM 33.1.
68 Z. B. APOLOGETICUM 2.15: „vestram… servate legem“ – „Bleibt bei eurem Gesetz“.
69 APOLOGETICUM 24.6: „videte enim, ne et hoc ad irreligiositatis elogium concurrat, adimere

libertatem religionis et interdicere optionen divinitatis“ – „Denn bedenkt, ob nicht auch das
auf die Liste der Gottesfrevel gehört, einem die Freiheit der Gottesverehrung zu nehmen und



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 14

Einer apolitischen Indifferenz der Christen [Sie übersehen, dass Politik und Religion
in der Antike nicht zu trennen sind!]70 entspricht in der Hauptsache die Weigerung,
politische Ämter anzunehmen71. Auch die Verspottung römischer Gesetze72 und Ter-
tullians radikale Militärdienstverweigerung73 – die im Apologeticum allerdings nur
vorsichtig anklingt74 – wird von einigen75 als Beweis hierfür angesehen. Ihnen ist zu-
zustimmen, insofern Tertullian nicht aus politischen, sondern aus kultischen Grün-
den76 die militärische Abstinenz betreibt. Im Apologeticum bemüht sich Tertullian al-
lerdings,  nicht  als  rigoristischer  Fanatiker  zu erscheinen,  der politisch verantwor-

die Wahl der Gottheit zu untersagen“; vgl. Anm. 126.
70 Zumindest derjenigen, die wie Tertullian denken, vgl. Anm. 48.
71 APOLOGETICUM 21.24: „et Caesares credidissent super Christo, si aut Caesares non essent

necessarii saeculo, aut si et Christiani potuissent esse Caesares“ – „und auch die Kaiser hät-
ten an Christus geglaubt, wenn nicht entweder Kaiser für die Welt nötig wären oder wenn
Kaiser zugleich auch hätten Christen sein können“; vgl. Anm. 56/57. So auch APOLOGETICUM
46.13: „Pythagoras apud Thurios, Zenon apud Prienenses tyrannidem adfectant; Christianus
vero nec aedilitatem“ – „Pythagoras sucht in Thurii, Zeno in Priene die Tyrannenherrschaft zu
gewinnen – ein Christ dagegen nicht einmal die Ädilenwürde.“ Zwar nur als Beispiel für die
„modestia“ (= persönliche Zurückhaltung) der Christen gemeint, kennzeichnet dies doch die
faktische Grundhaltung zumindest Tertullians, wie Alexander BECK sagt, Römisches Recht bei
Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19f., im Sinne des „müden stoischen Satzes, dass
‚das Ding an sich gut und nützlich ist, aber die Ausprägung ist so schlecht, daß uns kein Raum
zum Handeln bleibt‘ und lässt, trotz einer tiefen Verwurzelung im Staatlichen, eigentliche po-
litische Gesinnung nicht aufkommen“.

72 APOLOGETICUM 4.8: „nonne vanissimas Papias leges, quae ante liberos suscipi cogunt quam
Iuliae Patrimonium contra, post tantae auctoritatis senectutem heri Severus, constantissimus
principum, exclusit?“ – „Hat nicht erst kürzlich die ganz absurden Papischen Gesetze, die ei-
nen dazu zwingen, dass man früher Kinder hat als man nach den Julischen Gesetzen eine Ehe
eingehen muss, nach so achtunggebietendem Alter Severus, der konservativste aller Kaiser,
außer Kraft gesetzt?“

73 Noch nicht im Apologeticum, doch in ‚De idololatria‘ Kapitel 19, unter Berufung auf die Ent-
waffnung des Petrus und die Unmöglichkeit, im Lager der Soldaten und im Lager Christi zu -
gleich zu stehen; noch schärfer in ‚De corona militis‘ , Kapitel 11 (nach Adolf von HARNACK,
Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei  Jahrhunderten,  Leipzig,
1902, Seite 390, Anmerkung). Vgl. Mt. 26.52 u. Anm. 168.

74 APOLOGETICUM 25.14: „porro bella et victoriae captis et eversis plurimum urbibus constant.
id negotium sine deorum iniuria non est“ – „Kriege und Siege aber bestehen zumeist in der
Eroberung und Zerstörung von Städten. Ein solches Tun ist nicht möglich ohne Übergriffe ge-
gen die Götter“; hier wehrt sich Tertullian dagegen, dass die Götter das Reich groß gemacht
haben sollen. – Für BAINTON ist 37.5 (s. Anm. 59) eine pazifistische Stelle (vgl. Anm. 48, BAIN-
TON). Es muss aber doch ein Unterschied gesehen werden zwischen einem Kriegszug gegen
Barbaren (den Tertullian zwar noch nicht selbst befürwortet) und einer tätlichen Abwehr der
Verfolgung (die die Kirche nie befürwortet hat).



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 15

tungslos das Reich in einer Stunde, in der Einheit geboten wäre, im Stich lässt77: Er
lehnt die große Verweigerung, die totale Abstinenz der Christen vom Staat ab78.

Doch für den römischen Staat ist schon die Ungewissheit über die Haltung der Chris-
ten, genährt durch einen Weltfluchtverdacht79, den teilweisen Konsumverzicht der
Christen80 und die Weigerung der Christen, sich in Rom kulturell zu integrieren81, ein
hinreichendes Argument, sie unter die Umstürzler oder politisch Verantwortungslo-
sen einzureihen82. Tertullians Beteuerung, die kulturelle Verweigerung gründe sich

75 Jaques MOREAU, Die Christenverfolgung im Römischen Reich, Berlin, 1961, Seite 71: „Zwei-
fellos wäre ein Kompromiss zwischen Kirche und Staat möglich gewesen, vielleicht hätten ihn
die  Behörden  und  viele  Christen  sogar  gewünscht.  Aber  die  unversöhnliche  Haltung  der
schwärmerischen Sekten, vor allem der Montanisten, die Nordafrika beunruhigten, hätten je-
den Versuch in dieser Richtung sofort zunichte gemacht. Ausgerechnet in einer Zeit, in der
der Bestand des an allen seinen Grenzen bedrohten Reiches von der Einigkeit und Zusam-
menarbeit aller seiner Bewohner abhing (siehe die „Einführung in die zeitgeschichtliche Situa-
tion“ dieser Arbeit), wurden von christlicher Seite aus die radikalsten Parolen ausgegeben,
Parolen, die zur Verweigerung des Militärdienstes aufriefen und die mit den Gesetzen Spott
trieben, mit Hilfe derer die Kaiser versuchten, die Fruchtbarkeit der Ehen zu fördern und zu
heben“. Vgl. Anm. 48, DANIELOU.

76 Vgl. Anm. 42 und 74. – In gewisser Hinsicht scheint Origenes einen Schritt weiter zu gehen,
vgl. Anm. 167.

77 Vgl. Anm. 75.
78 APOLOGETICUM 37.6: „Potuimus et inermes nec rebelles, sed tantummodo discordes, solius

divortii invidia adversus vos dimicasse“ – „Möglich gewesen wäre es uns auch, ohne Waffen
und ohne Aufstand, sondern durch bloße Trennung, allein durch inwillkommenes Auseinan-
dergehen gegen euch zu kämpfen.“; 37.8: „nunc enim pauciores hostes habetis prae multitu-
dine Christianorum paene omnium civi(tat)um paene omnes cives Christianos habendo“ –
„Jetzt nämlich habt ihr dank der großen Menge der Christen weniger Feinde, da ihr in fast al-
len Städten fast alle Bürger zu Christen habt.“

79 APOLOGETICUM 41.5: „nihil nostra refert in hoc aevo nisi de eo quam celeriter excedere“ –
„wir haben in diesem irdischen Leben keinen anderen Wunsch als es so schnell wie möglich
wieder zu verlassen“.

80 APOLOGETICUM 42.2: „nullum fructum operum eius (sc. dei) repudiamus,  plane tempera-
mus, ne(c) ultra modum aut perperam utamur“ – „den Gebrauch keiner seiner [Gottes] Ga-
ben lehnen wir ab, üben allerdings Mäßigung, um uns ihrer nicht über Gebühr oder in ver-
kehrter Weise zu bedienen.“

81 APOLOGETICUM 35.1: „Propterea igitur publici hostes Christiani, quia imperatoribus neque
vanos neque mentientes neque temerarios honores dicant, quia verae religionis homines eti-
am solemnia eorum conscientia  potius  quam lascivia  celebrant“  – „Deshalb  also sind  die
Christen Feinde des Staates, weil sie den Kaisern keine sinnlosen, lügenhaften und frivolen
Ehrungen darbringen, weil sie, als wahrhaft religiöse Menschen, auch deren Festtage lieber in
ihrem Herzen als durch zügellose Ausschweifung feiern“ und 42.4: „Sed si caerimonias tuas
non frequento, attamen et illa die homo sum“ – „Wenn ich deine religiösen Feste nicht besu-



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 16

auf den Verzicht auf Maßlosigkeit und Unzucht83, die Feindschaft der Christen gelte
den  Irrtümern  der  Menschen,  nicht  dem  Menschengeschlecht84,  zum  Ethos  des
Christseins gehöre es, niemandem übel zu wollen, schon gar nicht dem Kaiser85, wei-
terhin: den Feind zu lieben86 und auf eine Nacht der Rache zu verzichten87, erreicht
wenig, wo es dem Staat auf eine aktive Unterstützung seiner Politik ankommt88.

Hier ist auf einen Widerspruch in Tertullians Denken hinzuweisen, der in einer Span-
nung zwischen ordnungstheologischer Loyalität und politischer Indifferenz besteht:
Einerseits geht Tertullian von dem Schutz aus, den die pax Romana auch den Chris-

che, lebe ich doch auch an jenem Tage als ein Mensch.“
82 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-

derte,  in:  Das  frühe  Christentum  im  römischen  Staat,  herausgegeben  von  Richard  Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 281: „Eine programmatische Ablehnung der Beteiligung am öffentli -
chen und politischen Leben aber, eine prinzipielle Absetzung vom römischen Volk als neues
Volk (tertium genus) (sc. musste) im Bewusstsein des Römers notwendig zu dem ernsten Vor-
wurf eines Vergehens gegen Staat und Gemeinschaft werden“.

83 S. Anm. 81 und APOLOGETICUM, Kapitel 35.
84 APOLOGETICUM 37.8: „sed hostes maluistis vocare generis humani potius quam erroris hu-

mani” – „Und doch habt ihr es vorgezogen, sie Feinde des Menschengeschlechts statt lieber
Feinde des menschlichen Irrtums zu nennen.“ und 37.10: “(sc. nos) hostes iudicare maluistis,
qui(a) sumus plane, non generis humani tamen, sed potius erroris“ – „ihr habt [uns] lieber zu
Feinden erklären wollen, die wir allerdings auch sind – nicht des Menschengeschlechts frei -
lich, sondern vielmehr seines Irrtums.“

85 APOLOGETICUM 36.4: „male enim velle, male facere, male dicere, male cogitare de quoquam
ex aequo vetamur. quodcumque non licet in imperatorem, id nec in neminem, eo forsitan
magis nec in ipsum, qui per deum tantus est“ – „Denn irgend jemandem übel zu wollen, übel
zu tun, oder von irgend jemandem übel zu reden, übel zu denken ist uns gleichermaßen ver-
boten. Alles, was gegen den Kaiser nicht erlaubt ist, das ist es auch gegen keinen anderen;
was gegen niemanden, ist es um so weniger wohl gegen den, der durch Gott so groß ist.“

86 APOLOGETICUM 37.1: „Si inimicos, ut supra diximus, iubemur diligere, quem habemus odis-
se?“ – „Wenn uns, wie ich vorhin sagte, befohlen ist, unsere Feinde zu lieben, wen sollten wir
dann hassen?“ – Gerade die Anerkennung einer Feindschaft würde allerdings ja nicht auf-
grund der Liebe nun eine Zustimmung zu den „errores“ (= Irrtümern, s. Anm. 84) bedeuten,
sondern den Kampf gegen sie, vgl. Kapitel V. dieser Arbeit; der Gegensatz Rom – Kirche bliebe
also zunächst bestehen.

87 APOLOGETICUM 37.3:  „una nox  pauculis  faculis  largiter  ultionis  posset  operari,  si  malum
malo dispungi penes nos liceret“ – „eine einzige Nacht mit ein paar winzigen Fackeln könnte
ein Übermaß an Rache stiften, wenn Böses mit Bösem zu vergelten bei uns erlaubt wäre“.

88 Jaques MOREAU, Die Christenverfolgung im Römischen Reich, Berlin, 1961, Seite 72: „Tertulli-
an hatte gut reden, wenn er behauptete, dass die Christen ebenso wie die Heiden an der Be -
wahrung eines Regimes interessiert seien, das sie gegen die Barbaren schütze; man kann ihm
seine eigenen Worte entgegenhalten: ‚Der Christ ist ein Fremdling in dieser Welt‘ (‚De coro-
na‘, Kap. 13)“. Später tritt er ja auch radikaler auf: „Im Jahre 209 oder 210 weist Tertullian die



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 17

ten gewährt89, macht sich aber keine Gedanken über die Aufrechterhaltung dieses
Schutzes90; andererseits führt ihn die Kritik an Militär und ruhmheischender Politik
aber auch nicht zu einer Grundsatzkritik am Konzept der pax Romana91. Tertullian
unterscheidet nicht zwischen ruhm- und ehrgeizigen Politikern und solchen, die das
Schicksal des Staates, an die Gerechtigkeit gebunden, zu verantworten bereit sind.
Er will die Gottesreichsarbeit nicht politisch verstehen92.

Zwar ist Tertullians Auffassung nicht in allem auch der gesamten Christengemeinde
zu eigen93; unter Abstrich aller rigoristisch-montanistischen Züge verschiebt sich die-
se politische Haltung aber lediglich in der Richtung einer noch kritikloseren Loyalität,
einer konsequenteren Ordnungstheologie94. Hier zeichnet sich schon die Schizophre-
nie einer Situation [Ausdrucksfehler!] ab, in der Bischöfe zugleich das Schwert ver-
weigern und Heere in die Schlacht führen; eine Schizophrenie, die bis heute zwi-
schen Militärseelsorge und Kriegsdienstverweigerung eine Rolle spielt [Vorsicht!]. Es
zeigt sich [Methode], wie unvorbereitet die Kirche unter Konstantin vor der Aufgabe
gestanden hat, nun plötzlich politische Verantwortung zu übernehmen.

Toga zurück, um das Pallium anzulegen; damit fordert er Rom heraus; er will die kaiserliche
Propaganda lächerlich machen und dem offiziellen Römertum ein Manifest entgegenschleu-
dern. Diese übertrieben heftige Weigerung, sich enger an den Staat anzuschließen, musste,
auch wenn die Mehrheit der Christen nichts mit ihr zu tun hatte, das Misstrauen der Behör-
den und all derer erwecken, denen an der Erhaltung des Reiches lag“.

89 Vgl. Anm. 46.
90 Das war gerade die Kritik des Celsus gewesen, vgl. Anm. 7 und 167.
91 Vgl. Anm. 56.
92 Vgl. Anm. 71 und 42 und 165. – Nach Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebräisch-christliche

Provokation,  in:  Weltfrieden und Revolution,  herausgegeben von Hans-Eckehard  Bahr,  Fi-
scher-Bücherei,  Frankfurt,  1970,  ist  der politisch-soziale  Aspekt  des  Schalom-Ansatzes  der
Propheten (vgl. Anm. 24) sowie des „Friedenseinsatzes Jesu“, der „nicht nur der kontemplati -
ven Friedenssehnsucht, sondern auch dem militanten Friedenswillen“ wehrte (Seite 154f.),
„in dem Maße“ verloren gegangen, „in dem sich die Kirche in der Welt des Imperium Roma-
num einrichtete“ (Seite 158). Doch schon der nicht im Imperium integrierte Tertullian folgt
dem Ordnungsdenken mehr als dem Schalom, Ordnungsdenken durchdringt sogar sein „apo-
kalyptisches Christentum“ (vgl. Anm. 48, DANIELOU). Als ungeschützte und hier unbelegte
Anmerkung möchte ich hinzufügen, dass von Prof. H. H. SCHMIDs Forschungen her ohnehin
der  Exodusgedanke des  AT erst  auf  dem Hintergrund eines  ursprünglichen weisheitlichen
Ordnungsansatzes entstanden zu sein scheint; von daher mag eine Neubestimmung des Ver-
hältnisses von dynamischer und statischer politischer Theologie notwendig werden.

93 Vgl. Anm. 48.
94 Im Sinne etwa DANIELOUs, s. Anm. 48.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 18

IV. Die Christen und revolutionäre Kritik
Der Staat vermutet politische Feindschaft, wo eine weitgehend apolitische Haltung
steht; die politischen Feinde Roms haben ebensowenig die Sympathie der Christen.
Die Christen kennen keine politische Utopie des Gottesreiches, die die Änderung der
politischen Herrschaftsverhältnisse im Sinne hätte [Unhistorisch geurteilt!]95.   Die
Absage an die Möglichkeit, Gott könne sein Reich durch Menschen auf der Erde ver-
wirklichen96, bestätigt viel mehr die ordnungstheologische Grundhaltung97. Kritik übt
Tertullian in vieler Hinsicht, die das System des Kaiserstaates in Frage zu stellen ver-
mag98, doch sie ist entweder als lediglich apologetisches Argument für die Verwor-
fenheit der Römer überhaupt99 oder im Horizont der grundsätzlichen Loyalität zu se-
hen. Auf der anderen Seite lässt die Kritik an den „factiones“ [= „Rotten“, „Parteien“,
Becker übersetzt mit „Organisation“] die Beteiligung der Christen an einem Umsturz
als unmöglich erscheinen100, denn factiones sind nur auf Macht, Ruhm und Ehre aus
und scheuen vor Gewalt nicht zurück101, Gewalt gegen die gottgewollte staatliche

95 Schon deshalb nicht, weil mit dem Ende Roms der Antichrist erwartet wird, s. Anm. 52.
96 APOLOGETICUM 11.4: „indignum est, ut alicuius opera indigeret” – „es ist unwürdig, dass er

[Gott] irgend jemandes Hilfe bedurft hätte“ und 11.5: „sed nec operae locum video. totum
enim hoc mundi corpus… semel utique in ista constructione dispositum et instructum et ordi-
natum cum omni(s) rationis gubernaculo inventum est. imperfectum non potuit esse quod
perfecit omnia“ – „Doch sehe ich für solche Hilfe auch keinen Raum. Denn dieser ganze Wel-
tenkörper… ist doch auf jeden Fall von vornherein in diesem seinem Gefüge als wohlgeglie-
dert, gestaltet und geordnet und vom Steuer der Universalvernunft gelenkt erfunden wor-
den. Unvollendet konnte nicht sein, was alles zur Vollendung geführt hat.“

97 Alexander BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 18: „Revoluti-
onäre Gesinnung liegt ihm denkbar fern“.

98 Z. B. APOLOGETICUM 6.3: „video enim et centenarias cenas a centenis iam sestertiis dicenda,
et in lances – parum est, si senatorum et non libertinorum vel adhuc flagra rumpentium – ar-
gentyria metalla producta. video et theatra nec singula satis esse nec nuda“ – „Ich sehe ja
doch,  wie die Hundertermahle  jetzt  nach ihren schon hunderttausend – Sesterzen so be-
nannt werden müssen und wie zu Schüsseln [es wäre noch zu wenig, wenn zu solchen von
Senatoren, nicht auch von Freigelassenen oder gar denen, auf deren Rücken man noch heute
Peitschen zerschlägt] ganze Silberbergwerke verarbeitet sind. Ich sehe auch, wie bei Theatern
weder ein einziges noch ein schmuckloses genügt“ oder APOLOGETICUM 25.13: „Nondum
enim tunc ingenia Graecorum atque Tuscorum fingendis simulacris urbem inundaverant“ –
„Noch hatten ja damals nicht die einfallsreichen Köpfe von Griechen und Etruskern die Stadt
Rom mit der Fabrikation von Götterbildern überschwemmt“; vgl. Anm. 74.

99 APOLOGETICUM, Einführung, Seite 28: „Tertullian… kommt außerdem einer tiefen Verkehrt-
heit im ganzen heidnischen Verhalten auf die Spur“, es kann „auch weiterhin das ganze heid-
nische Treiben zum Thema werden“.

100 Vgl. Anm. 59, 85, 86 und 87.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 19

Notordnung102. Tertullian streitet ab, dass das Christentum unter die Unruhe erzeu-
genden Parteien zu rechnen sei; die Römer selbst aber seien verwerflicherweise für
Spaltungen und Unruhe verantwortlich103. Es fehlen ihm sämtliche Voraussetzungen,
Unruhe als Möglichkeit zur Veränderung eines gottfeindlichen Zustandes zu sehen
[Hier wird eine andere Staatsform als die antike mit all ihren Möglichkeiten voraus-
gesetzt],  da dieser Zustand ja von Gott als Notordnung legitimiert ist104 und Gott
selbst zur Überwindung dieses Zustandes schreiten wird, indem er ihn in der Ewig-
keit des Gerichts völlig aufhebt105.

101 APOLOGETICUM 40.1: „At e contrario illis nomen factionis accommodandum est, qui in odi-
um bonorum et proborum conspirant“ – „Nein, umgekehrt muss man den Namen ‚Organisa-
tion‘ denen beilegen, die es gemeinsam auf den Hass gegen Gute und Anständige anlegen“
und APOLOGETICUM 35.9: „unde Cassii et Nigri et Albini? unde qui inter duas laurus obsident
Caesarem?… unde qui armati palatium irrumpunt… ? de Romanis, nisi fallor, id est de non
Christianis“ – „Woher kommen denn die Cassius, Niger und Albinus? Woher, die zwischen
den beiden Lorbeerbäumen auf den Kaiser eindringen? … Woher, die bewaffnet in den Palast
einbrechen… Doch wohl von den Römern, das heißt: von den Nichtchristen.“ S. Anm. 66.

102 Vgl. Anm. 30.
103 APOLOGETICUM 38.1: „Proinde nec paulo lenius inter illicitas factiones sectam istam deputari

oportebat, a qua nihil tale committitur, quale de illicitas factionibus timeri solet“ – „Woher
kommen denn die Cassius, Niger und Albinus? Woher, die zwischen den beiden Lorbeerbäu-
men auf den Kaiser eindringen? … Woher, die bewaffnet in den Palast einbrechen… Doch
wohl von den Römern, das heißt: von den Nichtchristen.“ Tertullian stimmt hier dem Gesetz
zu, das „factiones“ deshalb verbietet, APOLOGETICUM 38,2: „ne civitas in partes scinderetur,
quae res facile comitia concilia curias contiones, spectacula etiam aemulis studiorum compul -
sationibus inquietaret“ – „Denn soviel ich weiß, hat das Verbot der Organisationen seinen
Grund in der Sorge um die allgemeine Ordnung, damit die Bürgerschaft sich nicht in Parteien
spaltet, was leicht in die Versammlungen und Sitzungen des Volkes und des Senats, auch in
die Schauspiele, durch den Zusammenprall feindlicher Interessen Unruhe tragen kann“, was
er mit einem Tadel der käuflichen Totschlägerei verbindet – ganz auf der Linie der Ordnungs-
theologie. Konfliktaustragung führt von vornherein zum Chaos.

104 Vgl. Anm. 30 und Kapitel V., zweiter Abschnitt.
105 APOLOGETICUM 48.12: „cum ergo finis et limes, medius qui interhiat, adfuerit, ut etiam ipsi-

us mundi species transferatur aeque temporalis, quae illi dispositioni aeternitati aulaei vice
oppansa est, tunc restituetur omne humanum genus ad expungendum, quod in isto aevo
boni  seu  mali  meruit,  et  exinde  pendendum  in  immensam  aeternitatis  perpetuitatem“  –
„Wenn also dieses Ende und die Kluft, die sich dazwischen auftut, da ist, so dass auch die Ge-
stalt unserer Welt sich verwandelt, die gleichermaßen irdisch begrenzt und jener Ordnung
der Ewigkeit wie ein Vorhang vorgespannt ist, dann wird das ganze Menschengeschlecht neu
erschaffen werden zur Abrechnung darüber, was es in dieser Welt Gutes oder Böses verübt
hat, und dafür wird es dann einzustehen haben die ganze unermessliche Dauer der Ewigkeit.“
Vor allem aber APOLOGETICUM 41.3:  „qui  enim semel aeternum iudicium destinavit  post
speculi finem, non praecipitat discretionem, quae est condicio iudidii, ante saeculi finem“ –



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 20

Wenn Tertullian von Aufrührern spricht, hat er im übrigen nie eine aus dem Volk
oder  gar  von  den  Sklaven  sich  erhebende,  für  Freiheit  oder  Menschenrechte106

kämpfende Gruppe im Auge, sondern eher Putschisten, machtgierige Politiker. Das
ohnmächtig-aufmüpfige römische Volk107 dient ihm lediglich zur Demonstration der
demgegenüber hervorragenden christlichen Loyalität; rebellische Aufstände von für
Tertullian  zu  Recht  verurteilten  Sträflingen  sind  ihm  Bild  für  den  ohnmächtigen
Kampf der Dämonen108. Er spricht auch vom blinden Pöbel, dessen sich Demagogen
durch Manipulation für ihre Zwecke bedienen109. Spartakus dürfte Tertullian allen-
falls als böswilligen Sklaven haben einordnen können110.

Tertullian ist auch nicht in der Lage, sich etwa mit der republikanischen Tradition
Roms zu identifizieren und sie neu zu beleben: einmal tragen ihre Anhänger Unruhe
in den Staat, zum andern ist die Monarchie, so wie sie ist, gültiger Garant der göttli -
chen Notordnung111. So ist die Kirche auf dem Wege zur papalistischen Theokratie
oder bleibt mehr oder weniger passive Säule des Staates [Vorsicht! Sie urteilen von
„hinter her“!]112.

„Nachdem er [Gott] nämlich einmal das ewige Gericht festgesetzt hat für die Zeit nach der
Welt Ende, vollzieht er die Scheidung, die die Voraussetzung des Gerichts ist, nicht überstürzt
vor der Welt Ende.“

106 Vgl. Jürgen MOLTMANN, Wer vertritt die Zukunft des Menschen?, in: Evangelische Kommen-
tare, Stuttgart, Juli 1972, Seite 399: „Die Menschenrechte kamen in unserem Kulturkreis erst
im 16. Jahrhundert als politisches Kampf- und rechtliches Sicherungsmittel des einzelnen ge-
gen die Staatsgewalt auf. Ihre Entwicklung ist noch nicht abgeschlossen“.

107 APOLOGETICUM 35.6: „ipsos Quirites, ipsam vernaculam septem collium plebem convenio,
an alicui Caesari suo parcat illa lingua Romana“ – „Die römischen Bürger selbst, das auf den
sieben Hügeln der Stadt lebende Volk frage ich, ob die scharfe römische Zunge auch nur ei-
nen der Kaiser verschont“.

108 APOLOGETICUM 27.7: „itaque, cum vice rebellantium ergastulorum sive carcerum vel metal-
lorum vel hoc genus poenalis servitutis erumpunt adversos nos…“ – „Wenn sie daher wie auf-
ständische Insassen von Arbeitshäusern oder Gefängnissen oder Bergwerken oder sonst zu
Zwangsarbeit Verurteilte wider uns losstürmen…“. Vgl. Anm. 41 zum Zusammenhang. 

109 APOLOGETICUM 49.4: „De qua iniquitate saevitiaeque non modo caecum hoc vulgus exsultat
et insultat, sed et quidam vestrum, quibus favor vulgi de iniquitate captatur, gloriantur“ –
„Über diese Ungerechtigkeit und Brutalität jubelt und jauchzt nicht nur der blinde Pöbel hier
ringsum, sondern auch manche von euch,  die sich durch Ungerechtigkeit  beim Pöbel  ein-
schmeicheln wollen, rühmen sich ihrer“.

110 Vgl. Anm. 41.
111 Vgl. Anm. 32 und 103.
112 Vgl. Kapitel II. bzw. Kapitel I. und Kapitel III.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 21

V. Die Christen als Korrektiv des Staates
Doch das Modell der Papstherrschaft weist erst von fern in die Zukunft [Eben!], ge-
rade weil für Tertullian Christentum und politische Macht so weit auseinanderlie-
gen113. Uneingeschränkt Säule des Staates ist die Kirche zu Tertullians Zeit schon des-
halb nicht,  weil  sie  den Hoheitsanspruch des Kaisers  über den religiösen Bereich
nicht anerkennen kann114.

Hier ist nun der eigentliche Grund dafür zu nennen, dass Tertullian ordnungstheolo-
gisch  bzw.  politisch  indifferent  denkt:  letztlich  hält  weder  eine politische Utopie
noch auch der Staat wie er ist das Glück der Menschen bereit, wenn sie nicht in der
Gemeinschaft mit Gott und ihren Brüdern in Christo Hoffnung, Kraft und Leben ha-
ben115.  Hier im Glauben ist ‚die‘ erlösende Wirklichkeit116 gegeben, für die es sich
selbst zu sterben lohnt: die Christen siegen, indem sie sterben117.

113 Jedenfalls nach dem Apologeticum, indem der Einwand HARNACKs nicht berücksichtigt wird,
vgl. Anm. 60.

114 Vgl. Anm. 69 und 126. Vgl. Hugo RAHNER, Kirche und Staat im frühen Christentum, München,
1961, Seite 22: „Die wesenhaft christliche Staatsauffassung, wie sie aus den Zeugnissen der
jungen Kirche von Tiberius bis Konstantin zu belegen ist,  kann nur richtig erfasst  werden,
wenn wir die schwingende Mitte zwischen Nein und Ja der Kirche zum Staat, in den sie hin-
eingestellt ist, festhalten. Die Kirche hat niemals ein glattes, nur mystisch jenseitiges Nein der
Ablehnung des Staates ausgesprochen, aber ebenso auch nie das Ja einer haltlosen Anerken-
nung oder auch nur eines gleichgültig unpolitischen Gehenlassens“. Gemessen an den Ergeb-
nissen der bisherigen Kapitel ist Rahner zu optimistisch; im letzten Kapitel bleibt zu untersu-
chen, inwieweit es Ansätze gibt, die seine Behauptung bewahrheiten. 

115 APOLOGETICUM 39.9: „at quanto dignius fratres et dicuntur et habentur, qui unum patrem
deum agnoverint, qui unum spiritum biberint sanctitatis, qui de uno utero ignorantiae eius-
dem ad unam lucem expaverint veritatis!“ – „Denn mit wieviel mehr Recht heißen und sind
uns Brüder diejenigen, die Gott als ihren einen Vater erkannt, die den einen Geist der Heilig-
keit eingesogen haben, die aus dem einen Leib derselben Unwissenheit zu dem einen Licht
der Wahrheit emporgeschreckt sind!“

116 Von CAMPENHAUSEN, a. a. O., Seite 26: „Religion – das ist für Tertullian das Leben in der
Wirklichkeit“.

117 APOLOGETICUM 37.3: „sed absit, ut aut igni humano vindicetur divina secta aut doleat pati,
in quo probatur“ – „Doch fern sei es, dass die Gemeinschaft Gottes mit dem Feuer des Men-
schen sich räche oder dass sie traurig ist, wenn sie erduldet, worin sie sich bewähren darf!“;
50.2: „proelium est nobis, quod provocamur ad tribunalia, ut illic sub discrimine capitis pro
veritate certemus. victoria est autem, pro quo certaveris, obtinere. ea victoria habet et glori -
am placendi deo et praedam vivendi in aeternum“ – „Kampf bedeutet es für uns, dass wir vor
euren Richterstuhl gezogen werden, um dort unter Lebensgefahr für die Wahrheit zu strei-
ten. Sieg aber heißt, dass man durchsetzt, wofür man streitet. Ein Sieg hier bringt den Ruhm,
Gott wohlgefällig zu sein, und zugleich als Beute das ewige Leben“; 50.3: „sed obducimur.
certe, cum obtinuimus. ergo vicimus, cum occidimur; denique evadimus, cum obducimur“ –



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 22

Doch auch politisch kann es von daher einen bisher in der Antike nie gekannten
Raum geben, als Salz der Erde zu wirken. Von der Gottesreichs- und Gerechtigkeits-
vorstellung Tertullians aus lassen sich Linien zu konstruktiver Kritik am Staat und so-
gar zur Tertullian eigentlich fernliegenden fruchtbaren Unruhestiftung118 verfolgen:
Christen als Korrektiv, Ferment, Öl oder Sand im Getriebe des Staates119.

Zunächst enthält die Rückbindung der staatlichen Herrschaft an Gott120 auch Kritik
an  ihrer  Ausübung.  Gott  kann  die  Herrschaftsvollmacht  jederzeit  wieder  entzie-
hen121. Die Kapitel vier bis sechs des Apologeticum sind eine einzige Kritik an römi-
schen Gesetzen, die sittlichen Verfall und Intoleranz des Staates als Ursache bzw. zur
Folge haben. Wenn Rom nicht mehr „civilis“ ist und den Christen etwa keinen ge-
rechten Prozess mehr zukommen lässt, dann „vim profitemini et iniquam ex arce do-
minationem, si ideo negatis licere, quia vultis, non quia debuit non licere“122.  Der
Staat ist nur als Rechtsstaat legitim; das Recht in seiner Relativität hat immer Ab-
glanz der ewigen göttlichen Gerechtigkeit zu sein und erhält nur daher seine Berech-
tigung123. Sobald der Staat das eigene „Grundgesetz“ nicht mehr befolgt, also nicht

„Aber wir unterliegen doch? Gewiss – wenn wir unsere Sache durchgesetzt haben. Also sind
wir Sieger, wenn wir umgebracht werden; kurz: wir entriffen, wenn wir unterliegen“; 50.15:
„quis non… pati exoptat, ut totam dei gratiam redimat…?“ – „Wer wird nicht… zu leiden wün-
schen, um die volle Gnade Gottes zu erkaufen…?“ Vgl. auch Anm. 79.

118 Vgl. Anm. 103.
119 Vgl.  Hans  Freiherr  von  CAMPENHAUSEN,  Lateinische  Kirchenväter,  zweite  durchgesehene

Auflage, Stuttgart, 1960, Seite 19: „Wir stehen hier bei den Anfängen eines neuen Staats- und
Gehorsamsbegriffs,  den es vor dem Einbruch des Christentums in der Welt nicht gegeben
hatte und der in eine ferne, fürs erste noch ganz unerreichbar scheinende Zukunft voraus -
weist. Die Herrscher und das staatliche Wesen überhaupt verlieren ihre unmittelbare religiö-
se Gewalt. Dafür bildet sich ein neuer Begriff des konkreten, innerweltlichen Gehorsams, der
als solcher im Namen des wahren Gottes in neuer Weise verpflichtend und unausweichlich
wird… Das bisherige, bei allem praktischen Liberalismus grundsätzlich sakrale, direkt religiöse
Verständnis des Staates wird im Lichte des neuen, radikalen Glaubens und Glaubensgehor-
sams entdämonisiert und erscheint jetzt als eine einzige Unwahrhaftigheit und Heuchelei“.

120 Vgl. Anm. 20 und 21.
121 Vgl. die Voraussetzung des Obrigkeitsgehorsams in Röm. 13.3a: „oi gàr árchontes ouk eisín

phóbos tôo agathôo érgoo allà tôo kakôo“; (Lutherbibel): „Denn vor denen, die Gewalt ha-
ben, muss man sich nicht fürchten wegen guter, sondern wegen böser Werke.“ APOLOGETI-
CUM 26.1 spricht Tertullian von „vices dominationum ipsis temporibus in saeculo“ – „Wech-
sel der Gebieter für die einzelnen Zeiten in der Welt“.

122 APOLOGETICUM 4.4:  „bekennt  ihr  euch zur  Gewalt  und zu  einer  ungerechten Zwingherr-
schaft, falls ihr die Erlaubnis [dass die Christen da sind] deshalb versagt, weil ihr es so wollt,
nicht deshalb, weil es nicht erlaubt sein darf.“ – Vgl. Kapitel I. dieser Arbeit.

123 APOLOGETICUM 4.10:  „leges… neque annorum numerus neque conditorum dignitas  com-
mendat,  sed aequitas sola,  et  ideo,  cum iniquae recognoscuntur,  merito damnantur,  licet
damnent“ – „Gesetze empfiehlt weder die Zahl ihrer Jahre noch das Ansehen ihrer Schöpfer,



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 23

mehr der Bewahrer der göttlichen Ordnung ist, wird die Kritik der Christen laut: un-
gerechte Gesetze brauchen nicht befolgt zu werden124, die ungerechte Prozessfüh-
rung gegen die Christen erfährt schärfste Kritik125.

Überhaupt bestreitet Tertullian die absolute Verfügungsgewalt des Kaisers über die
Staatsbürger126 und zwar nicht nur, um sich verantwortungslos notwendigen Aufga-
ben zu entziehen127. Der positiv zu wertende Ansatz, der dann allerdings mit zur poli-
tischen Indifferenz führt128, besteht aber in einer anderen Bewertung der Notwen-
digkeit bestimmter Aufgaben: von entscheidender Bedeutung ist die Verwerfung des

sondern alleinihre Gerechtigkeit,  und deshalb werden sie, wenn sie als ungerecht erkannt
sind, mit Recht verurteilt, mögen sie auch selbst verurteilen.“ Vgl. APOLOGETICUM 4.13: „nul-
la lex sibi soli conscientiam iustitiae suae debet, sed eis, a quibus obsequium expectat. Cete-
rum suspecta lex est, quae probari se non vult, improba autem, si non probata dominetur“-  
„Kein Gesetz ist allein sich selber das Bewusstsein seiner Gerechtigkeit schuldig, sondern de-
nen, von denen es Gehorsam erwartet. Verdächtig aber ist ein Gesetz, das sich nicht verant-
worten lassen will, unverantwortlich jedoch ist es, wenn es ohne Verantwortung Herrschaft
ausübt.“

124 Alexander BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 20: „Da das
göttliche dem weltlichen Gesetz grundsätzlich vorgeht, dürfen insbesondere diejenigen staat-
lichen Normen, die ihre Geltung nicht kraft der ihnen innewohnenden Gerechtigkeit haben,
sondern  die  allein  durch  äußere  Macht  erzwungen  werden,  auf  Gottes  Befehl  nach  den
Grundsätzen des christlichen wie des natürlichen Rechtes ungestraft übertreten werden: le-
gis iniustae honor nullus“ („einem ungerechten Gesetz gebührt keine Ehre“).

125 Alexander BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 52 f.: „Zum
erstenmal in der christlichen Apologetik behauptet Tertullian in schärfster juristischer Formu-
lierung, dass das Verfahren der Christenprozesse allen Grundsätzen eines Rechtsstaates und
insbesondere denen des römischen Kriminalprozesses sowohl wie auch denen des materiel-
len Rechts widerspreche“. Nach Hans Freiherr von CAMPENHAUSEN, Lateinische Kirchenvä-
ter, zweite durchgesehene Auflage, Stuttgart, 1960, Seite 19, ist „der entscheidende Gedan-
ke, mit dem Tertullian das staatliche Verfahren aus den Angeln hebt, … nicht juristischen,
sondern theologischen Ursprungs. Es ist die Überzeugung von der Nichtigkeit der Vielgötterei
und von der Wirklichkeit des einen, offenbarten Gottes“.

126 APOLOGETICUM 34.1: „dicam plane imperatorem dominum (vgl. Anm. 9 und 32), sed more
communi, sed quando non cogor, ut dominum dei vice dicam. ceterum liber sum illi; dominus
meus unus est, deus omnipotens, aeter nus, idem qui et ipsius“ – „Ich könnte allerdings den
Kaiser ‚Herr‘ nennen, aber nur im allgemein üblichen Sinne, nur wenn ich nicht gezwungen
werde, ihn ‚Herr‘ an Gottes Statt zu nennen. Im übrigen bin ich vor ihm frei; denn nur einen
Herrn habe ich, den allmächtigen, ewigen Gott – denselben, der auch sein Herr ist“ und 36.3:
„neque enim haec opera bonae mentis solis imperatoribus debentur a nobis“ – „Denn diese
Werke guter Gesinnung sind wir nicht allein den Kaisern schuldig“ und vgl. Anm. 69.

127 Vgl. Anm. 88.
128 Vgl. Kapitel III. dieser Arbeit.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 24

Opfers für die Götter oder für den Kaiser129. Es geht Tertullian im Ansatz um eine Art
kritischer Loyalität, die jeweils den Kaiser in seiner Rolle und nur in seiner Rolle an-
erkennt und unterstützt130, ganz im Sinne des „toínyn apódote tà kaísaros kaísari kaì
tà toû theoû tôo theoû“131. In diesem Rahmen spielt die Freiheit der Religionsaus-
übung eine besondere Rolle132.

Der Christ stellt einfach dadurch, dass er nach anderen Maßstäben lebt als die Rö-
mer, die Grundfesten des Staates in Frage. Er lebt zwar in der Welt, aber nicht letzt-
lich von den Quellen, die diese Welt bietet133. So nimmt er einerseits Leiden als auf-
erlegte Last gerne an134, ist aber andererseits nicht grundsätzlich weltflüchtig, son-
dern in der Lage, seine Kräfte in der Welt einzusetzen135. Christen haben z. B. Anteil
an allen nützlichen Gütern136, aber nicht am übermäßigen Luxus137; der Lebensmaß-

129 APOLOGETICUM 25.2 ff. widerlegt Tertullian den Satz, „adeo deos esse, ut praeter ceteros
floreant qui illis (sc. deis) officium praeter ceteros faciunt“ – „das eben sei Beweis für die Exis -
tenz der Götter,  dass mehr als alle anderen mächtig sei, wer ihnen mehr als alle anderen
Dienste leiste“ und vgl. APOLOGETICUM 30.6: „mirer…. cur (quibus) praecordia potius z victi-
marium quam ipsorum sacrificantium examinantur“ – „ich wundere mich, warum das Innere
der Opfertiere geprüft wird und nicht lieber das der Opfernden selbst.“

130 Vgl. Anm. 69 und 126.
131 Lk. 20.25 (Lutherbibel): „So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist!“
132 Vgl. Anm. 126 und 119, hierzu Hermann DÖRRIES, Wort und Stunde, Göttingen, 1966, Seite

3f.: „Tertullian (sc. hat) den in seiner Schärfe und Allgemeinheit nachhaltigsten Ausdruck für
den christlichen Freiheitsanspruch gefunden… Gerade darin, dass sie (sc. die Angreifer) die
Religion ihrer Freiheit beraubten, bewiesen sie selbst ihre Religionslosigkeit… indem hier die
Religion von aufrichtiger persönlicher Überzeugung abhängig gemacht wird, ist ihre antike
Bindung an den Staat aufgegeben“.

133 Vgl. Joh.  18.36:  „hee basileía hee emèe ouk éstin ek toû kósmou toútou“ – (Lutherbibel:)
„Mein Reich ist nicht von dieser Welt.“

134 Vgl. Anm. 79 und 117.
135 Vgl. Anm. 40, 136, 142 und 143.
136 APOLOGETICUM 42.3: „quomodo infructuosi videmur negotiis vestris, cum quibus et de qui-

bus vivimus, non scio“ – „Inwiefern wir unnütz sein sollen für euren Handel, da wir doch mit
euch und von euch leben, verstehe ich nicht.“ Hierzu aber Hans Freiherr von CAMPENHAU-
SEN,  Lateinische  Kirchenväter,  zweite  durchgesehene  Auflage,  Stuttgart,  1960,  Seite  20:
„Theologisch sind solche Sätze interessant; aber in der konkreten politischen Situation zeigen
sie Tertullian – als Apologeten. In Wirklichkeit weiß er sehr wohl, dass die von ihm behaupte -
te Lebensgemeinschaft mit der heidnischen Gesellschaft keineswegs so einfach zu haben, ja
dass sie, strenggenommen, für den Christen eine Unmöglichkeit ist. Das heidnische Leben ist
nun einmal der Wirkbereich der Dämonen“. – Hier soll aber gerade der theologische Ansatz
im Mittelpunkt stehen, nach dem überhaupt die „Lebensgemeinschaft mit der heidnischen
Gesellschaft“ gesucht wird.

137 Vgl. Anm. 80



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 25

stab ist hier einerseits ein asketischer, andererseits aber auch ein humanitärer138. In
diesem Zusammenhang ist auch die gelegentliche Konsumkritik [Ausdrucksfehler!]
zu sehen139; nicht aus Illoyalität, sondern wegen ihres [?] Ekels vor Maßlosigkeit, Un-
zucht und Götzendienst verweigern Christen ihre Teilnahme an römischen Kultfeiern
und kulturellen Ereignissen140.

Auf der anderen Seite bekommen die Christen vom Gottesreich her die Kraft141, Zel-
len menschlicher Gemeinschaft zu bilden, die wesentliche Aufgaben der Gesellschaft
übernehmen:  Liebestätigkeit142 und  Armenmahle143;  die  Gütergemeinschaft  der
Christen bei gleichzeitiger Sittenstrenge144 mag als Modell einer systemüberwinden-
den145 Gruppenbildung gesehen werden. Die Christen verstehen sich in keiner Weise
als „factio“, als gewaltsame Zerstörer der Ordnung146, sondern geradezu als „curia“,
als Senat147, sie machen die eigentliche Aufgabe des Staates zu ihrer eigenen – im
Sinne eines Wohlfahrtsstaates – und fühlen sich insofern verantwortlich für politi-

138 APOLOGETICUM 42.8: „plus nostra misericordia insumit vicatim quam vestra religio templa-
tim“ – „unsere Barmherzigkeit gibt auf der Straße mehr Geld aus als eure Religion im Tempel.“

139 Vgl. Anm. 98.
140 Vgl. Anm. 81 und 136.
141 Vgl. Anm. 115.
142 Nach APOLOGETICUM 39.6 sorgen die Christen „egenis  alendis  humandisque et  pueris  ac

puellis re ac parentibus destitutis iamque domesticis semibus, item naufragis et si qui in me-
tallis et si qui in insulis vel in custodiis, dumtaxat ex causa dei sectae, alumni confessionis
suae fiunt“ – „für den Unterhalt und das Begräbnis Armer, für Knaben und Mädchen, die kein
Geld und keine Eltern mehr haben, und für alt gewordene Diener, ebenso für Schiffbrüchige
und für jene, die in Bergwerken oder die auf Inseln oder in Gefängnissen – vorausgesetzt, sie
sind dort wegen ihrer Zugehörigkeit zur Gemeinschaft Gottes – zu Pfleglingen ihres Bekennt -
nisses werden.“

143 APOLOGETICUM 39.16 über die Agapenmahle: „quantiscumque sumptibus constet,  lucrum
est pietatis  nomine facere sumptum, siquidem inopes quosque refrigerio isto iuvamus“ –
„Wie teuer der Aufwand sich auch stellen mag, ein Gewinn ist es, um der Frömmigkeit willen
Aufwendungen zu machen, da es jedesmal Arme sind, die wir mit dieser Erquickung stärken“.

144 APOLOGETICUM 39.11: „itaque qui animo animaque miscemur, nihil de rei communicatione
dubitamus. omnia indiscreta sunt apud nos praeter uxores“ – „Denn wir, die wir mit Leib und
Seele eins sind, haben keine Bedenken, einander an unserem Vermögen teilhaben zu lassen.
Alles ist bei uns allen gemeinsam – außer den Frauen.“

145 Die Christen sind hier zwar nicht Überwinder des staatlichen Systems an sich, sondern sogar
Festiger des Staatswesens, ganz im Sinne des Ordnungsdenkens, durch Überwindung seiner
inneren Fäulnis. An das Ordnungsdenken sind die in diesem Abschnitt gezeigten Lebensfor-
men aber nicht gebunden. – Vgl. Anm. 148.

146 Vgl. Anm. 101 und 103.
147 Vgl. Anm. 63.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 26

sche Aufgaben, als sie im „christlichen Ethos“ die einzige Macht sehen, die „den zer-
fallenden Staat wieder zu festigen vermöchte“148.

Schon die Gewaltsamkeit [?] des Gebetes149 allein, von unschuldigen Fürsprechern
gesprochen150, vermag Katastrophen einzudämmen, doch die öffentliche Wirksam-
keit der Christen erschöpft sich nicht im Gebet: Christen verweigern die Zahlung der
Tempelsteuer und bringen stattdessen mehr für die Armen auf151; an einer Stelle ist
sogar ein Boykott unsauberer Geschäftemacher angedeutet, nach dem Grundsatz:
Schadenden schaden ist gut152.

148 Alexander BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19: „Wie bei
den griechischen Apologeten findet  sich bei  Tertullian der Gedanke angedeutet,  dass  das
christliche Ethos allein den zerfallenden Staat wieder zu festigen vermöchte“. – Aber nach
Becker, APOLOGETICUM, Einführung, Seite 19 f.: „Das Bild, das Tertullian hier vom Christen-
tum entwirft  und von dem aus er über die sittliche Verkommenheit  der Heiden den Stab
bricht, ist ein Idealbild, hinter dem die Wirklichkeit seiner karthagischen Gemeinde weit zu-
rückbleibt. Seine ethischen Schriften haben letztlich nur das eine Ziel: sie wollen den Zustand
herbeiführen, den das Apologeticum als erreicht hinstellt“, ist auch dies nur ein in die Ferne
weisender Ausblick, vgl. Anm. 119 und auch 167.

149 APOLOGETICUM 39.2: „coimus in coetum et congregationem, ut ad deum quasi manu facta
precationibus ambiamus orantes. haec vis deo grata est“ – „Zusammen kommen wir zu ge-
meinsamem Beisammensein, um Gott gleichsam in geschlossenem Trupp im Gebet mit Bitten
zu bestürmen. Solch eine Gewaltsamkeit ist Gott willkommen.“

150 APOLOGETICUM 40.13: „et innocentia saeculi iniquitates temperavit et deprecatores dei esse
coeperunt“ – „die Unschuld in der Welt [seit der Erdkreis die Christen von Gott empfangen
hat] hat die Ungerechtigkeiten eingedämmt, und es hat angefangen, Fürbitter bei Gott zu ge-
ben.“ 

151 APOLOGETICUM 42.8: „non enim sufficimus et hominibus et deis vestris mendicantibus opem
ferre, nec putamus aliis quam petentibus impertiendum. denique porrigat manum Iuppiter et
accipiat,  cum  interim  plus  nostra  misericordia  insumit  vicatim  quam  vestra  religio
templatim.“ – „Nun ja, es geht über unsere Kraft, den Menschen und zugleich auch euren
bettelhaften Göttern hilfreich zu sein; auch glauben wir nicht, dass man anderen geben soll
als denen, die darum bitten. Also strecke Juppiter doch seine Hand aus, und er soll empfan-
gen, während einstweilen unsere Barmherzigkeit auf der Straße mehr Geld ausgibt als eure
Religion im Tempel.“

152 APOLOGETICUM 43.1: „Plane confitebor, quinam si forte, vere de sterilitate Christianorum
conqueri possint. primi erunt lenones perductores aquarioli, tum sicarii venerarii magi, item
haruspices harioli  mathematici. his infructuosus esse magnus est fructus“ – „Ich will aller-
dings zugeben, wer sich unter Umständen wirklich über die Unfruchtbarkeit der Christen be-
klagen könnte. Zuerst werden das sein die Kuppler, Zuhälter und Gelegenheitsmacher, dann
die Meuchelmörder, Giftmischer und Zauberer, ebenso auch die Wahrsager, Zukunftsdeuter
und Astrologen. Für diese unnütz zu sein, ist großer Nutzen.“ Parallelen zu unserem Wohl-
standskonsum oder zu Aktionen wie „Kritischer Konsum“ oder „Cabora-Bassa-Boykott“ erge-
ben sich unschwer.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 27

Gerade weil sich nach Tertullian der Christ bewusst ist, im Kampf für die Wahrheit
gegen den Staat – aber auch gegen das, was er Politik nennt – zu stehen153, gegen
den er  siegt  allerdings  nicht  in  der  Erhebung gegen ihn,  sondern im Leiden und
selbst im Tode154, gerade weil dieser Kampf aus der Liebe zu den Menschen und aus
dem Hass lediglich gegen die Irrtümer der Menschen lebt155, wird aber sowohl eine
gewaltsame Erhebung156 als auch eine gewaltfreie Entwicklung von Macht von unten
abgelehnt; letztere kam für Tertullian in den Blick als totale Verweigerung157, die die
römische Gesellschaft der Überzahl der loyalen Bürger158 und der christlichen sozia-
len Dienste, besonders der Dämonenaustreibungen159 berauben und der Wirtschaft
erheblichen Schaden zufügen würde160. Neben diesen politischen Erwägungen über
die Konsequenzen eines Aufruhrs ist natürlich die ordnungstheologische Denkvor-
aussetzung das größte Hindernis für ein weitergehendes politisches Engagement161.

So erhält auch die Feindesliebe162, das Niemandem-Böses-Tun163 im Erdulden des Lei-
dens als Bewährungsmöglichkeit der Gemeinde164 einen absoluten Wert; als politi-
sches Handeln – zur Schaffung einer Politik, einer Wirtschaft, eines Rechts mit weni-
ger Widersprüchen zur göttlichen Gerechtigkeit – kommt die liebende Haltung mit
der ultima ratio des eigenen Leidens nicht in den Blick165. Wie die Feindesliebe etwa
bei der Überwindung des Militärs wirksam werden kann, ohne politischer Verant-

153 Vgl. Kapitel III. dieser Arbeit.
154 Vgl. Anm. 117.
155 Vgl. Anm. 84.
156 Vgl. Kapitel IV. dieser Arbeit.
157 Vgl. Anm. 78.
158 APOLOGETICUM 37.7: „plures hostes quam cives vobis remansissent“ – „mehr Feinde als Bür-

ger wären euch geblieben (wenn sich die große Menge der Christen vom römischen Staat los-
gerissen hätten).“

159 APOLOGETICUM 37.9: „Quis autem vos ab illis occultis et usquequaque vastantibus mentes et
valetudines  vestras  hostibus  raperet,  a  daemoniorum incursibus  dico,  quae  de vobis  sine
praemio, sine mercede depellimus?“ – „Wer aber würde euch dann jenen verborgenen und
auf jedwede Art und Weise euren Geist und eure Gesundheit verwüstenden Feinden entrei -
ßen, dem Ansturm der Dämonenwesen meine ich, die wir ohne Lohn, ohne Entgelt aus euch
austreiben?“

160 Vgl. Anm. 40 und 136.
161 Vgl. Anm. 42 und 103.
162 Vgl. Anm. 86.
163 Vgl. Anm. 85.
164 Vgl. Anm. 117.
165 Wie etwa in modernen Theorien und Praktiken Gewaltfreier Strategie; eine solche setzt aber

wieder ein Bewusstsein allgemeiner Menschenrechte voraus (vgl. Anm. 106) oder zumindest
eine positive Haltung zur Politik (vgl. Anm. 71). – Vgl. aber auch die politischen Aspekte der
alttestamentlichen Prophetie und Anm. 92.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 28

wortungslosigkeit Vorschub zu leisten166, zeigt Tertullian nicht167, obwohl er in der
Berufung auf Mt. 26.52168 doch schon einen Schritt über die rein kultische Begrün-
dung des Pazifismus hinausgeht. Als politische Haltung bleibt der Pazifismus jeden-
falls unreflektiert und für Jahrhunderte als weltfremder Fanatismus abgestempelt.

Zusammenfassung und Ausblick
Auch Tertullian kann sich nicht von einer dem römischen Imperiums-Gedanken ver-
hafteten Ordnungstheologie lösen [Will  er es?]169;  die spätere gemeindekirchliche
Kritiklosigkeit an staatlicher oder päpstlicher Herrschaft ist weitgehend in ihm vorge-
bildet.  Allerdings erscheint die vorbehaltlose Anerkennung der pax Romana mit al-
len politischen Konsequenzen nicht als unumstritten. Tertullian bemüht sich zwar im
Apologeticum, katholisch und staatstreu [Warum?] zu schreiben, weist aber auf eine
radikale staats- und herrschaftskritische Haltung hinaus. Diese Haltung konnte zu-
nächst nur apolitische Gestalt annehmen; Tertullian vermag es nicht, die politischen
Implikationen des christlichen Gottesreichsglaubens zu sehen und eine Verbindung
von Glaube und Welt auch in politischer Einsicht – im Sinne der Propheten [Vorsicht!
Zu pauschal] – zu schaffen.

Diese Inkonsequenz in Tertullians politischer Ethik wird durch die im letzten Kapitel
beschriebenen Ansätze zwar auf ferne Zukunft hin prinzipiell entscheidend, aber de
facto nur unzureichend ergänzt170. Gerade weil Tertullians zentrales Ziel die Reich-
gottesarbeit  [Vorsicht!]  in  der  Schar  der  Auserwählten  ist171,  das  Seelenheil,  die

166 Vgl. Kapitel III. dieser Arbeit.
167 Einen kleinen Schritt weiter in der Auflösung dieses Widerspruchs geht Origenes, der nach

Roland H. BAINTON, Die frühe Kirche und der Krieg, in: Das frühe Christentum im römischen
Staat, herausgegeben von Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 208, dem Celsus (vgl. Anm. 7)
erwidert: „Der größte Feind ist der Hass… Das Christentum verwirklicht die pax Romana, in-
dem es innere Streitigkeiten überwindet, und es wird sogar der Barbarenfeinde Herr, indem
es sie unter die Gewalt des Gewinnenden Wortes bringt“. – Vgl. aber Adolf von HARNACK,
Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei  Jahrhunderten,  Leipzig,
1902, Seite 391: „An den wirklichen Verhältnissen änderten diese Rigoristen schlechterdings
nichts“.

168 Mt. 26, 52: „apóstrepson tèen máchairán sou eis tòn tópon autêes. pántes gàr oi labóntes
máchairan  en  machaíree  apoloûntai“.  (Lutherbibel):  „Stecke dein  Schwert  an  seinen Ort!
Denn wer das Schwert nimmt, der soll durchs Schwert umkommen.“

169 Vgl. u. a. Anm. 3 und 26. Sucht man Ansätze zur Überwindung des Ordnungsdenkens in der
Kirche, so werden Erwartungen, wie RAHNER sie hegt, lediglich zu kleinem Teil erfüllt.

170 Zumal wenn es sich lediglich um ein Idealbild handelt, vgl. Anm. 148, BECKER, aber auch Anm.
119.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 29

Keuschheit des einzelnen172 – und das dürfte den weniger rigoristischen Teilen der
Gemeinde im Prinzip entsprechen -, bleibt das politische Engagement der Christen
weitgehend unreflektiert. So kann sich später der Ordnungsgedanke mit dem „apo-
kalyptischen Endzeit- und Kampfesbewusstsein“173 verbinden, kann schon bei Cypri-
an „die pax Christi an die Stelle der pax Romana“ treten174 und kann es unter Kon-
stantin „zur direkten Entfaltung einer ‚politischen Christologie‘“ kommen, in der „der
‚politische Christus‘ … nicht mehr als Tröster der Bedrängten und Unterdrückten, als
Anwalt des gebeugten Rechtes und des verleugneten Lebens, sondern als Befehlsha-
ber,  Gesetzgeber und Richter  einer triumphierenden Kirche“ erscheint175 [Wie ist
dieses Zitat zu beurteilen?]. Diese Hypothek ist bis heute noch nicht abgetragen.

Literaturverzeichnis
1.  Quelle:  TERTULLIANUS,  Quintus  Septimius  Florens,  Apologeticum,  herausgege-
ben, übersetzt und erläutert von Carl BECKER, zweite, durchgesehene Auflage, Mün-
chen, 1961.

2. Sekundärliteratur:

BAINTON, Roland H., Die frühe Kirche und der Krieg (1946) in: Das frühe Christentum
im römischen Staat, herausgegeben von Richard Klein, Darmstadt, 1971, S. 187-216.

171 Vgl. z. B. APOLOGETICUM 46.17: „Sed dicet aliquis etiam de nostris excidere quosdam a regu-
la disciplinae. desinunt tamen Christiani haberi penes nos“ – „Doch wird man vielleicht sagen,
dass auch bei uns manche von den Regeln unserer Lehre abfallen. Sie hören jedoch damit
auf, bei uns als Christen zu gelten“.

172 APOLOGETICUM 50.12: „nam et proxime ad lenonem damnando Christianam potius quam ad
leonem, confessi estis labem pudicitiae apud nos atrociorem omni poena et omni morte re-
putari“ – „Erst kürzlich, als ihr eine Christin lieber zum Bordell als zur Arena verurteiltet, habt
ihr ja eingestanden, dass der Verlust der Keuschheit bei uns für schrecklicher gilt als alle Pein
und alles Sterben.“

173 Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebräisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Bücherei, Frankfurt, 1970, Seite 159:
„Unter  dem Einfluss  eines  apokalyptischen Endzeit-  und  Kampfesbewusstseins  wurde  der
Mythos von den Weltreichen, der die Ewigkeit des Römischen Reiches verbürgte, mit Hilfe
der Geschichtsschau des Danielbuches gegen die pax Romana und für die pax Christi ins Feld
geführt“.

174 Ebenda: „So trat für Cyprian… die pax Christi an die Stelle der pax Romana“. Hier heißt es spä-
ter: „Mit einer untergehenden Welt schien die militia Christi im Kampf zu stehen“. Doch Seite
160: „Die Scheidung Jesu vom politischen Messianismus konnte nur bis zu Beginn des 4. Jahr-
hunderts durchgehalten werden. Mochte der irdische Jesus während seines Leidensweges
auf die Macht des Schwertes verzichtet haben, der himmlische Christus – so hieß es nun –
und seine irdischen Repräsentanten herrschen in Macht und Glorie über die ‚Feinde Gottes‘“.

175 Ebenda, Seite 160. Vgl. Anm. 53 und 174.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 30

BECK, Alexander, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967.

BECKER, Carl, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, München 1954.

BERCHEM, Denis van, Tertullians ‚De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit
dem Imperium Romanum (1944), in: Das frühe Christentum im römischen Staat, her-
ausgegeben von Richard Klein, Darmstadt, 1971, S. 106-128.

CAMPENHAUSEN, Hans Freiherr von, Lateinische Kirchenväter, zweite, durchgesehe-
ne Auflage, Stuttgart, 1960.

DANIELOU, J., Von den Anfängen bis zum Konzil von Nicäa, in: Geschichte der Kirche,
Band I, Einsiedeln, 1963.

DÖRRIES, Hermann, Wort und Stunde, Band I, Göttingen, 1966.

HARNACK, Adolf von, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten
drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902.

LIETZMANN, Hans, Kleine Schriften, Band I, herausgegeben von Kurt Aland, Berlin,
1958.

MOLTMANN, Jürgen, Wer vertritt die Zukunft des Menschen? In: Evangelische Kom-
mentare 7, Stuttgart, Juli 1972, S. 399-402.

MOREAU, Jaques, Die Christenverfolgung im Römischen Reich, Berlin, 1961.

NESTLÉ, Eberhard, Novum Testamentum Graece, Stuttgart, 1963.

RAHNER, Hugo, Kirche und Staat im frühen Christentum, München, 1961.

SCHMIDT, Hans P., Schalom: Die hebräisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden
und  Revolution,  herausgegeben  von  Hans-Eckehard  Bahr,  Fischerbücherei  1102,
Frankfurt, 1970.

WLOSOK, Antonie, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei
Jahrhunderte (1959), in: Das frühe Christentum im römischen Staat, herausgegeben
von Richard Klein, Darmstadt, 1971, S. 283-291.

Zur Übersetzung der lateinischen und altgriechischen Zitate
Die deutschen Übersetzungen der lateinischen (aus dem Apologeticum in der Über-
setzung von Carl Becker, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, München
1954) und altgriechischen Zitate (Lutherbibel, revidierter Text 1984, durchgesehene
Ausgabe, © 1999 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart) stehen am Ende der jeweili-
gen Anmerkungen. Lateinische Wendungen, die im Haupttext als Teil eines in der
Anmerkung zitierten Satzes auftauchen, hebe ich in der Übersetzung des Zitates fett
hervor.



Helmut Schütz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 31

Da ich keine griechischen Fonts verwende, habe ich eine einfache Umschrift des alt-
griechischen Textes verwendet: Das griechische „ypsilon“ gebe ich mit “y” nur wie-
der, wenn es einzeln steht, in Verbindung mit „omikron“, wenn es wie „u“ ausge-
sprochen wird, schreibe ich „ou“. Von den Akzentuierungen verwende ich nur die
Betonungszeichen, wobei ich an Stelle des Zeichens ~ das Zeichen ^ verwende. Für
„eta“ schreibe ich „ee“ und „oo“ für „omega“. Die Aspiration am Anfang umschreibe
ich mit „h“.

Abschließende Begutachtung
durch Prof. Dr. Gerhard Ruhbach176

Der Verfasser untersucht Tertullian unter einer bestimmten politischen Konzeption,
die jedenfalls nicht der Antike angemessen ist. Von daher geraten seine Ausführun-
gen immer wieder in die Gefahr, die „Situation“ nicht genügend ernst zu nehmen.
Als historische Arbeit hat die Untersuchung damit ihre Probleme.

In der Durchführung, Gliederung und Quellen- wie Literaturverarbeitung ist sie mus-
tergültig und verdient hohes Lob. Deshalb:

Recht gut (2+).

Ruhbach

176 {Die Erinnerung an die Vorlesungen bei unserem kirchengeschichtlichen Lehrer an der Kirchli -
chen Hochschule Bethel, die immer frühmorgens um 8.00 Uhr stattfanden, hat uns Studen-
ten damals zur Umdichtung eines Kindergebetes veranlasst:

„Müde bin ich, geh zu Ruhbach,
schließe meine Augen zu, ach, …
lasse deine Augen dein
nicht auf meinem Klappstuhl sein.“}


