Die Haltung der Christen zum Staat
nach Tertullians Apologeticum

Eine Arbeit zum Proseminar der Kirchengeschichte ,,Das Martyrium in der Alten Kir-
che” im Wintersemester 1971/72 an der Kirchlichen Hochschule Bethel, eingereicht
von Helmut Schiitz am 14. August 1972, zum ersten Mal veroffentlicht: GieRen, 23.
April 2010. [Eckig eingeklammert sind Bemerkungen des Gutachters.]

Online-Version: https://bibelwelt.de/christen-staat-tertullian-apologeticum/,
PDF-URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/08/Staat-Tertullian.pdf

Eine Arbeit, die im Zusammenhang mit einem kirchengeschichtlichen Proseminar
verfasst wird, wird begutachtet und benotet durch den Dozenten des jeweiligen
Proseminars. In meinem Fall war das Prof. Dr. Gerhard Ruhbach, damals Kirchen-
geschichtler der Kirchlichen Hochschule Bethel. Seine Beurteilung meiner Prose-
minararbeit (dachte ich damals mit Einschrankungen und denke ich heute ganz si-
cher) wird ihr sicherlich als historischer Arbeit gerecht (siehe S.31). Dennoch sind
meine damaligen Uberlegungen in systematisch-theologischer Perspektive immer
noch bedenkenswert, wenn ich auch mittlerweile manches anders beurteile als
damals. Und auch kirchengeschichtlich mag ich zwar manche anachronistische
Frage an Tertullian und seine Zeit herangetragen haben, aber ist nicht jede Be-
schaftigung mit der Geschichte immer auch gepragt durch die Fragen, die man an
sie herantragt?

Inhaltsverzeichnis

Einfiihrung in die zeitgeschichtliche Situation

Beurteilung der Quelle 4
Theologischer Grund politischer Ethik und Vorbemerkung

zu unterschiedlichen Ansatzen 5
Kapitel I. Die Christen als Saule des Staates 6
Kapitel Il. Die Christen — eine Macht (iber dem Staat 11
Kapitel lll. Die Christen — apolitisch 13
Kapitel IV. Die Christen und revolutionare Kritik 18
Kapitel V. Die Christen als Korrektiv des Staates 21
Zusammenfassung und Ausblick 28
Literaturverzeichnis 29
Zur Ubersetzung der lateinischen und altgriechischen Zitate 30

AbschlieRende Begutachtung 31


https://bibelwelt.de/christen-staat-tertullian-apologeticum/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/08/Staat-Tertullian.pdf

Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 2

Einflihrung in die zeitgeschichtliche Situation

Tertullians Apologeticum entsteht 197 in der Zeit des , beginnenden Verfalls des ro-
mischen Imperiums”, fiir den die ,nationale Reaktion” den Christen die Schuld auf-
birdet'. ,Seit Marc Aurel dehnen” sich daher die Christenprozesse ,auch auf die
westlichen Provinzen aus“?. Das Rémerreich, ohnehin nur durch das Band des Kai-
serkults zusammengehalten® — als , Ausdruck der Loyalitit gegeniiber Rom und dem
Herrscher“® — fiihlt sich in der Stunde der Gefahr durch die ,Verichter der Staatsreli-
gion”> in der Wurzel angegriffen. Die gewichtigsten Angriffe gegen die Christen lau-
ten in dieser Zeit: ,Wenn alle wie ihr handelten..., fiele die Welt® in die Hande zligel-
loser und grausamer Barbaren... ihr misst also den Kaiser mit aller Kraft unterstit-
zen... und im Notfall mit ihm zu Felde ziehen ... Ihr miisst Amter ibernehmen*’.

1 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte, in: Das friihe Christentum im rémischen Staat, herausgegeben von Richard Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290: ,,Die unter Marc Aurel beginnende, zunehmend christenfeindli-
che kaiserliche Religionspolitik hdangt zusammen mit dem beginnenden Verfall des rémischen
Imperiums und der aufkommenden nationalen Reaktion, die in der Existenz der nun allge-
mein als Verachter der Staatsreligion bekannten Christen, deren Gemeinden inzwischen
durchwegs organisiert waren, die Ursache fir den Niedergang des Reiches sah”.

2  Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte, in: Das friihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 291.

3 Denis van BERCHEM, Tertullians ,De pallio‘ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das friihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 109: ,,Das Romerreich war ein Verband heterogener Elemente,
in dem sich alle Rassen, alle Sprachen und alle Religionen fanden. Die Vdlker... besalRen kei-
neswegs die gleiche Rechtsstellung... Noch gréBere Mannigfaltigkeit fand sich in der Rechts-
stellung des einzelnen ... Das einzige Band, das all diese Gruppen einte, war religidser Natur,
eben der Kaiserkult”.

4  Denis van BERCHEM, Tertullians ,De pallio’ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das friihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 109f.: ,Der Kaiserkult war zu Beginn ebensowenig wie irgendein
anderer romischer Kult fir den einzelnen verpflichtend. Bald aber wurde er zum Ausdruck
der Loyalitat gegenliiber Rom und dem Herrscher”.

5 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte, in: Das friihe Christentum im rémischen Staat, herausgegeben von Richard Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290.

6 Denis van BERCHEM, Tertullians ,De pallio’ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das friihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 108: , Bekanntlich verstanden die Rémer unter genus humanum
gerne nicht die ganze Menschheit, sondern nur die Gesamtheit der rémischen Birger”.

7  Zitiert nach Denis van BERCHEM, Tertullians ,De pallio’ und der Konflikt des Christentums mit
dem Imperium Romanum, in: Das frihe Christentum im rémischen Staat, herausgegeben von



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 3

Um 200 versucht der starke Kaiser Septimius Severus ,am Rande des Abgrunds”,
Rom neu zu beleben, indem er ,sich, zum Nachteil des Senats und Italiens, auf die Ar-
mee und die Provinzen stiitzte“® und u. a. Afrika zu wirtschaftlicher Bliite fiihrte. Die
Lage ist gekennzeichnet durch die Nivellierung der sozialen Verhaltnisse in allen Mit-
telmeerprovinzen und eine gleichzeitige politische Entwicklung vom Prinzipat republi-
kanischer Tradition zur orientalischen Despotie®. Severus, urspriinglich den Christen
wohlgesonnen, ist auch der erste, der ,,Mallnahmen gegen die Christen, die einen
Bruch mit dem seit Trajan iblichen Verhalten: conquirendi non sunt bedeuteten®, er-
griff’°. ,In seine Regierungszeit fallt auch die scharfe Verfolgung von seiten des Statt-

halters in Afrika im Jahre 197, die Tertullians apologetische Schriften veranlasste“*'.

Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 111, aus Origenes, contra Celsum 8, 68; 63; 75.

8 Jaques MOREAU, Die Christenverfolgung im Romischen Reich, Berlin, 1961, Seite 70.

9 Denis van BERCHEM, Tertullians ,De pallio und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das friihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 110: ,Zur gleichen Zeit, als die Zahl der Christen sich verviel-
fachte, wandelte sich das Imperium seinerseits immer mehr zu einer Art von theokratischem
Absolutismus”. — Vgl. Alexander BECK, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen,
1967, Seite 6 [Wie sind solche Aussagen zu beurteilen?]: ,,GroRRgrundbesitz und GroRkapitalis-
mus, beglinstigt von der liberalistisch eingestellten Kaiserpolitik..., hatten in allen Mittelmeer-
provinzen dhnliche soziale Verhaltnisse geschaffen. Die Reichsverfassung des weisen Augus-
tus aber, auf der rechtlich der Prinzipat auch noch in der Zeit der Severer beruhte, war nicht
mehr Ausdruck der tatsachlichen Machtverhaltnisse... Unaufhaltsam ging die Entwicklung zur
orientalischen Despotie... Senat und Magistratur, zwar formell noch weitgehend im Besitze
der alten Rechte, bilden tatsachlich kein Gegengewicht mehr zum Willen des Herrschers”.

10 Jagues MOREAU, Die Christenverfolgung im Romischen Reich, Berlin, 1961, Seite 71. — Vgl.
Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte, in: Das friihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290: ,Diese standig anwachsende christenfeindliche Haltung der ro-
mischen Regierung findet eine erste Entladung in dem vermutlich 201 erlassenen Ubertritts -
verbot des Septimius Severus”. An der gleichen Stelle in Anm. 32: ,Septimius Severus war
personlich tolerant gegen das Christentum, sogar interessiert daran... Sein Vorgehen gegen
die Christen mag eine Konzession an die Zeitstimmung gewesen sein“. —Vgl. Anm. 82.

11 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte, in: Das friihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 290, Anm. 32.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 4

Beurteilung der Quelle

Fiir die Frage dieser Arbeit ist Tertullians Apologeticum®? Uberrest [Vorsicht]; der ge-
genwartige Vorwurf der Staatsfeindschaft wird abgewehrt, nicht eine christliche
Staatslehre tradiert™. Aber eine andere Einschrankung muss gemacht werden: Ter-
tullian liefert als ,,nicht nur der Fortsetzer, sondern zugleich der Vollender der Apo-
logetik des zweiten Jahrhunderts“* in seinem Apologeticum eine politische Ethik der
Christen nur als Nebenprodukt. ,Oberstes Ziel seiner Schrift” ist es nicht einmal, ,, die
gerichtliche Verurteilung, sondern die Verkennung seines Glaubens zu beenden®.
Daher mégen manche der politischen Aussagen einem lediglich apologetischen Be-

dirfnis entsprungen sein®.

Das Apologeticum ist eine katholische [Was heit das?] Schrift des Jahres 197" . In-
wiefern Tertullian schon damals durch seine rigoristisch-montanistischen Tendenzen
in der Haltung zum Staat von derjenigen der Christen im allgemeinen — um die es
hier ja geht — abweicht, ist umstritten'® und wird im Verlauf der Arbeit an einzelnen
Stellen zu behandeln sein [Hinweis notwendig!]. Was Quellen, Uberlieferung, Spra-
che, Datierung, Adressaten und Ziel der Verteidigungsschrift betrifft, verweise ich
auf Beckers Abhandlung®.

12 Es liegt mir vor in der Ausgabe, herausgegeben, Ubersetzt und erldutert von Carl Becker,
zweite, durchgesehene Auflage, Miinchen, 1961 (ferner zitiert als APOLOGETICUM, mit Kapi-
tel- und Abschnittnummer).

13 Denis van BERCHEM, Tertullians ,De pallio’ und der Konflikt des Christentums mit dem Impe-
rium Romanum, in: Das frilhe Christentum im romischen Staat, herausgegeben von Richard
Klein, Darmstadt, 1971, Seite 111: ,Tertullian hat es in seinem Apologeticum unternommen,
die Christen in den Augen der Offentlichkeit von allen gegen sie vorgebrachten Anklagen zu
entlasten... Seine ganze Mihe zielt dahin, zu beweisen, dass die Christen nicht... Feinde des
Imperium seien”. — Vgl. Carl BECKER, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, Min-
chen, 1954, Seite 281: ,Wird auf der einen Seite immer mehr an das heidnische Denken an-
geknlipft, so scheidet auf der anderen nach und nach alles aus, was nur fir Christen ver-
standlich war”; das Apologeticum ist also in erster Linie an Heiden gerichtet.

14 Carl BECKER, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, Miinchen, 1954, Seite 306.

15 APOLOGETICUM, Einfiihrung, Seite 18.

16 Vgl. Anm. 88 und 136.

17 Nach Becker, APOLOGETICUM, Einfiihrung, Seite 15.

18 Vgl. Anm. 48.

19 Siehe Anm. 13, BECKER.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 5

Theologischer Grund politischer Ethik
und Vorbemerkung zu unterschiedlichen Ansatzen

,Videte igitur, ne ille regna dispenset, cuius est et orbis qui regnatur et homo ipse
qui regnat“®). Indem Tertullian grundsatzlich Herrschaft auf Gott zurlickfuhrt??, rela-
tiviert er den Anspruch des Kaisers auf seinen Machtbereich, billigt ihm aber gleich-
zeitig den zweiten Platz nach Gott zu, ,a quo sint secundi, post quem primi“?>. Dieser
Mal3stab der Herrschaft kann sowohl staatsbewahrende als auch staatsverneinende
Implikationen haben, je nachdem, ob der Akzent auf die Legitimation oder die Rela-
tivierung der staatlichen Herrschaft gelegt wird. Hierzu eine systematische Vorbe-
merkung [Gehort die hierher?]:

Das erste Modell entspricht einer Ordnungstheologie, die den status quo der Ver-
haltnisse in der Welt als zwar unzulangliche, aber notwendige Notordnung aner-
kennt und zu festigen sucht — auRerhalb von ihr kann es irdisch nur das Chaos ge-
ben. Das Gottesreich erscheint hier ausschliel3lich unter dem Aspekt des Friedens als
»Inbegriff einer Ruhe in Ordnung, sei es die urspriingliche Ordnung der geschaffenen

Dinge oder die unwandelbare Ordnung des ewigen Gottesreiches“?.

Im zweiten Modell, einer dynamischen Theologie, konnen auf eine offene Zukunft
hin, in der der kommende Herr des Gottesreiches erwartet wird, auch Entscheidun-

20 APOLOGETICUM 26.1.: ,,Bedenkt also, ob nicht der die Herrschaft verteilt, dem die Welt, die
beherrscht wird, ebenso gehort wie der Mensch selbst, der darliber herrscht”. — Vgl. Rom.
13.1b: ,ou gar éstin exousia eimée hypo theod, ai dé olsai hypo theol tetagmémai eisin.”
Nach Eberhard NESTLE, Novum Test. Graece, Stuttgart 1963. Lutherbibel: ,Denn es ist keine
Obrigkeit auRer von Gott; wo aber Obrigkeit ist, die ist von Gott angeordnet”.

21 So auch APOLOGETICUM 30.1: ,sciunt (sc. imperatores), quis illis dederit imperium“ — ,Sie
[die Kaiser] wissen, wer ihnen ihr Reich gegeben hat“; 32.2: ,Nos iudicium dei suscipimus in
imperatoribus, qui gentibus illos praefecit” — , Wir verehren den Spruch Gottes in den Kai-
sern, der sie Uber die Volker gesetzt hat.” 33.1: ,,quem (sc. imperatorem) necesse est susci-
piamus ut eum, quem dominus noster elegit, ut merito dixerim: ,noster est magis Caesar, a
nostro deo constitutus — , lhn [den Kaiser] miissen wir ja verehren als den, den unser Herr
erwahlt hat, so dass ich mit Recht sagen koénnte: ,Uns gehort der Kaiser eher an, von unserem
Gott ist er eingesetzt.”” — Die Berufung auf biblische Stellen fehlt im Apologeticum weitge-
hend, vgl. Anm. 13, BECKER.

22 APOLOGETICUM 30.1: ,sentiunt eum esse deum solum, in cuius solius potestate sint, a quo
sint secundi, post quem primi, ante omnes et super omnes deos” — ,sie spilren, dass der al-
lein Gott ist, in dessen alleiniger Gewalt sie sind, von dem aus sie die zweiten, nach dem sie
die ersten sind, vor allen und tber allen Gottern.”

23 Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebraisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Biicherei, Frankfurt, 1970, Seite 161.
Die Unterscheidungen, die dort fiir die politische Theologie Augustins vorgenommen werden,
scheinen als systematische Grundlage auch einer Arbeit Gber Tertullian von Nutzen zu sein.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 6

gen innerhalb einer Friedensbewegung auf Erden getroffen werden, die den status
quo radikal in Frage stellen. Friede bedeutet hier irdisch nicht nur Abwesenheit von
Unruhe, sondern enthilt — wie das hebriische Schalom® — den ganzen Zusammen-
hang von Gerechtigkeit und Heil auch als Ziel eines sozialen Prozesses. Gerade daher
kann und muss Unruhe zu einer Tat christlicher Verantwortung werden?®.

Zumindest seit Konstantin hat sich die Kirche weitestgehend an das erste Modell ei-
ner politischen Theologie gehalten. Auf diesem Hintergrund [Methode!] méchte ich
die Stellung der Christen zum Staat priifen, wie sie sich spiegelt in Tertullians Apolo-
geticum — zu einer Zeit, als der Staat noch Gegner der Christen war®.

I. Die Christen als Saule des Staates

Die Christen als Saule des Staates zu bezeichnen, scheint absurd angesichts der Ver-
folgungssituation um 200. Zu zeigen ist hier die ordnungstheologische Grundhaltung
Tertullians [Begegnet der Begriff ,ordo” bei Tertullian?], die auch die Haltung der
Gesamtkirche gewesen ist”’. Dabei ist zundchst nicht von Interesse, ob etwa der Nut-
zen der Christen fiir den Staat, den Tertullian apologetisch ausbeutet?®, in Wirklich-
keit nicht gegeben ist®.

Der konservative [Warum , konservativ“?] Aspekt der Riuckflihrung der Staatsgewalt
auf Gott® ist nicht zu tUbersehen: ,id in eis (sc. in imperatoribus) scimus esse, quod

24 Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebraisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Blicherei, Frankfurt, 1970, Seite 137:
,Schalom ist Leitwort eines sozialen Prozesses, der auf diejenige Wohlfahrt von Mensch und
Welt zielt, durch die das Leben gefordert wird und alle Glieder des Volkes — ja, selbst die
Fremden (5. Mose 10, 19) — an den Gaben und Aufgaben des Lebens beteiligt werden”.

25 Weder Unruhe noch Ruhe kénnen fiir sich vom Schema ,,Stindenfolge und Todesverhangnis”
(Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebréisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Blcherei, Frankfurt, 1970, Seite 161)
einerseits, Verheifung und Gnade andererseits ausgenommen werden.

26 Hugo RAHNER, Kirche und Staat im frithen Christentum, Minchen, 1961, Seite 13, sagt in po-
lit-ethischer Hinsicht iber die Schriften der Alten Kirche, dass es sich um ,,Dokumente... wie...
fiir unsere Zeit” handele, an denen zu lernen sei, ,wo die Scheidung verlauft, die doch nie
Trennung werden darf”.

27 Vgl. Anm. 48 und Kapitel lll., letzter Abschnitt, dieser Arbeit.

28 Vgl. u. a. Anm. 40 und 136.

29 Vgl.u.a. Anm. 88 und 136.

30 APOLOGETICUM, Einfiihrung, Seite 35: ,Dass die Loyalitat der Christen gegeniiber dem Staat
keine leere Behauptung ist, beweisen ihre bekannten Schriften ... Auch lehrt sie die Einsicht in
die Weltordnung, dass der Kaiser von Gott eingesetzt ist und sie ihn daher in seiner Stellung
anzuerkennen haben”.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 7

deus voluit, ideoque et salvum volumus esse quod deus voluit“*. Die Monarchie der
Severer steht, obwohl sie den urspriinglichen republikanischen Geist nicht mehr ent-
halt [Vorsicht!], als solche nicht im Bereich der Kritik**. Die Forderung eines Rechtss-
taates™® lasst Tertullian nicht am Staat an sich zweifeln, da er seine Herrschaft grund-
satzlich als , liberal” beurteilt: ,hoc imperium, cuius ministri estis, civilis, non tyranni-
ca dominatio est“**. Die Rechtspraxis des rémischen Staates erscheint ihm gegen-
Uber tyrannischen Staaten human, weil z. B. die Folter nur zum Verhor verwendet
wird®. An den Christenprozessen verurteilt er gerade die Verkehrung rémischen
Rechts®®, indem er selbst auf dessen Boden steht und weitgehend juristisch-apologe-
tisch argumentiert®. Er kann darauf verweisen, dass kein Christ unter den Verbre-
chern ist®. Das System von Wirtschaft und Handel wird ebensowenig in Frage ge-

31 APOLOGETICUM 32.3: ,Das, wissen wir, ist ihnen [den Kaisern] eigen, was Gott gewollt hat,
und daher wollen wir erhalten wissen, was Gott gewollt hat”. — Hier folgt Tertullian ganz der
Linie von Rom. 13.2a: , hdoste 6 antitassémenos tée exousia tée tol theol diatagée anthés-
teeken” — (Lutherbibel:) ,Wer sich nun der Obrigkeit widersetzt, der widerstrebt der Anord-
nung Gottes”. Auch als rigoristischer Militarkritiker kann er sich auf Rom. 13 berufen, wenn
das Schwertamt rein polizeilich-richterlich aufgefasst wird. Doch je weniger einerseits der
Staat dem Bild von Rom. 13.3 (vgl. Anm. 121) entspricht, je starker andererseits sich Tertulli-
an grundsatzlich gegen jede Amteriibernahme durch Christen strdubt (vgl. Anm. 71 und 56),
desto ndaher kommt er einem ,apokalyptischen Christentum® (vgl. Anm. 48, DANIELOU) im
Sinne von Apk. 13, dem der Staat als Tier aus der Unterwelt gilt. — In Apk. 13.10 steht auch
eine Schwertstelle, ganz ahnlich derjenigen in Mt. 26.52, auf die Tertullian zum Teil seine Mi-
litarkritik stitzt (vgl. Anm. 73 und 168).

32 Alexander BECK, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19: ,Die real-
politisch in seiner Zeit schon zu fast absoluter Monarchie ausgebildete Herrschaft erscheint
ihm als durchaus verfassungsmaRig”; Beck verweist hier auf APOLOGETICUM 2.14 (s. Anm.
34). - Vgl. Anm. 9.

33 Vgl. z. B. APOLOGETICUM 2.10: ,Itaque nec in illo ex forma malorum iudicandorum agitis erga
nos, quod...” — ,So geht ihr auch darin nicht nach den fir die Verurteilung von Verbrechern
glltigen Regeln gegen uns vor, dass...”.

34 APOLOGETICUM 2,14: ,Dieses Reich, dessen Beamte ihr seid, ist eine liberale, keine Tyran-
nenherrschaft.” ,Civilis“ = ,liberal” ist Beckers Ubersetzung.

35 APOLOGETICUM 2.15: ,,apud tyrannos enim tormenta etiam pro poena adhibebantur, apud
vos soli quaestioni temperantur” — ,,Bei den Tyrannen namlich wurde die Folter auch als Stra-
fe angewandt, bei euch dagegen ist sie allein dem Verhor vorbehalten.”

36 Vgl. Anm. 125.

37 Vgl. Anm. 33 und APOLOGETICUM, Einflhrung, Seite 22: ,Tertullian ibernimmt die Rolle ei-
nes Verteidigers im Gerichtsverfahren gegen die Christen und kleidet deshalb jede Erérterung
in juristische Form, selbst wenn einzelnen Fragen damit Gewalt angetan wird”“.

38 APOLOGETICUM 44.3: ,de vestris semper aestuat carcer... nemo illic Christianus, nisi plane
tantum Christianus; aut, si et aliud, iam non Christianus. — Nos ergo soli innocentes!” — , Aus
euren Reihen stammen alle die, von denen der Kerker Uberquillt... Keiner, der dort ist, ist
Christ — oder aber, wenn er auch noch etwas anderes ist, so ist er nicht mehr Christ. — Wir al -



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 8

stellt: Christen hinterziehen keine Steuern®, sie haben Anteil am Handel®. Eine Kritik
an der fur uns menschenunwirdigen [Moderner Gesichtspunkt!] Institution der
Sklaverei ist von Tertullian nicht zu erwarten; im Apologeticum dient die Boswillig-
keit und gleichzeitige Ohnmacht der Sklaven einmal als Bild zur Beschreibung der
Damonen®’; von der Sklavenohnmacht und der Ungleichheit der Menschen wird wie
selbstverstandlich ausgegangen.

Tertullians Stellung zum Militar und zum Krieg als Mittel der Politik ist dagegen ei-
gentimlich gebrochen®. Er widerlegt eine Weltfeindlichkeit der Christen damit, dass
u. a. auch Christen im Heer vertreten seien® und betet fiir , exercitus fortes”, die

39

40

41

42

43

lein also sind unschuldig!”

APOLOGETICUM 42.9: ,Sed cetera vectigalia gratias Christianis agent ex fide dependentibus
debitum, qua alieno fraudando abstinemus® — ,,Doch die anderen Steuereinkiinfte werden
den Christen fiir die gewissenhafte Bezahlung ihrer Schuld dankbar sein, da fremdes Gut zu
unterschlagen uns fernliegt”. Dass das Steueraufkommen als fremdes Gut bezeichnet wird,
mag in die Richtung von APOLOGETICUM 38.3 weisen (vgl. Anm. 66).

APOLOGETICUM 42.2: ,itaque non sine foro, non sine macello, non sine balneis tabernis offi-
cinis stabulis nundinis vestris ceterisque commerciis cohabitamus in hoc saeculo” - ,So
kommt es, dass wir nicht ohne euer Forum, nicht ohne euren Markt, nicht ohne eure Bade-
stuben, Bazare, Werkstatten, Gasthauser, Messen und sonstigen Handelspldtze mit euch zu-
sammen in dieser Welt leben.” —Vgl. Anm. 136.

APOLOGETICUM 27.5: ,,Nam licet subiecta sit nobis tota vis daemonum et eiusmodi spiritu-
um, ut nequam tamen (et) servi metu nonnumguam contumaciam miscent et laedere gesti-
unt quos alias verentur” —,, Denn mag uns auch die ganze Macht der Ddmonen und derarti-
gen Geister untertan sein, so regt sich in ihnen doch, wie in béswilligen Sklaven, hin und wie-
der neben der Furcht auch Trotz, und dann geliistet sie, denen Bdses zu tun, die sie sonst
scheu verehren”. —Vgl. Anm. 165.

Das spiegelt sich auch in der Sekundarliteratur. Nach Alexander BECK, Romisches Recht bei
Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 18, ,weist Tertullian... in der Stellungnahme zur Zu-
lassigkeit des Soldatendienstes — praktisch geforderte Kompromisslosungen grundsatzlich
nicht ab; er lehnt insbesondere mehr die mit dem Staate und seinem Dienst verbundene Ido-
latrie ab, als diesen selber”. Vgl. dagegen Anm. 48 und 88, DANIELOU und MOREAU.
APOLOGETICUM 37.4: ,implevimus... castra ipsa“ — ,haben wir ... Giberflutet... sogar Heerla-
ger” und 42.3: ,navigamus et nos vobiscum et militamus“ — , Auch fahren wir mit euch zu-
sammen zur See, sind wir wie ihr Soldaten...”. — Adolf von HARNACK, Die Mission und Aus-
breitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902, Seite 390,
schreibt hierzu in einer Anmerkung: ,Seine eigene Meinung verbirgt er hier”. Auf derselben
Seite heiRt es: ,Der strengste Rigorist, welcher den Soldatenstand fiir unvereinbar mit dem
Christenstand erklart, ist Tertullian gewesen; aber gerade er bezeugt nicht nur, dass Christen
damals in dem Heere waren, sondern er ist auch Politiker genug, um diese Tatsache den
Statthaltern gegeniiber mit Genugtuung hervorzuheben — widerlegt sie doch den Vorwurf,
die Christen seien tatenlose Einsiedler und Gymnosophisten®. — Vgl. Roland H. BAINTON, Die
frihe Kirche und der Krieg, in: Das frihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben
von Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 190: ,Tertullian wandte sich... gegen den Vorwurf



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 9

Limperium securum® und ,,orbem quietum” zu gewahrleisten haben*; er scheint so-
mit auch grundsatzlich auf dem Boden der pax Romana zu stehen: Sicherung eines
kriegsfreien relativen Friedens (,,orbem quietum®) aufgrund militérischer Gewaltan-
wendung gegen anstiirmende feindliche Barbarenvolker®. Ihre Berechtigung erhilt
die pax Romana nicht von ihren politischen Moéglichkeiten her, sondern als Notord-
nung, die den Raum gewahrleistet, in dem fern aller Unruhe das Gottesreich sich
entfalten kann: ,cum enim concutitur imperium, concussis etiam ceteris membris
eius, utique et nos, licet extranei a turbis aestimemur, in aliquo loco casus inveni-
mur“4,

Diese konsequente Ordnungstheologie ist zwar nicht das letzte Wort des Tertullia-
neischen Rigorismus®, entspricht aber allem Anschein nach der (blichen katholi-
schen Auffassung [Was heiBt das]*®, obwohl sie gerade in Afrika duRerst umstritten

der Menschenfeindlichkeit..., indem er auf die Anwesenheit von Christen im Palast, im Senat,
auf dem Forum und im Heer hinwies. Sein scharfer Tadel hinsichtlich des freiwilligen Militar-
dienstes in ,De Corona‘... belegt einen Brauch, den er verurteilt”.

44 APOLOGETICUM 30.4: ,,precantes sumus semper pro omnibus imperatoribus vitam illis proli-
xam, imperium securum, domum tutam, exercitus fortes, senatum fidelem, populum pro-
bum, orbem quietum, quaecumqgue hominis et Caesaris vota sunt“ — , [wir] erflehen standig
fiir alle Kaiser ein langes Leben ihnen selbst, ein ungefdahrdetes Reich, ein sicheres Haus, tap-
fere Heere, einen treuen Senat, ein gesittetes Volk, eine ruhige Welt, und was immer sonst
ein Mensch und ein Kaiser wiinschen mag.“

45 Vgl. Anm. 7, aber auch den Widerspruch hierzu in Anm. 71 und Kapitel Ill., vorletzter Ab-
schnitt, dieser Arbeit.

46 APOLOGETICUM 31.3:,,Denn wenn das Reich erschittert wird, werden mit der Erschiitterung
seiner Ubrigen Glieder sicherlich auch wir — mégen wir auch den Unruhen fernzustehen schei-
nen — mit von dem Ungliick betroffen werden.” — Vgl. Alexander BECK, Romisches Recht bei
Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 17: ,,Orate ... pro regibus et pro principibus et pro
potestatibus, ut omnia tranquilla sint vobis! — (APOLOGETICUM 31.3: ,Betet fiir die Konige
und fir die Herrscher und fir die Machtigen, auf dass fiir euch alles ruhig und still sei.’) — lo-
yales Distanzhalten vom Staate, um ungestort fiir das Reich Gottes wirken zu kdnnen, be-
zeichnet am treffendsten die Einstellung des stoisch gebildeten Tertullian®.

47 Tertullians Rigorismus ist unumstritten — er zeigt sich z. B. im APOLOGETICUM 2.18: ,excludi-
mur enim, si faciamus quae faciunt non Christiani“ — ,,denn davon [vom Christennamen] aus-
geschlossen werden wir, wenn wir tun, was Nichtchristen tun®, vgl. Anm. 38 und 43 -, unter-
schiedliche Auffassungen gibt es darliber, ob er ein vereinzeltes Phanomen war oder das ge-
samte Kirchenbild in Afrika bestimmte, insbesondere ob er etwa lediglich dem Montanismus
anhaftete. Vgl. Adolf von HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den
ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902, Seite 390: ,Eine eigene Schrift hat er diesem Fall
(sc. der Verweigerung eines militdrischen Kranzes) gewidmet — ein deutlicher Beweis, dass er
ganz singuladr war und die Christen im Heere den Kranz ohne Bedenken sonst annahmen®. —
Vgl. aber Anm. 49 und 48. — Zum ,letzten Wort” vgl. Kapitel IlI.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 10

war®. Sicher wurde sie gerade auch von dem ,strengsten Rigoristen“*°, Tertullian,
nicht aufgrund einer dynamischen Theologie im Sinne der Vorbemerkung verlassen,
sondern von einer kultisch asketischen Frommigkeit her>'. Sicher fillt ferner auch fir
Tertullian das Ende Roms und das Weltende in eins®*; er denkt insofern als loyaler
Romer, als durch das Gebet der Christen dieses Ende mit dem entstehenden Chaos
aufgeschoben werden kann und soll*®>. Das Schicksal der christlichen Gemeinde
hangt mit dem Schicksal des rémischen Staates zusammen>*. Diese Auffassung: ,Die-

se Welt muss so sein, wie sie ist, und ,die Rdmer, das heiRt: die Nichtchristen‘*,

48 ). DANIELOU, Von den Anfangen bis zum Konzil von Nicda, in: Geschichte der Kirche, Band |,
Einsiedeln, 1963, Seite 170f.: ,Die Bischofe bemihten sich, zu zeigen, dass der christliche
Glaube mit einem gerechten Patriotismus durchaus vereinbar sei. Diese Haltung hatte auch
Paulus eingenommen. Sie war kennzeichnend fir die Linie, die Roms Bischofe standig einhiel -
ten... Tertullian hingegen bleibt einem apokalyptischen Christentum treu, das vorbehaltlos
Kirche und Kaiserreich als Gegensatze betrachtet... schon das Apologeticum verwarf die heid-
nische Kultur gesamthaft”; die Satze Uber Tertullian sind allerdings fir das Apologeticum
noch nicht richtig (zur Kulturfeindschaft vgl. Anm. 81); wenn einige Zeilen vorher sogar von
Tertullians ,,Feindschaft gegenliber dem Staat” die Rede ist — ,,man versteht, dass diese Hal-
tung fir die Kirche Gefahren heraufbeschworen musste” (die m. E. anderswo liegen, siehe
letzter Abschnitt dieser Arbeit) — so bezieht er sich auf eine MOREAU-Stelle zu ,De pallio’ (vgl.
Anm. 88). — Den ordnungstheologischen Ansatz der GroR3kirche bestatigt MOREAU, vgl. Anm.
75 und 88, wo Tertullian nur als Montanist in den Blick kommt. — Roland H. BAINTON, Die frii-
he Kirche und der Krieg, in: Das friihe Christentum im réomischen Staat, herausgegeben von
Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 202f., sieht Tertullian um 197 noch als Katholiken, aber
schon als Rigoristen und Pazifisten, wobei er nicht ausschlieRt, dass diese Haltung weitere
Verbreitung in der Kirche gehabt haben konne: ,Es stellt sich also die Frage, ob der Pazifis-
mus dem Konzept der Montanisten oder dem der Katholiken zugehorte... Die gangige katholi-
sche Meinung ist die, dass Tertullian im Jahre 197, als er seine Apologie schrieb, Katholik und
nicht Pazifist war. Als er dann ,De idololatria‘ verfalSte, sei er mittlerweile Montanist und Pazi-
fist geworden”. Aber auch nach dem Apologeticum widersetzen sich die Christen den Verfol-
gungen nicht mit Waffengewalt, , weil sie lieber selbst erschlagen wiirden als selbst andere
erschliigen. Die Verurteilung von Kriegshandlungen fehlt also in der Apologie nicht”. Es folgt
eine Berufung auf Harnack, der auch meint, ,dass Rigorismus nicht Montanismus bedeute”.
Die ,Verurteilung von Kriegshandlungen” wiirde ich allerdings noch nicht als Beweis fiir rigo-
rosen Pazifismus deuten, der auch im Apologeticum schon bestimmend sei; vielmehr hat Ter-
tullian sich hier bemiiht, die Haltung der GroBkirche nicht zu durchbrechen, die nicht rigoris-
tisch verfahren ist. Dies meint auch Adolf von HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902, Seite 390, Anmerkung: , Aber
seine eigene Meinung verbirgt er hier”, vgl. Anm. 43. — Wenn Becker meint, APOLOGETICUM,
Einflhrung, Seite 20f.: ,,es hat in Tertullians Entwicklung keinen Bruch gegeben. Die Trennung
von der Kirche und das Abgleiten auf die Bahn des Montanismus sind nicht die Folge einer in-
neren Umkehr, sondern ergeben sich aus einer Verscharfung oder Radikalisierung seiner ur-
spriinglichen Haltung”, so bedeutet das nicht, dass er in politischer Hinsicht nicht im Apologe-



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 11

brauchen natirlich ihre Verwaltung, ihre Beamten und ihre Kaiser“*® bahnt den Weg
in die nachkonstantinische Zeit eher unheil- als verheifungsvoll, zumal wenn man
spater nicht mehr im Nachsatz wie Tertullian sagt: ,Aber was geht das die Christen
an, die keine Kaiser werden, so wie die Kaiser notwendigerweise keine Christen
sind?1“*’

Il. Die Christen — eine Macht iiber dem Staat

»Si haec ita sunt, ut hostes deprehendantur qui Romani vocabantur, cur nos, qui
hostes existimabantur, Romani negamur? non possumus et Romani non esse et hos-

49

50
51
52

53

54

ticum noch die katholische allgemein tibliche Auffassung vortrug.

Vgl. Hans LIETZMANN, Kleine Schriften, Band |, herausgegeben von Kurt Aland, Berlin, 1958:
,Schon immer war in jenen Gegenden (sc. Afrika) ein kraftiger Radikalismus lebendig gewe-
sen, der die Weltfeindschaft und die sittliche Strenge des Urchristentums mit einem enthusi-
astischen Fanatismus durchgliihte” (Seite 204).

Vgl. Anm. 43, HARNACK.

Vgl. Anm. 42, BECK.

APOLOGETICUM 32.1: ,Est et maior necessitas orandi pro imperatoribus, etiam pro statu im-
perii rebusque Romanis, qui vim maximam universo orbi imminentem ipsamque clausulam
saeculi acerbitates horrendas comminantem Romani imperii commeatu scimus retardari,
itague nolumus experiri et, dum precamur differri, Romanae diuturnitati favemus” — ,,Es gibt
noch eine andere, hohere Notwendigkeit fiir uns, fiir die Kaiser zu beten, ebenso fiir den Be-
stand des Reiches liberhaupt und die Macht der Romer: wir wissen, dass die gewaltige Kata-
strophe, die dem Erdkreis droht, ja dass das Ende der Welt, das entsetzliche Leiden heraufbe -
schwort, nur durch die dem romischen Reich gewahrte Frist aufgehalten wird. Daher wollen
wir dies nicht erleben, und indem wir um Aufschub beten, tragen wir zum Fortbestande
Roms bei.” — Vgl. Hugo RAHNER, Kirche und Staat im friihen Christentum, Miinchen, 1961,
Seite 34: ,Erst wenn das Imperium zusammenbricht, kann der Antichrist kommen — es eint
sich also Glaube mit romischem Patriotismus auch darin, dass die Christen den Kaiserstaat
bejahen, fordern, lebendig erhalten durch ihre Sittlichkeit, ihr Gebet, ihr soziales Gutsein“;
vgl. Anm. 145. — Nach Becker, APOLOGETICUM, Einflihrung, Seite 35, steht Tertullian mit sei-
ner Gleichsetzung Roms Ende = Weltende in einer Tradition der ,Auslegung, die man in den
frihchristlichen Jahrhunderten der beriihmten Stelle des zweiten Thessalonicherbriefes (2.7)
gab“.

Die Radikalisierung in Tertullians Denken (vgl. BECKER, Anm. 48) mag darin bestehen (in poli-
tischer Hinsicht), dass ein Aufschub des Endes nicht mehr erwiinscht ist und damit auch der
Patriotismus hinfallig wird. Vgl. Alexander BECK, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian,
Aalen, 1967, Seite 17, Anm. 4: ,Natlrlich zeigt sich beim widerspruchsvollen Apologeten auf
der anderen Seite gelegentlich auch heftige Sehnsucht nach dem Weltuntergang und der Auf-
richtung des Reiches Gottes, das aber letzten Endes wiederum als ein christliches Imperium
Romanum vorgestellt wird”.

Als Verfasser des Apologeticum gehort Tertullian durchaus noch zu den katholischen Chris-
ten, vgl. Anm. 48.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 12

tes esse, cum hostes reperiantur qui Romani habebantur“>®, Dieses eine von vielen
Wortspielen Tertullians mag als weiteres Indiz der Staatstreue der Christen gelten:
wir sind die eigentlichen Romer. Doch eine merkwirdige Spannung ergibt sich:
gleichzeitig wird den Romern das Romertum abgesprochen, den Christen also ein
Uber den Rémerstaat hinausgehender Herrschaftsanspruch zugebilligt. Noch unter-
driickt, sind die Christen schon ihrer Macht bewusst® und entwickeln sie ein Be-
wusstsein, das spateren theokratisch papalistischen Tendenzen Vorschub leistet®.
Hier ist zwar noch der weltliche Herrscher der Zweite nach Gott®, aber schon wird
er als im eigentlichen Sinne ,noster... Caesar” bezeichnet®, dessen Stelle nach weni-
gen Jahrhunderten ein Papst einzunehmen beanspruchen wird®: ein Ersatz der mili-

55 APOLOGETICUM 35.9: ,de Romanis, nisi fallor, id est de non Christianis.” — ,,Doch wohl von
den Romern, das heildt: von den Nichtchristen.”

56 Hans Freiherr von CAMPENHAUSEN, Lateinische Kirchenvater, zweite durchgesehene Aufla-
ge, Stuttgart, 1960, Seite 21.

57 Ebenda. Der letzte Satz weist in die Richtung des Kapitels Ill. dieser Arbeit. — Vgl. Anm. 71.

58 APOLOGETICUM 36.1: ,Wenn es sich nun so verhalt, dass die als Feinde entlarvt werden, die
man Rémer nannte, warum werden dann wir, die wir als Feinde gelten, nicht als Romer aner-
kannt? Wir kdnnen nicht zugleich keine Romer sein und doch Feinde, da die als Feinde erfun-
den werden, die man fiir Romer ansah.”

59 APOLOGETICUM 37.4f.: ,hesterni sumus, et vestra omnia implevimus, urbes insulas castella
municipia conciliabula castra ipsa tribus decurias palatium senatum forum; sola vobis reliqui-
mus templa. cui bello non idenei, non prompti fuissemus etiam impares copiis, qui tam liben -
ter trucidamur, si non apud istam disciplinam magis occidi liceret quam occidere?”“ — ,Ges-
tern sind wir erschienen, und schon haben wir alles, was euer ist, Uberflutet, Stadte und In-
seln, Garnisonen, Gemeinden, Ortschaften, ja Heerlager, Stadtbezirke und Dekurien, Palast,
Senat und Forum; gelassen haben wir euch einzig und allein die Tempel. Zu welchem Kriege
waren wir nicht imstande, nicht bereit, selbst bei ungleicher Truppenzahl — wir, die wir so be-
reitwillig uns morden lassen —, ware nicht in unserer Lehre eher erlaubt sich téten zu lassen
als zu toten?”

60 Bei Tertullian verbietet sich ein solcher Gedanke aus seiner rigoristischen Ablehnung weltli-
cher Macht heraus; wegen der ordnungstheologischen Voraussetzungen kann dieses Be-
wusstsein auch nicht in eine revolutionare Haltung umgesetzt werden (vgl. Kapitel IV. und V.
dieser Arbeit). Trotzdem spricht Adolf von HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Chris-
tentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902, Seite 390, Anmerkung, von Tertul -
lians ,Herrschaftsgellsten”, die er im Apologeticum verberge; eine Aussage, die ich nicht
nachprifen kann.

61 S.Anm. 22.

62 APOLOGETICUM 33.1: ,unser... Kaiser”“. S. Anm. 21.

63 Schon bei Tertullian taucht der Begriff ,,curia“ als Bezeichnung der christlichen Gemeinde auf,
APOLOGETICUM 39.21: ,,cum probi, cum boni coeunt, cum pii, cum casti congregantur, non
est factio dicenda, sed curia“ — ,,Wenn anstandige, wenn gute Menschen zusammenkommen,
wenn fromme, wenn keusche sich versammeln, kann man nicht von einer ,Organisation’
sprechen, sondern nur von einem Senat.” Der Begriff hat hier aber noch nichts von seiner



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 13

tanten pax Romana durch eine ebenso militante pax Christi, die — durch eine politik-
fremde Gottesreichsideologie gestiitzt® — mit einem Gottesreich der Gerechtigkeit
fur die Mihseligen und Beladenen nicht mehr viel gemein hat.

All dies kann so nicht in den Absichten Tertullians liegen, es ist aber angelegt in sei-
nem christlichen Universalismus, der um eine Stufe hoher gedacht ist als der patrio-
tisch-romische Universalismus: ,,nec ulla magis res aliena quam publica. unam omni-
um rem publicam agnoscimus, mundum®“®.

lll. Die Christen — apolitisch

Gerade die Aussage ,nec ulla magis res aliena quam publica” — zwar begriindet
durch den Verzicht auf Ruhm und Wiirde® — kann in Tertullians Situation vom Staat
nur aufgefasst werden als Zeichen unpolitischer Passivitat [Modernismus!] und er-
regt den Verdacht der Vernachldssigung staatsbirgerlicher Pflichten oder gar der
Vorbereitung umstirzlerischer Umtriebe.

Wegen der Verfolgungssituation steht Tertullian ohnehin in einer gewissen Distanz
zum Staat. So spricht er auRer an der erwahnten Stelle®” nie von ,,unserem* Staat,
sondern immer in der zweiten Person Plural®. Verstiandlich, dass er einen Freiraum
fur die Kirche fordert, der nicht dem Staat untersteht®.

spateren machtpolitischen Bedeutung.

64 Das Verhiltnis der Christen zum Papsttum erhilt dann eine erschreckende Ahnlichkeit mit
dem jetzigen Verhaltnis der Christen zum rémischen Staat, vgl. Anm. 53, BECK.

65 APOLOGETICUM 38.3: ,und keine Sache ist uns mehr fremd als die Sache aller, der Staat. Ei-
nen Staat nur kennen wir fir alle: die Welt.” — Vgl. Alexander BECK, Romisches Recht bei Ter-
tullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19: ,Letzten Endes, spricht der Pneumatiker und Stoi-
ker Tertullian, ist des Christen Heimat nicht von dieser Welt... Einen ihrer Idee nach tiber dem
Staate stehenden hoheren Gemeinschaftsverband stellt also die Kirche dar”. An anderen Stel-
len weise Tertullian noch viel deutlicher ,,in die Richtung der so viel welt- und wirklichkeitsna -
heren hierarchischen Kirchentheorie Cyprians“. — Den Stoizismus Tertullians bestatigt J. DA-
NIELOU, Von den Anfangen bis zum Konzil von Nicda, in: Geschichte der Kirche, Band |, Einsie-
deln, 1963, Seite 172f. — Vgl. Anm. 6.

66 APOLOGETICUM 38.3: ,at enim nobis ab omni gloriae et dignitatis ardore frigentibus nulla est
necessitas coetus nec ulla magis res aliena quam publica” — , wir jedoch bleiben kalt gegen al-
les brennende Begehren nach Ruhm und Wiirde. Daher gibt es fir uns keinen Anlass zu Ver-
sammlungen, und keine Sache ist uns mehr fremd als die Sache aller, der Staat.”

67 S.Anm. 21, APOLOGETICUM 33.1.

68 Z.B.APOLOGETICUM 2.15: ,vestram... servate legem” — , Bleibt bei eurem Gesetz”.

69 APOLOGETICUM 24.6: ,videte enim, ne et hoc ad irreligiositatis elogium concurrat, adimere
libertatem religionis et interdicere optionen divinitatis” — ,,Denn bedenkt, ob nicht auch das
auf die Liste der Gottesfrevel gehort, einem die Freiheit der Gottesverehrung zu nehmen und



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 14

Einer apolitischen Indifferenz der Christen [Sie Uibersehen, dass Politik und Religion
in der Antike nicht zu trennen sind!]”® entspricht in der Hauptsache die Weigerung,
politische Amter anzunehmen’. Auch die Verspottung rémischer Gesetze’? und Ter-
tullians radikale Militardienstverweigerung” — die im Apologeticum allerdings nur
vorsichtig anklingt’* — wird von einigen” als Beweis hierfiir angesehen. lhnen ist zu-
zustimmen, insofern Tertullian nicht aus politischen, sondern aus kultischen Griin-
den’® die militdrische Abstinenz betreibt. Im Apologeticum bemiiht sich Tertullian al-
lerdings, nicht als rigoristischer Fanatiker zu erscheinen, der politisch verantwor-

die Wahl der Gottheit zu untersagen”; vgl. Anm. 126.

70 Zumindest derjenigen, die wie Tertullian denken, vgl. Anm. 48.

71 APOLOGETICUM 21.24: ,et Caesares credidissent super Christo, si aut Caesares non essent
necessarii saeculo, aut si et Christiani potuissent esse Caesares” — ,und auch die Kaiser hat-
ten an Christus geglaubt, wenn nicht entweder Kaiser fiir die Welt n6tig waren oder wenn
Kaiser zugleich auch hatten Christen sein kénnen; vgl. Anm. 56/57. So auch APOLOGETICUM
46.13: ,Pythagoras apud Thurios, Zenon apud Prienenses tyrannidem adfectant; Christianus
vero nec aedilitatem” — ,,Pythagoras sucht in Thurii, Zeno in Priene die Tyrannenherrschaft zu
gewinnen — ein Christ dagegen nicht einmal die Adilenwiirde.” Zwar nur als Beispiel fiir die
,modestia“ (= personliche Zurilickhaltung) der Christen gemeint, kennzeichnet dies doch die
faktische Grundhaltung zumindest Tertullians, wie Alexander BECK sagt, ROmisches Recht bei
Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19f., im Sinne des ,miiden stoischen Satzes, dass
,das Ding an sich gut und niitzlich ist, aber die Auspragung ist so schlecht, daB uns kein Raum
zum Handeln bleibt’ und lasst, trotz einer tiefen Verwurzelung im Staatlichen, eigentliche po-
litische Gesinnung nicht aufkommen®.

72 APOLOGETICUM 4.8: ,,nonne vanissimas Papias leges, quae ante liberos suscipi cogunt quam
luliae Patrimonium contra, post tantae auctoritatis senectutem heri Severus, constantissimus
principum, exclusit?“ — , Hat nicht erst kirzlich die ganz absurden Papischen Gesetze, die ei-
nen dazu zwingen, dass man friiher Kinder hat als man nach den Julischen Gesetzen eine Ehe
eingehen muss, nach so achtunggebietendem Alter Severus, der konservativste aller Kaiser,
auller Kraft gesetzt?“

73 Noch nicht im Apologeticum, doch in ,De idololatria‘ Kapitel 19, unter Berufung auf die Ent-
waffnung des Petrus und die Unmoglichkeit, im Lager der Soldaten und im Lager Christi zu-
gleich zu stehen; noch scharfer in ,De corona militis’ , Kapitel 11 (nach Adolf von HARNACK,
Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig,
1902, Seite 390, Anmerkung). Vgl. Mt. 26.52 u. Anm. 168.

74 APOLOGETICUM 25.14: ,porro bella et victoriae captis et eversis plurimum urbibus constant.
id negotium sine deorum iniuria non est” — , Kriege und Siege aber bestehen zumeist in der
Eroberung und Zerstdrung von Stidten. Ein solches Tun ist nicht moglich ohne Ubergriffe ge-
gen die Gotter”; hier wehrt sich Tertullian dagegen, dass die Gotter das Reich groR gemacht
haben sollen. — Fiir BAINTON ist 37.5 (s. Anm. 59) eine pazifistische Stelle (vgl. Anm. 48, BAIN -
TON). Es muss aber doch ein Unterschied gesehen werden zwischen einem Kriegszug gegen
Barbaren (den Tertullian zwar noch nicht selbst beflirwortet) und einer tatlichen Abwehr der
Verfolgung (die die Kirche nie befiirwortet hat).



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 15

tungslos das Reich in einer Stunde, in der Einheit geboten wire, im Stich I4sst”’: Er
lehnt die groRe Verweigerung, die totale Abstinenz der Christen vom Staat ab’.

Doch fiir den romischen Staat ist schon die Ungewissheit tber die Haltung der Chris-
ten, gendhrt durch einen Weltfluchtverdacht’, den teilweisen Konsumverzicht der
Christen® und die Weigerung der Christen, sich in Rom kulturell zu integrieren®, ein
hinreichendes Argument, sie unter die Umsttirzler oder politisch Verantwortungslo-
sen einzureihen®. Tertullians Beteuerung, die kulturelle Verweigerung griinde sich

75 Jaques MOREAU, Die Christenverfolgung im Romischen Reich, Berlin, 1961, Seite 71: ,Zwei-
fellos ware ein Kompromiss zwischen Kirche und Staat moglich gewesen, vielleicht hatten ihn
die Behorden und viele Christen sogar gewtinscht. Aber die unversdhnliche Haltung der
schwarmerischen Sekten, vor allem der Montanisten, die Nordafrika beunruhigten, hatten je-
den Versuch in dieser Richtung sofort zunichte gemacht. Ausgerechnet in einer Zeit, in der
der Bestand des an allen seinen Grenzen bedrohten Reiches von der Einigkeit und Zusam-
menarbeit aller seiner Bewohner abhing (siehe die ,Einfiihrung in die zeitgeschichtliche Situa-
tion“ dieser Arbeit), wurden von christlicher Seite aus die radikalsten Parolen ausgegeben,
Parolen, die zur Verweigerung des Militardienstes aufriefen und die mit den Gesetzen Spott
trieben, mit Hilfe derer die Kaiser versuchten, die Fruchtbarkeit der Ehen zu fordern und zu
heben”. Vgl. Anm. 48, DANIELOU.

76 Vgl. Anm. 42 und 74. — In gewisser Hinsicht scheint Origenes einen Schritt weiter zu gehen,
vgl. Anm. 167.

77 Vgl. Anm. 75.

78 APOLOGETICUM 37.6: ,Potuimus et inermes nec rebelles, sed tantummodo discordes, solius
divortii invidia adversus vos dimicasse” — ,,Moglich gewesen ware es uns auch, ohne Waffen
und ohne Aufstand, sondern durch blofRe Trennung, allein durch inwillkommenes Auseinan-
dergehen gegen euch zu kampfen.”; 37.8: ,nunc enim pauciores hostes habetis prae multitu-
dine Christianorum paene omnium civi(tat)jum paene omnes cives Christianos habendo” —
LJetzt ndmlich habt ihr dank der groRen Menge der Christen weniger Feinde, da ihr in fast al-
len Stadten fast alle Blrger zu Christen habt.”

79 APOLOGETICUM 41.5: ,nihil nostra refert in hoc aevo nisi de eo quam celeriter excedere” —
,wir haben in diesem irdischen Leben keinen anderen Wunsch als es so schnell wie méglich
wieder zu verlassen”.

80 APOLOGETICUM 42.2: ,nullum fructum operum eius (sc. dei) repudiamus, plane tempera-
mus, ne(c) ultra modum aut perperam utamur” — ,den Gebrauch keiner seiner [Gottes] Ga-
ben lehnen wir ab, tGben allerdings MaRigung, um uns ihrer nicht Gber Gebihr oder in ver-
kehrter Weise zu bedienen.”

81 APOLOGETICUM 35.1: ,Propterea igitur publici hostes Christiani, quia imperatoribus neque
vanos neque mentientes neque temerarios honores dicant, quia verae religionis homines eti-
am solemnia eorum conscientia potius quam lascivia celebrant” — ,Deshalb also sind die
Christen Feinde des Staates, weil sie den Kaisern keine sinnlosen, ligenhaften und frivolen
Ehrungen darbringen, weil sie, als wahrhaft religiose Menschen, auch deren Festtage lieber in
ihrem Herzen als durch zligellose Ausschweifung feiern” und 42.4: ,Sed si caerimonias tuas
non frequento, attamen et illa die homo sum” —, Wenn ich deine religidsen Feste nicht besu-



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 16

auf den Verzicht auf MaRlosigkeit und Unzucht®, die Feindschaft der Christen gelte
den Irrtimern der Menschen, nicht dem Menschengeschlecht®, zum Ethos des
Christseins gehdre es, niemandem tibel zu wollen, schon gar nicht dem Kaiser®, wei-
terhin: den Feind zu lieben® und auf eine Nacht der Rache zu verzichten®, erreicht
wenig, wo es dem Staat auf eine aktive Unterstiitzung seiner Politik ankommt®,

Hier ist auf einen Widerspruch in Tertullians Denken hinzuweisen, der in einer Span-
nung zwischen ordnungstheologischer Loyalitat und politischer Indifferenz besteht:
Einerseits geht Tertullian von dem Schutz aus, den die pax Romana auch den Chris-

che, lebe ich doch auch an jenem Tage als ein Mensch.”

82 Antonie WLOSOK, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei Jahrhun-
derte, in: Das friihe Christentum im rémischen Staat, herausgegeben von Richard Klein,
Darmstadt, 1971, Seite 281: ,Eine programmatische Ablehnung der Beteiligung am offentli-
chen und politischen Leben aber, eine prinzipielle Absetzung vom rémischen Volk als neues
Volk (tertium genus) (sc. musste) im Bewusstsein des Romers notwendig zu dem ernsten Vor-
wurf eines Vergehens gegen Staat und Gemeinschaft werden”.

83 S. Anm. 81 und APOLOGETICUM, Kapitel 35.

84 APOLOGETICUM 37.8: ,sed hostes maluistis vocare generis humani potius quam erroris hu-
mani” — ,,Und doch habt ihr es vorgezogen, sie Feinde des Menschengeschlechts statt lieber
Feinde des menschlichen Irrtums zu nennen.” und 37.10: “(sc. nos) hostes iudicare maluistis,
qui(a) sumus plane, non generis humani tamen, sed potius erroris“ — ,ihr habt [uns] lieber zu
Feinden erklaren wollen, die wir allerdings auch sind — nicht des Menschengeschlechts frei-
lich, sondern vielmehr seines Irrtums.”

85 APOLOGETICUM 36.4: ,,male enim velle, male facere, male dicere, male cogitare de quoquam
ex aequo vetamur. quodcumque non licet in imperatorem, id nec in neminem, eo forsitan
magis nec in ipsum, qui per deum tantus est” — ,Denn irgend jemandem Ubel zu wollen, tbel
zu tun, oder von irgend jemandem Ubel zu reden, lbel zu denken ist uns gleichermalien ver-
boten. Alles, was gegen den Kaiser nicht erlaubt ist, das ist es auch gegen keinen anderen;
was gegen niemanden, ist es um so weniger wohl gegen den, der durch Gott so grof ist.”

86 APOLOGETICUM 37.1: ,Si inimicos, ut supra diximus, iubemur diligere, quem habemus odis-
se?” — ,Wenn uns, wie ich vorhin sagte, befohlen ist, unsere Feinde zu lieben, wen sollten wir
dann hassen?” — Gerade die Anerkennung einer Feindschaft wirde allerdings ja nicht auf-
grund der Liebe nun eine Zustimmung zu den ,errores” (= Irrtiimern, s. Anm. 84) bedeuten,
sondern den Kampf gegen sie, vgl. Kapitel V. dieser Arbeit; der Gegensatz Rom — Kirche bliebe
also zundchst bestehen.

87 APOLOGETICUM 37.3: ,una nox pauculis faculis largiter ultionis posset operari, si malum
malo dispungi penes nos liceret” — ,eine einzige Nacht mit ein paar winzigen Fackeln kdnnte
ein UbermaR an Rache stiften, wenn Bses mit B&sem zu vergelten bei uns erlaubt wire”.

88 Jaques MOREAU, Die Christenverfolgung im Romischen Reich, Berlin, 1961, Seite 72: , Tertulli-
an hatte gut reden, wenn er behauptete, dass die Christen ebenso wie die Heiden an der Be-
wahrung eines Regimes interessiert seien, das sie gegen die Barbaren schiitze; man kann ihm
seine eigenen Worte entgegenhalten: ,Der Christ ist ein Fremdling in dieser Welt’ (,De coro-
na’‘, Kap. 13)“. Spater tritt er ja auch radikaler auf: ,,Im Jahre 209 oder 210 weist Tertullian die



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 17

ten gewahrt®, macht sich aber keine Gedanken uber die Aufrechterhaltung dieses

Schutzes®; andererseits fuhrt ihn die Kritik an Militdr und ruhmheischender Politik
aber auch nicht zu einer Grundsatzkritik am Konzept der pax Romana®’. Tertullian
unterscheidet nicht zwischen ruhm- und ehrgeizigen Politikern und solchen, die das
Schicksal des Staates, an die Gerechtigkeit gebunden, zu verantworten bereit sind.
Er will die Gottesreichsarbeit nicht politisch verstehen®.

Zwar ist Tertullians Auffassung nicht in allem auch der gesamten Christengemeinde
zu eigen®®; unter Abstrich aller rigoristisch-montanistischen Ziige verschiebt sich die-
se politische Haltung aber lediglich in der Richtung einer noch kritikloseren Loyalitat,
einer konsequenteren Ordnungstheologie®. Hier zeichnet sich schon die Schizophre-
nie einer Situation [Ausdrucksfehler!] ab, in der Bischofe zugleich das Schwert ver-
weigern und Heere in die Schlacht flhren; eine Schizophrenie, die bis heute zwi-
schen Militarseelsorge und Kriegsdienstverweigerung eine Rolle spielt [Vorsicht!]. Es
zeigt sich [Methode], wie unvorbereitet die Kirche unter Konstantin vor der Aufgabe
gestanden hat, nun pl6tzlich politische Verantwortung zu dbernehmen.

Toga zurilick, um das Pallium anzulegen; damit fordert er Rom heraus; er will die kaiserliche
Propaganda lacherlich machen und dem offiziellen Rémertum ein Manifest entgegenschleu-
dern. Diese Ubertrieben heftige Weigerung, sich enger an den Staat anzuschlieRen, musste,
auch wenn die Mehrheit der Christen nichts mit ihr zu tun hatte, das Misstrauen der Behor-
den und all derer erwecken, denen an der Erhaltung des Reiches lag"“.

89 Vgl. Anm. 46.

90 Das war gerade die Kritik des Celsus gewesen, vgl. Anm. 7 und 167.

91 Vgl. Anm. 56.

92 Vgl. Anm. 71 und 42 und 165. — Nach Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebraisch-christliche
Provokation, in: Weltfrieden und Revolution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fi-
scher-Blicherei, Frankfurt, 1970, ist der politisch-soziale Aspekt des Schalom-Ansatzes der
Propheten (vgl. Anm. 24) sowie des ,Friedenseinsatzes Jesu“, der ,nicht nur der kontemplati-
ven Friedenssehnsucht, sondern auch dem militanten Friedenswillen” wehrte (Seite 154f.),
»in dem Malie” verloren gegangen, ,in dem sich die Kirche in der Welt des Imperium Roma-
num einrichtete” (Seite 158). Doch schon der nicht im Imperium integrierte Tertullian folgt
dem Ordnungsdenken mehr als dem Schalom, Ordnungsdenken durchdringt sogar sein ,apo-
kalyptisches Christentum® (vgl. Anm. 48, DANIELOU). Als ungeschiitzte und hier unbelegte
Anmerkung mochte ich hinzufligen, dass von Prof. H. H. SCHMIDs Forschungen her ohnehin
der Exodusgedanke des AT erst auf dem Hintergrund eines urspriinglichen weisheitlichen
Ordnungsansatzes entstanden zu sein scheint; von daher mag eine Neubestimmung des Ver-
héltnisses von dynamischer und statischer politischer Theologie notwendig werden.

93 Vgl. Anm. 48.

94 |m Sinne etwa DANIELOUs, s. Anm. 48.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 18

IV. Die Christen und revolutionare Kritik

Der Staat vermutet politische Feindschaft, wo eine weitgehend apolitische Haltung
steht; die politischen Feinde Roms haben ebensowenig die Sympathie der Christen.
Die Christen kennen keine politische Utopie des Gottesreiches, die die Anderung der
politischen Herrschaftsverhiltnisse im Sinne hatte [Unhistorisch geurteilt!]®”. Die
Absage an die Moglichkeit, Gott kdnne sein Reich durch Menschen auf der Erde ver-
wirklichen®, bestatigt viel mehr die ordnungstheologische Grundhaltung®. Kritik tibt
Tertullian in vieler Hinsicht, die das System des Kaiserstaates in Frage zu stellen ver-
mag®, doch sie ist entweder als lediglich apologetisches Argument fir die Verwor-
fenheit der Rdmer tiberhaupt® oder im Horizont der grundséatzlichen Loyalitat zu se-
hen. Auf der anderen Seite |asst die Kritik an den ,factiones” [= ,Rotten”, ,Parteien”,
Becker Gbersetzt mit ,Organisation”] die Beteiligung der Christen an einem Umsturz
als unmdglich erscheinen'®, denn factiones sind nur auf Macht, Ruhm und Ehre aus
und scheuen vor Gewalt nicht zurtick™, Gewalt gegen die gottgewollte staatliche

95 Schon deshalb nicht, weil mit dem Ende Roms der Antichrist erwartet wird, s. Anm. 52.

96 APOLOGETICUM 11.4: ,indignum est, ut alicuius opera indigeret” — ,,es ist unwirdig, dass er
[Gott] irgend jemandes Hilfe bedurft hatte” und 11.5: ,,sed nec operae locum video. totum
enim hoc mundi corpus... semel utique in ista constructione dispositum et instructum et ordi-
natum cum omni(s) rationis gubernaculo inventum est. imperfectum non potuit esse quod
perfecit omnia“ — ,Doch sehe ich fir solche Hilfe auch keinen Raum. Denn dieser ganze Wel-
tenkorper... ist doch auf jeden Fall von vornherein in diesem seinem Geflige als wohlgeglie-
dert, gestaltet und geordnet und vom Steuer der Universalvernunft gelenkt erfunden wor-
den. Unvollendet konnte nicht sein, was alles zur Vollendung gefiihrt hat.”

97 Alexander BECK, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 18: ,Revoluti-
onare Gesinnung liegt ihm denkbar fern”.

98 Z.B. APOLOGETICUM 6.3:,video enim et centenarias cenas a centenis iam sestertiis dicenda,
et in lances — parum est, si senatorum et non libertinorum vel adhuc flagra rumpentium — ar-
gentyria metalla producta. video et theatra nec singula satis esse nec nuda“ — ,,Ich sehe ja
doch, wie die Hundertermahle jetzt nach ihren schon hunderttausend — Sesterzen so be-
nannt werden missen und wie zu Schisseln [es wadre noch zu wenig, wenn zu solchen von
Senatoren, nicht auch von Freigelassenen oder gar denen, auf deren Riicken man noch heute
Peitschen zerschldgt] ganze Silberbergwerke verarbeitet sind. Ich sehe auch, wie bei Theatern
weder ein einziges noch ein schmuckloses genligt” oder APOLOGETICUM 25.13: ,Nondum
enim tunc ingenia Graecorum atque Tuscorum fingendis simulacris urbem inundaverant” —
»Noch hatten ja damals nicht die einfallsreichen Képfe von Griechen und Etruskern die Stadt
Rom mit der Fabrikation von Gotterbildern Gberschwemmt”; vgl. Anm. 74.

99 APOLOGETICUM, Einflihrung, Seite 28: ,Tertullian... kommt auRerdem einer tiefen Verkehrt-
heit im ganzen heidnischen Verhalten auf die Spur”, es kann ,,auch weiterhin das ganze heid-
nische Treiben zum Thema werden®.

100 Vgl. Anm. 59, 85, 86 und 87.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 19

Notordnung'®. Tertullian streitet ab, dass das Christentum unter die Unruhe erzeu-
genden Parteien zu rechnen sei; die Romer selbst aber seien verwerflicherweise fir
Spaltungen und Unruhe verantwortlich'®. Es fehlen ihm samtliche Voraussetzungen,
Unruhe als Moglichkeit zur Veranderung eines gottfeindlichen Zustandes zu sehen
[Hier wird eine andere Staatsform als die antike mit all ihren Moglichkeiten voraus-
gesetzt], da dieser Zustand ja von Gott als Notordnung legitimiert ist'® und Gott
selbst zur Uberwindung dieses Zustandes schreiten wird, indem er ihn in der Ewig-
keit des Gerichts vollig aufhebt'®.

101 APOLOGETICUM 40.1: , At e contrario illis nomen factionis accommodandum est, qui in odi-
um bonorum et proborum conspirant” — , Nein, umgekehrt muss man den Namen ,Organisa-
tion’ denen beilegen, die es gemeinsam auf den Hass gegen Gute und Anstandige anlegen”
und APOLOGETICUM 35.9: ,,unde Cassii et Nigri et Albini? unde qui inter duas laurus obsident
Caesarem?... unde qui armati palatium irrumpunt... ? de Romanis, nisi fallor, id est de non
Christianis“ — ,,Woher kommen denn die Cassius, Niger und Albinus? Woher, die zwischen
den beiden Lorbeerbdaumen auf den Kaiser eindringen? ... Woher, die bewaffnet in den Palast
einbrechen... Doch wohl von den Romern, das heil3t: von den Nichtchristen.” S. Anm. 66.

102 Vgl. Anm. 30.

103 APOLOGETICUM 38.1: ,Proinde nec paulo lenius inter illicitas factiones sectam istam deputari
oportebat, a qua nihil tale committitur, quale de illicitas factionibus timeri solet” — ,,Woher
kommen denn die Cassius, Niger und Albinus? Woher, die zwischen den beiden Lorbeerbau-
men auf den Kaiser eindringen? ... Woher, die bewaffnet in den Palast einbrechen... Doch
wohl von den Romern, das heiRt: von den Nichtchristen.” Tertullian stimmt hier dem Gesetz
zu, das ,factiones” deshalb verbietet, APOLOGETICUM 38,2: ,ne civitas in partes scinderetur,
quae res facile comitia concilia curias contiones, spectacula etiam aemulis studiorum compul -
sationibus inquietaret” — ,Denn soviel ich weil3, hat das Verbot der Organisationen seinen
Grund in der Sorge um die allgemeine Ordnung, damit die Blrgerschaft sich nicht in Parteien
spaltet, was leicht in die Versammlungen und Sitzungen des Volkes und des Senats, auch in
die Schauspiele, durch den Zusammenprall feindlicher Interessen Unruhe tragen kann“, was
er mit einem Tadel der kauflichen Totschlagerei verbindet — ganz auf der Linie der Ordnungs-
theologie. Konfliktaustragung fiihrt von vornherein zum Chaos.

104 Vgl. Anm. 30 und Kapitel V., zweiter Abschnitt.

105 APOLOGETICUM 48.12: ,,cum ergo finis et limes, medius qui interhiat, adfuerit, ut etiam ipsi-
us mundi species transferatur aeque temporalis, quae illi dispositioni aeternitati aulaei vice
oppansa est, tunc restituetur omne humanum genus ad expungendum, quod in isto aevo
boni seu mali meruit, et exinde pendendum in immensam aeternitatis perpetuitatem” —
,Wenn also dieses Ende und die Kluft, die sich dazwischen auftut, da ist, so dass auch die Ge-
stalt unserer Welt sich verwandelt, die gleichermalien irdisch begrenzt und jener Ordnung
der Ewigkeit wie ein Vorhang vorgespannt ist, dann wird das ganze Menschengeschlecht neu
erschaffen werden zur Abrechnung dariiber, was es in dieser Welt Gutes oder Boses verlibt
hat, und dafiir wird es dann einzustehen haben die ganze unermessliche Dauer der Ewigkeit.”
Vor allem aber APOLOGETICUM 41.3: ,,qui enim semel aeternum iudicium destinavit post
speculi finem, non praecipitat discretionem, quae est condicio iudidii, ante saeculi finem“ —



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 20

Wenn Tertullian von Aufrihrern spricht, hat er im Ubrigen nie eine aus dem Volk
oder gar von den Sklaven sich erhebende, fiir Freiheit oder Menschenrechte'*®
kampfende Gruppe im Auge, sondern eher Putschisten, machtgierige Politiker. Das
ohnmichtig-aufmipfige rémische Volk' dient ihm lediglich zur Demonstration der
demgegeniber hervorragenden christlichen Loyalitat; rebellische Aufstande von fir
Tertullian zu Recht verurteilten Straflingen sind ihm Bild fiir den ohnmachtigen
Kampf der Ddmonen'®. Er spricht auch vom blinden Pébel, dessen sich Demagogen
durch Manipulation fir ihre Zwecke bedienen'®. Spartakus diirfte Tertullian allen-
falls als boswilligen Sklaven haben einordnen kénnen'™,

Tertullian ist auch nicht in der Lage, sich etwa mit der republikanischen Tradition
Roms zu identifizieren und sie neu zu beleben: einmal tragen ihre Anhanger Unruhe
in den Staat, zum andern ist die Monarchie, so wie sie ist, glltiger Garant der gottli-
chen Notordnung'. So ist die Kirche auf dem Wege zur papalistischen Theokratie
oder bleibt mehr oder weniger passive Sdule des Staates [Vorsicht! Sie urteilen von
Jhinter her“1]*2.

,Nachdem er [Gott] namlich einmal das ewige Gericht festgesetzt hat fir die Zeit nach der
Welt Ende, vollzieht er die Scheidung, die die Voraussetzung des Gerichts ist, nicht Gberstirzt
vor der Welt Ende.”

106 Vgl. Jirgen MOLTMANN, Wer vertritt die Zukunft des Menschen?, in: Evangelische Kommen-
tare, Stuttgart, Juli 1972, Seite 399: ,Die Menschenrechte kamen in unserem Kulturkreis erst
im 16. Jahrhundert als politisches Kampf- und rechtliches Sicherungsmittel des einzelnen ge-
gen die Staatsgewalt auf. Ihre Entwicklung ist noch nicht abgeschlossen®.

107 APOLOGETICUM 35.6: ,ipsos Quirites, ipsam vernaculam septem collium plebem convenio,
an alicui Caesari suo parcat illa lingua Romana“ — ,,Die romischen Birger selbst, das auf den
sieben Higeln der Stadt lebende Volk frage ich, ob die scharfe romische Zunge auch nur ei-
nen der Kaiser verschont”.

108 APOLOGETICUM 27.7: ,itaque, cum vice rebellantium ergastulorum sive carcerum vel metal-
lorum vel hoc genus poenalis servitutis erumpunt adversos nos...“ — ,,Wenn sie daher wie auf-
standische Insassen von Arbeitshdusern oder Gefangnissen oder Bergwerken oder sonst zu
Zwangsarbeit Verurteilte wider uns losstiirmen...”. Vgl. Anm. 41 zum Zusammenhang.

109 APOLOGETICUM 49.4: ,De qua iniquitate saevitiaeque non modo caecum hoc vulgus exsultat
et insultat, sed et quidam vestrum, quibus favor vulgi de iniquitate captatur, gloriantur” —
,Uber diese Ungerechtigkeit und Brutalitit jubelt und jauchzt nicht nur der blinde Pébel hier
ringsum, sondern auch manche von euch, die sich durch Ungerechtigkeit beim Pdbel ein-
schmeicheln wollen, riihmen sich ihrer”.

110 Vgl. Anm. 41.

111 Vgl. Anm. 32 und 103.

112 Vgl. Kapitel Il. bzw. Kapitel I. und Kapitel lIl.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 21

V. Die Christen als Korrektiv des Staates

Doch das Modell der Papstherrschaft weist erst von fern in die Zukunft [Eben!], ge-
rade weil fur Tertullian Christentum und politische Macht so weit auseinanderlie-
gen', Uneingeschrinkt Saule des Staates ist die Kirche zu Tertullians Zeit schon des-
halb nicht, weil sie den Hoheitsanspruch des Kaisers Uber den religiosen Bereich
nicht anerkennen kann**.

Hier ist nun der eigentliche Grund dafiir zu nennen, dass Tertullian ordnungstheolo-
gisch bzw. politisch indifferent denkt: letztlich hdlt weder eine politische Utopie
noch auch der Staat wie er ist das Gliick der Menschen bereit, wenn sie nicht in der
Gemeinschaft mit Gott und ihren Briidern in Christo Hoffnung, Kraft und Leben ha-
ben'*>. Hier im Glauben ist ,die‘ erlésende Wirklichkeit''® gegeben, fiir die es sich

selbst zu sterben lohnt: die Christen siegen, indem sie sterben*’.

113 Jedenfalls nach dem Apologeticum, indem der Einwand HARNACKSs nicht bericksichtigt wird,
vgl. Anm. 60.

114 Vgl. Anm. 69 und 126. Vgl. Hugo RAHNER, Kirche und Staat im friihen Christentum, Miinchen,
1961, Seite 22: ,Die wesenhaft christliche Staatsauffassung, wie sie aus den Zeugnissen der
jungen Kirche von Tiberius bis Konstantin zu belegen ist, kann nur richtig erfasst werden,
wenn wir die schwingende Mitte zwischen Nein und Ja der Kirche zum Staat, in den sie hin-
eingestellt ist, festhalten. Die Kirche hat niemals ein glattes, nur mystisch jenseitiges Nein der
Ablehnung des Staates ausgesprochen, aber ebenso auch nie das Ja einer haltlosen Anerken-
nung oder auch nur eines gleichgiiltig unpolitischen Gehenlassens”. Gemessen an den Ergeb-
nissen der bisherigen Kapitel ist Rahner zu optimistisch; im letzten Kapitel bleibt zu untersu-
chen, inwieweit es Ansatze gibt, die seine Behauptung bewahrheiten.

115 APOLOGETICUM 39.9: ,at quanto dignius fratres et dicuntur et habentur, qui unum patrem
deum agnoverint, qui unum spiritum biberint sanctitatis, qui de uno utero ignorantiae eius-
dem ad unam lucem expaverint veritatis!“ — ,Denn mit wieviel mehr Recht heien und sind
uns Briuder diejenigen, die Gott als ihren einen Vater erkannt, die den einen Geist der Heilig-
keit eingesogen haben, die aus dem einen Leib derselben Unwissenheit zu dem einen Licht
der Wahrheit emporgeschreckt sind!“

116 Von CAMPENHAUSEN, a. a. O., Seite 26: ,Religion — das ist flir Tertullian das Leben in der
Wirklichkeit”.

117 APOLOGETICUM 37.3: ,sed absit, ut aut igni humano vindicetur divina secta aut doleat pati,
in quo probatur” — ,Doch fern sei es, dass die Gemeinschaft Gottes mit dem Feuer des Men-
schen sich rache oder dass sie traurig ist, wenn sie erduldet, worin sie sich bewahren darf!;
50.2: ,proelium est nobis, quod provocamur ad tribunalia, ut illic sub discrimine capitis pro
veritate certemus. victoria est autem, pro quo certaveris, obtinere. ea victoria habet et glori-
am placendi deo et praedam vivendi in aeternum” — ,Kampf bedeutet es fiir uns, dass wir vor
euren Richterstuhl gezogen werden, um dort unter Lebensgefahr fiir die Wahrheit zu strei-
ten. Sieg aber heiRt, dass man durchsetzt, woflir man streitet. Ein Sieg hier bringt den Ruhm,
Gott wohlgefillig zu sein, und zugleich als Beute das ewige Leben”; 50.3: ,sed obducimur.
certe, cum obtinuimus. ergo vicimus, cum occidimur; denique evadimus, cum obducimur® —



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 22

Doch auch politisch kann es von daher einen bisher in der Antike nie gekannten
Raum geben, als Salz der Erde zu wirken. Von der Gottesreichs- und Gerechtigkeits-
vorstellung Tertullians aus lassen sich Linien zu konstruktiver Kritik am Staat und so-
gar zur Tertullian eigentlich fernliegenden fruchtbaren Unruhestiftung® verfolgen:

Christen als Korrektiv, Ferment, Ol oder Sand im Getriebe des Staates™™.

Zuniachst enthalt die Ruckbindung der staatlichen Herrschaft an Gott'* auch Kritik
an ihrer Ausliibung. Gott kann die Herrschaftsvollmacht jederzeit wieder entzie-
hen'*'. Die Kapitel vier bis sechs des Apologeticum sind eine einzige Kritik an rémi-
schen Gesetzen, die sittlichen Verfall und Intoleranz des Staates als Ursache bzw. zur
Folge haben. Wenn Rom nicht mehr ,civilis“ ist und den Christen etwa keinen ge-
rechten Prozess mehr zukommen lasst, dann ,,vim profitemini et iniquam ex arce do-
minationem, si ideo negatis licere, quia vultis, non quia debuit non licere“***. Der
Staat ist nur als Rechtsstaat legitim; das Recht in seiner Relativitdat hat immer Ab-
glanz der ewigen gottlichen Gerechtigkeit zu sein und erhalt nur daher seine Berech-
tigung'®. Sobald der Staat das eigene , Grundgesetz” nicht mehr befolgt, also nicht

,Aber wir unterliegen doch? Gewiss — wenn wir unsere Sache durchgesetzt haben. Also sind
wir Sieger, wenn wir umgebracht werden; kurz: wir entriffen, wenn wir unterliegen”; 50.15:
»quis non... pati exoptat, ut totam dei gratiam redimat...?“ — ,, Wer wird nicht... zu leiden wiin-
schen, um die volle Gnade Gottes zu erkaufen...?” Vgl. auch Anm. 79.

118 Vgl. Anm. 103.

119 Vgl. Hans Freiherr von CAMPENHAUSEN, Lateinische Kirchenvater, zweite durchgesehene
Auflage, Stuttgart, 1960, Seite 19: ,Wir stehen hier bei den Anfangen eines neuen Staats- und
Gehorsamsbegriffs, den es vor dem Einbruch des Christentums in der Welt nicht gegeben
hatte und der in eine ferne, fiirs erste noch ganz unerreichbar scheinende Zukunft voraus-
weist. Die Herrscher und das staatliche Wesen (iberhaupt verlieren ihre unmittelbare religi6-
se Gewalt. Daflr bildet sich ein neuer Begriff des konkreten, innerweltlichen Gehorsams, der
als solcher im Namen des wahren Gottes in neuer Weise verpflichtend und unausweichlich
wird... Das bisherige, bei allem praktischen Liberalismus grundsatzlich sakrale, direkt religiése
Verstandnis des Staates wird im Lichte des neuen, radikalen Glaubens und Glaubensgehor-
sams entdamonisiert und erscheint jetzt als eine einzige Unwahrhaftigheit und Heuchelei”.

120 Vgl. Anm. 20 und 21.

121 Vgl. die Voraussetzung des Obrigkeitsgehorsams in Rom. 13.3a: ,,0i gar drchontes ouk eisin
phobos téo agathdo érgoo alla téo kakéo”; (Lutherbibel): ,,Denn vor denen, die Gewalt ha-
ben, muss man sich nicht firchten wegen guter, sondern wegen bdser Werke.“ APOLOGETI-
CUM 26.1 spricht Tertullian von ,vices dominationum ipsis temporibus in saeculo” — ,Wech-
sel der Gebieter fir die einzelnen Zeiten in der Welt”.

122 APOLOGETICUM 4.4: ,bekennt ihr euch zur Gewalt und zu einer ungerechten Zwingherr-
schaft, falls ihr die Erlaubnis [dass die Christen da sind] deshalb versagt, weil ihr es so wollt,
nicht deshalb, weil es nicht erlaubt sein darf.” — Vgl. Kapitel |. dieser Arbeit.

123 APOLOGETICUM 4.10: ,leges... neque annorum numerus neque conditorum dignitas com-
mendat, sed aequitas sola, et ideo, cum iniquae recognoscuntur, merito damnantur, licet
damnent” — ,Gesetze empfiehlt weder die Zahl ihrer Jahre noch das Ansehen ihrer Schopfer,



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 23

mehr der Bewahrer der gottlichen Ordnung ist, wird die Kritik der Christen laut: un-
gerechte Gesetze brauchen nicht befolgt zu werden'®, die ungerechte Prozessfiih-
rung gegen die Christen erfahrt scharfste Kritik'*.

Uberhaupt bestreitet Tertullian die absolute Verfligungsgewalt des Kaisers (iber die
Staatsbiirger'?® und zwar nicht nur, um sich verantwortungslos notwendigen Aufga-
ben zu entziehen'”’. Der positiv zu wertende Ansatz, der dann allerdings mit zur poli-
tischen Indifferenz fiihrt'?®, besteht aber in einer anderen Bewertung der Notwen-
digkeit bestimmter Aufgaben: von entscheidender Bedeutung ist die Verwerfung des

124

125

126

127
128

sondern alleinihre Gerechtigkeit, und deshalb werden sie, wenn sie als ungerecht erkannt
sind, mit Recht verurteilt, mogen sie auch selbst verurteilen.” Vgl. APOLOGETICUM 4.13: ,nul-
la lex sibi soli conscientiam iustitiae suae debet, sed eis, a quibus obsequium expectat. Cete-
rum suspecta lex est, quae probari se non vult, improba autem, si non probata dominetur”-
,Kein Gesetz ist allein sich selber das Bewusstsein seiner Gerechtigkeit schuldig, sondern de-
nen, von denen es Gehorsam erwartet. Verdachtig aber ist ein Gesetz, das sich nicht verant-
worten lassen will, unverantwortlich jedoch ist es, wenn es ohne Verantwortung Herrschaft
auslibt.”

Alexander BECK, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 20: ,Da das
gottliche dem weltlichen Gesetz grundsatzlich vorgeht, dirfen insbesondere diejenigen staat-
lichen Normen, die ihre Geltung nicht kraft der ihnen innewohnenden Gerechtigkeit haben,
sondern die allein durch duBere Macht erzwungen werden, auf Gottes Befehl nach den
Grundséatzen des christlichen wie des natirlichen Rechtes ungestraft ibertreten werden: le-
gis iniustae honor nullus” (,,einem ungerechten Gesetz gebiihrt keine Ehre”).

Alexander BECK, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 52 f.: ,Zum
erstenmal in der christlichen Apologetik behauptet Tertullian in scharfster juristischer Formu-
lierung, dass das Verfahren der Christenprozesse allen Grundsatzen eines Rechtsstaates und
insbesondere denen des romischen Kriminalprozesses sowohl wie auch denen des materiel-
len Rechts widerspreche”. Nach Hans Freiherr von CAMPENHAUSEN, Lateinische Kirchenva-
ter, zweite durchgesehene Auflage, Stuttgart, 1960, Seite 19, ist , der entscheidende Gedan-
ke, mit dem Tertullian das staatliche Verfahren aus den Angeln hebt, ... nicht juristischen,
sondern theologischen Ursprungs. Es ist die Uberzeugung von der Nichtigkeit der Vielgbtterei
und von der Wirklichkeit des einen, offenbarten Gottes”.

APOLOGETICUM 34.1: ,dicam plane imperatorem dominum (vgl. Anm. 9 und 32), sed more
communi, sed quando non cogor, ut dominum dei vice dicam. ceterum liber sum illi; dominus
meus unus est, deus omnipotens, aeter nus, idem qui et ipsius” — ,Ich konnte allerdings den
Kaiser ,Herr’ nennen, aber nur im allgemein Ublichen Sinne, nur wenn ich nicht gezwungen
werde, ihn ,Herr’ an Gottes Statt zu nennen. Im Ubrigen bin ich vor ihm frei; denn nur einen
Herrn habe ich, den allmachtigen, ewigen Gott — denselben, der auch sein Herr ist“ und 36.3:
,neque enim haec opera bonae mentis solis imperatoribus debentur a nobis“ — ,,Denn diese
Werke guter Gesinnung sind wir nicht allein den Kaisern schuldig” und vgl. Anm. 69.

Vgl. Anm. 88.

Vgl. Kapitel Ill. dieser Arbeit.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 24

Opfers fur die Gotter oder fiir den Kaiser'?. Es geht Tertullian im Ansatz um eine Art
kritischer Loyalitat, die jeweils den Kaiser in seiner Rolle und nur in seiner Rolle an-
erkennt und unterstitzt°, ganz im Sinne des ,toinyn apddote ta kaisaros kaisari kai
ta to( theol téo theold“*. In diesem Rahmen spielt die Freiheit der Religionsaus-

Uibung eine besondere Rolle**.

Der Christ stellt einfach dadurch, dass er nach anderen Mal3stdaben lebt als die R6-
mer, die Grundfesten des Staates in Frage. Er lebt zwar in der Welt, aber nicht letzt-
lich von den Quellen, die diese Welt bietet**. So nimmt er einerseits Leiden als auf-
erlegte Last gerne an™*, ist aber andererseits nicht grundsatzlich weltfliichtig, son-
dern in der Lage, seine Krafte in der Welt einzusetzen®. Christen haben z. B. Anteil
an allen nitzlichen Gitern'®, aber nicht am tbermaRigen Luxus®’; der LebensmaR-

129 APOLOGETICUM 25.2 ff. widerlegt Tertullian den Satz, ,,adeo deos esse, ut praeter ceteros
floreant qui illis (sc. deis) officium praeter ceteros faciunt” — ,das eben sei Beweis fiir die Exis-
tenz der Gotter, dass mehr als alle anderen machtig sei, wer ihnen mehr als alle anderen
Dienste leiste” und vgl. APOLOGETICUM 30.6: ,,mirer.... cur (quibus) praecordia potius z victi-
marium quam ipsorum sacrificantium examinantur” — ,,ich wundere mich, warum das Innere
der Opfertiere geprift wird und nicht lieber das der Opfernden selbst.”

130 Vgl. Anm. 69 und 126.

131 Lk. 20.25 (Lutherbibel): ,,So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist!“

132 Vgl. Anm. 126 und 119, hierzu Hermann DORRIES, Wort und Stunde, Géttingen, 1966, Seite
3f.: , Tertullian (sc. hat) den in seiner Scharfe und Allgemeinheit nachhaltigsten Ausdruck fir
den christlichen Freiheitsanspruch gefunden... Gerade darin, dass sie (sc. die Angreifer) die
Religion ihrer Freiheit beraubten, bewiesen sie selbst ihre Religionslosigkeit... indem hier die
Religion von aufrichtiger persénlicher Uberzeugung abhingig gemacht wird, ist ihre antike
Bindung an den Staat aufgegeben®.

133 Vgl. Joh. 18.36: ,hee basileia hee emée ouk éstin ek tol kdsmou toutou” — (Lutherbibel:)
,Mein Reich ist nicht von dieser Welt.”

134 Vgl. Anm. 79 und 117.

135 Vgl. Anm. 40, 136, 142 und 143.

136 APOLOGETICUM 42.3: ,quomodo infructuosi videmur negotiis vestris, cum quibus et de qui-
bus vivimus, non scio” — ,, Inwiefern wir unniitz sein sollen fiir euren Handel, da wir doch mit
euch und von euch leben, verstehe ich nicht.” Hierzu aber Hans Freiherr von CAMPENHAU -
SEN, Lateinische Kirchenvater, zweite durchgesehene Auflage, Stuttgart, 1960, Seite 20:
,Theologisch sind solche Satze interessant; aber in der konkreten politischen Situation zeigen
sie Tertullian — als Apologeten. In Wirklichkeit weiR er sehr wohl, dass die von ihm behaupte -
te Lebensgemeinschaft mit der heidnischen Gesellschaft keineswegs so einfach zu haben, ja
dass sie, strenggenommen, fiir den Christen eine Unmoglichkeit ist. Das heidnische Leben ist
nun einmal der Wirkbereich der Damonen”. — Hier soll aber gerade der theologische Ansatz
im Mittelpunkt stehen, nach dem (iberhaupt die ,Lebensgemeinschaft mit der heidnischen
Gesellschaft” gesucht wird.

137 Vgl. Anm. 80



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 25

stab ist hier einerseits ein asketischer, andererseits aber auch ein humanitirer®®. In

diesem Zusammenhang ist auch die gelegentliche Konsumbkritik [Ausdrucksfehler!]
zu sehen™?; nicht aus llloyalitat, sondern wegen ihres [?] Ekels vor MaRlosigkeit, Un-
zucht und Gotzendienst verweigern Christen ihre Teilnahme an rémischen Kultfeiern
und kulturellen Ereignissen'®.

Auf der anderen Seite bekommen die Christen vom Gottesreich her die Kraft'*, Zel-
len menschlicher Gemeinschaft zu bilden, die wesentliche Aufgaben der Gesellschaft
Ubernehmen: Liebestatigkeit'* und Armenmahle'®; die Gutergemeinschaft der
Christen bei gleichzeitiger Sittenstrenge'** mag als Modell einer systemiiberwinden-
den'” Gruppenbildung gesehen werden. Die Christen verstehen sich in keiner Weise
als ,factio”, als gewaltsame Zerstérer der Ordnung'*®, sondern geradezu als ,curia®,
als Senat'’, sie machen die eigentliche Aufgabe des Staates zu ihrer eigenen — im

Sinne eines Wohlfahrtsstaates — und flihlen sich insofern verantwortlich fiir politi-

138 APOLOGETICUM 42.8: ,plus nostra misericordia insumit vicatim quam vestra religio templa-
tim“ — ,,unsere Barmherzigkeit gibt auf der StralRe mehr Geld aus als eure Religion im Tempel.”

139 Vgl. Anm. 98.

140 Vgl. Anm. 81 und 136.

141 Vgl. Anm. 115.

142 Nach APOLOGETICUM 39.6 sorgen die Christen ,egenis alendis humandisque et pueris ac
puellis re ac parentibus destitutis iamque domesticis semibus, item naufragis et si qui in me-
tallis et si qui in insulis vel in custodiis, dumtaxat ex causa dei sectae, alumni confessionis
suae fiunt” — ,flr den Unterhalt und das Begrabnis Armer, fiir Knaben und Madchen, die kein
Geld und keine Eltern mehr haben, und fiir alt gewordene Diener, ebenso fiir Schiffbriichige
und fir jene, die in Bergwerken oder die auf Inseln oder in Gefangnissen — vorausgesetzt, sie
sind dort wegen ihrer Zugehorigkeit zur Gemeinschaft Gottes — zu Pfleglingen ihres Bekennt-
nisses werden.”

143 APOLOGETICUM 39.16 Uber die Agapenmahle: , quantiscumque sumptibus constet, lucrum
est pietatis nomine facere sumptum, siquidem inopes quosque refrigerio isto iuvamus” —
»Wie teuer der Aufwand sich auch stellen mag, ein Gewinn ist es, um der Frommigkeit willen
Aufwendungen zu machen, da es jedesmal Arme sind, die wir mit dieser Erquickung starken”.

144 APOLOGETICUM 39.11: ,itaque qui animo animaque miscemur, nihil de rei communicatione
dubitamus. omnia indiscreta sunt apud nos praeter uxores” — ,Denn wir, die wir mit Leib und
Seele eins sind, haben keine Bedenken, einander an unserem Vermaogen teilhaben zu lassen.
Alles ist bei uns allen gemeinsam — aufller den Frauen.”

145 Die Christen sind hier zwar nicht Uberwinder des staatlichen Systems an sich, sondern sogar
Festiger des Staatswesens, ganz im Sinne des Ordnungsdenkens, durch Uberwindung seiner
inneren Faulnis. An das Ordnungsdenken sind die in diesem Abschnitt gezeigten Lebensfor-
men aber nicht gebunden. — Vgl. Anm. 148.

146 Vgl. Anm. 101 und 103.

147 Vgl. Anm. 63.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 26

sche Aufgaben, als sie im ,,christlichen Ethos” die einzige Macht sehen, die ,,den zer-
fallenden Staat wieder zu festigen vermdchte“'*®,

Schon die Gewaltsamkeit [?] des Gebetes allein, von unschuldigen Fiirsprechern
gesprochen™®, vermag Katastrophen einzuddmmen, doch die 6ffentliche Wirksam-
keit der Christen erschopft sich nicht im Gebet: Christen verweigern die Zahlung der
Tempelsteuer und bringen stattdessen mehr fur die Armen auf®™; an einer Stelle ist
sogar ein Boykott unsauberer Geschaftemacher angedeutet, nach dem Grundsatz:
Schadenden schaden ist gut™?.

148 Alexander BECK, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967, Seite 19: ,Wie bei
den griechischen Apologeten findet sich bei Tertullian der Gedanke angedeutet, dass das
christliche Ethos allein den zerfallenden Staat wieder zu festigen vermdchte”. — Aber nach
Becker, APOLOGETICUM, Einflihrung, Seite 19 f.: ,,Das Bild, das Tertullian hier vom Christen -
tum entwirft und von dem aus er Uber die sittliche Verkommenheit der Heiden den Stab
bricht, ist ein Idealbild, hinter dem die Wirklichkeit seiner karthagischen Gemeinde weit zu-
rickbleibt. Seine ethischen Schriften haben letztlich nur das eine Ziel: sie wollen den Zustand
herbeiflihren, den das Apologeticum als erreicht hinstellt”, ist auch dies nur ein in die Ferne
weisender Ausblick, vgl. Anm. 119 und auch 167.

149 APOLOGETICUM 39.2: ,,coimus in coetum et congregationem, ut ad deum quasi manu facta
precationibus ambiamus orantes. haec vis deo grata est” — ,,Zusammen kommen wir zu ge-
meinsamem Beisammensein, um Gott gleichsam in geschlossenem Trupp im Gebet mit Bitten
zu bestlirmen. Solch eine Gewaltsamkeit ist Gott willkommen.”

150 APOLOGETICUM 40.13: ,et innocentia saeculi iniquitates temperavit et deprecatores dei esse
coeperunt” — ,die Unschuld in der Welt [seit der Erdkreis die Christen von Gott empfangen
hat] hat die Ungerechtigkeiten eingeddmmt, und es hat angefangen, Firbitter bei Gott zu ge-
ben.”

151 APOLOGETICUM 42.8: ,,non enim sufficimus et hominibus et deis vestris mendicantibus opem
ferre, nec putamus aliis quam petentibus impertiendum. denique porrigat manum luppiter et
accipiat, cum interim plus nostra misericordia insumit vicatim quam vestra religio
templatim.” — ,Nun ja, es geht lber unsere Kraft, den Menschen und zugleich auch euren
bettelhaften Gottern hilfreich zu sein; auch glauben wir nicht, dass man anderen geben soll
als denen, die darum bitten. Also strecke Juppiter doch seine Hand aus, und er soll empfan-
gen, wahrend einstweilen unsere Barmherzigkeit auf der StraRe mehr Geld ausgibt als eure
Religion im Tempel.”

152 APOLOGETICUM 43.1: ,Plane confitebor, quinam si forte, vere de sterilitate Christianorum
conqueri possint. primi erunt lenones perductores aquarioli, tum sicarii venerarii magi, item
haruspices harioli mathematici. his infructuosus esse magnus est fructus” — ,Ich will aller-
dings zugeben, wer sich unter Umstanden wirklich tGber die Unfruchtbarkeit der Christen be-
klagen kdnnte. Zuerst werden das sein die Kuppler, Zuhalter und Gelegenheitsmacher, dann
die Meuchelmoérder, Giftmischer und Zauberer, ebenso auch die Wahrsager, Zukunftsdeuter
und Astrologen. Fir diese unniitz zu sein, ist groBer Nutzen.” Parallelen zu unserem Wohl-
standskonsum oder zu Aktionen wie ,Kritischer Konsum® oder ,Cabora-Bassa-Boykott” erge-
ben sich unschwer.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 27

Gerade weil sich nach Tertullian der Christ bewusst ist, im Kampf fir die Wahrheit
gegen den Staat — aber auch gegen das, was er Politik nennt — zu stehen®?, gegen
den er siegt allerdings nicht in der Erhebung gegen ihn, sondern im Leiden und
selbst im Tode™*, gerade weil dieser Kampf aus der Liebe zu den Menschen und aus
dem Hass lediglich gegen die Irrtimer der Menschen lebt**®, wird aber sowohl eine
gewaltsame Erhebung®® als auch eine gewaltfreie Entwicklung von Macht von unten
abgelehnt; letztere kam fiir Tertullian in den Blick als totale Verweigerung®’, die die
rdmische Gesellschaft der Uberzahl der loyalen Biirger™® und der christlichen sozia-
len Dienste, besonders der Ddmonenaustreibungen™® berauben und der Wirtschaft
erheblichen Schaden zufiigen wiirde'®. Neben diesen politischen Erwagungen iiber
die Konsequenzen eines Aufruhrs ist natiirlich die ordnungstheologische Denkvor-
aussetzung das groRte Hindernis fiir ein weitergehendes politisches Engagement*®*.

So erhélt auch die Feindesliebe®?, das Niemandem-Boses-Tun'® im Erdulden des Lei-
dens als Bewdhrungsméglichkeit der Gemeinde™ einen absoluten Wert; als politi-
sches Handeln — zur Schaffung einer Politik, einer Wirtschaft, eines Rechts mit weni-
ger Widerspruchen zur goéttlichen Gerechtigkeit — kommt die liebende Haltung mit
der ultima ratio des eigenen Leidens nicht in den Blick'®. Wie die Feindesliebe etwa
bei der Uberwindung des Militirs wirksam werden kann, ohne politischer Verant-

153 Vgl. Kapitel lll. dieser Arbeit.

154 Vgl. Anm. 117.

155 Vgl. Anm. 84.

156 Vgl. Kapitel IV. dieser Arbeit.

157 Vgl. Anm. 78.

158 APOLOGETICUM 37.7: ,plures hostes quam cives vobis remansissent” — ,mehr Feinde als Biir-
ger waren euch geblieben (wenn sich die groRe Menge der Christen vom romischen Staat los-
gerissen hatten).”

159 APOLOGETICUM 37.9: ,,Quis autem vos ab illis occultis et usquequaque vastantibus mentes et
valetudines vestras hostibus raperet, a daemoniorum incursibus dico, quae de vobis sine
praemio, sine mercede depellimus?“ — , Wer aber wiirde euch dann jenen verborgenen und
auf jedwede Art und Weise euren Geist und eure Gesundheit verwiistenden Feinden entrei-
Ren, dem Ansturm der Damonenwesen meine ich, die wir ohne Lohn, ohne Entgelt aus euch
austreiben?”

160 Vgl. Anm. 40 und 136.

161 Vgl. Anm. 42 und 103.

162 Vgl. Anm. 86.

163 Vgl. Anm. 85.

164 Vgl. Anm. 117.

165 Wie etwa in modernen Theorien und Praktiken Gewaltfreier Strategie; eine solche setzt aber
wieder ein Bewusstsein allgemeiner Menschenrechte voraus (vgl. Anm. 106) oder zumindest
eine positive Haltung zur Politik (vgl. Anm. 71). — Vgl. aber auch die politischen Aspekte der
alttestamentlichen Prophetie und Anm. 92.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 28

wortungslosigkeit Vorschub zu leisten'®, zeigt Tertullian nicht'®’, obwohl er in der
Berufung auf Mt. 26.52'®® doch schon einen Schritt Gber die rein kultische Begriin-
dung des Pazifismus hinausgeht. Als politische Haltung bleibt der Pazifismus jeden-
falls unreflektiert und fir Jahrhunderte als weltfremder Fanatismus abgestempelt.

Zusammenfassung und Ausblick

Auch Tertullian kann sich nicht von einer dem rémischen Imperiums-Gedanken ver-
hafteten Ordnungstheologie I6sen [Will er es?]'®’; die spatere gemeindekirchliche
Kritiklosigkeit an staatlicher oder papstlicher Herrschaft ist weitgehend in ihm vorge-
bildet. Allerdings erscheint die vorbehaltlose Anerkennung der pax Romana mit al-
len politischen Konsequenzen nicht als unumstritten. Tertullian bemuht sich zwar im
Apologeticum, katholisch und staatstreu [Warum?] zu schreiben, weist aber auf eine
radikale staats- und herrschaftskritische Haltung hinaus. Diese Haltung konnte zu-
nachst nur apolitische Gestalt annehmen; Tertullian vermag es nicht, die politischen
Implikationen des christlichen Gottesreichsglaubens zu sehen und eine Verbindung
von Glaube und Welt auch in politischer Einsicht —im Sinne der Propheten [Vorsicht!
Zu pauschal] — zu schaffen.

Diese Inkonsequenz in Tertullians politischer Ethik wird durch die im letzten Kapitel
beschriebenen Ansatze zwar auf ferne Zukunft hin prinzipiell entscheidend, aber de
facto nur unzureichend erganzt'°. Gerade weil Tertullians zentrales Ziel die Reich-
gottesarbeit [Vorsicht!] in der Schar der Auserwéhlten ist'*, das Seelenheil, die

166 Vgl. Kapitel lll. dieser Arbeit.

167 Einen kleinen Schritt weiter in der Auflosung dieses Widerspruchs geht Origenes, der nach
Roland H. BAINTON, Die friihe Kirche und der Krieg, in: Das frihe Christentum im rémischen
Staat, herausgegeben von Richard Klein, Darmstadt, 1971, Seite 208, dem Celsus (vgl. Anm. 7)
erwidert: , Der groRte Feind ist der Hass... Das Christentum verwirklicht die pax Romana, in-
dem es innere Streitigkeiten liberwindet, und es wird sogar der Barbarenfeinde Herr, indem
es sie unter die Gewalt des Gewinnenden Wortes bringt”. — Vgl. aber Adolf von HARNACK,
Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig,
1902, Seite 391: ,,An den wirklichen Verhaltnissen danderten diese Rigoristen schlechterdings
nichts”.

168 Mt. 26, 52: ,apdstrepson téen machairan sou eis ton tépon autées. pantes gar oi labdntes
machairan en machairee apololntai“. (Lutherbibel): ,Stecke dein Schwert an seinen Ort!
Denn wer das Schwert nimmt, der soll durchs Schwert umkommen.”

169 Vgl. u. a. Anm. 3 und 26. Sucht man Ansitze zur Uberwindung des Ordnungsdenkens in der
Kirche, so werden Erwartungen, wie RAHNER sie hegt, lediglich zu kleinem Teil erfllt.

170 Zumal wenn es sich lediglich um ein Idealbild handelt, vgl. Anm. 148, BECKER, aber auch Anm.
119.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 29

Keuschheit des einzelnen'’”> — und das dirfte den weniger rigoristischen Teilen der
Gemeinde im Prinzip entsprechen -, bleibt das politische Engagement der Christen
weitgehend unreflektiert. So kann sich spater der Ordnungsgedanke mit dem ,apo-
kalyptischen Endzeit- und Kampfesbewusstsein“'’® verbinden, kann schon bei Cypri-
an ,,die pax Christi an die Stelle der pax Romana“ treten*’* und kann es unter Kon-
stantin ,,zur direkten Entfaltung einer ,politischen Christologie’“ kommen, in der ,,der
,politische Christus’ ... nicht mehr als Troster der Bedrangten und Unterdriickten, als
Anwalt des gebeugten Rechtes und des verleugneten Lebens, sondern als Befehlsha-
ber, Gesetzgeber und Richter einer triumphierenden Kirche” erscheint'’® [Wie ist
dieses Zitat zu beurteilen?]. Diese Hypothek ist bis heute noch nicht abgetragen.

Literaturverzeichnis

1. Quelle: TERTULLIANUS, Quintus Septimius Florens, Apologeticum, herausgege-
ben, Gbersetzt und erlautert von Carl BECKER, zweite, durchgesehene Auflage, Miin-
chen, 1961.

2. Sekundarliteratur:

BAINTON, Roland H., Die friihe Kirche und der Krieg (1946) in: Das friihe Christentum
im romischen Staat, herausgegeben von Richard Klein, Darmstadt, 1971, S. 187-216.

171 Vgl. z. B. APOLOGETICUM 46.17: ,,Sed dicet aliquis etiam de nostris excidere quosdam a regu -
la disciplinae. desinunt tamen Christiani haberi penes nos” —,, Doch wird man vielleicht sagen,
dass auch bei uns manche von den Regeln unserer Lehre abfallen. Sie horen jedoch damit
auf, bei uns als Christen zu gelten”.

172 APOLOGETICUM 50.12: ,nam et proxime ad lenonem damnando Christianam potius quam ad
leonem, confessi estis labem pudicitiae apud nos atrociorem omni poena et omni morte re-
putari” — ,Erst kiirzlich, als ihr eine Christin lieber zum Bordell als zur Arena verurteiltet, habt
ihr ja eingestanden, dass der Verlust der Keuschheit bei uns fir schrecklicher gilt als alle Pein
und alles Sterben.”

173 Hans P. SCHMIDT, Schalom; Die hebraisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden und Revo-
lution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischer-Blicherei, Frankfurt, 1970, Seite 159:
,Unter dem Einfluss eines apokalyptischen Endzeit- und Kampfesbewusstseins wurde der
Mythos von den Weltreichen, der die Ewigkeit des Romischen Reiches verbirgte, mit Hilfe
der Geschichtsschau des Danielbuches gegen die pax Romana und fir die pax Christi ins Feld
gefiihrt”.

174 Ebenda: ,So trat fir Cyprian... die pax Christi an die Stelle der pax Romana“. Hier hei’t es spa-
ter: ,Mit einer untergehenden Welt schien die militia Christi im Kampf zu stehen”. Doch Seite
160: ,,Die Scheidung Jesu vom politischen Messianismus konnte nur bis zu Beginn des 4. Jahr-
hunderts durchgehalten werden. Mochte der irdische Jesus wahrend seines Leidensweges
auf die Macht des Schwertes verzichtet haben, der himmlische Christus — so hieR es nun —
und seine irdischen Reprasentanten herrschen in Macht und Glorie (iber die ,Feinde Gottes‘”.

175 Ebenda, Seite 160. Vgl. Anm. 53 und 174.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 30

BECK, Alexander, Romisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Aalen, 1967.
BECKER, Carl, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, Miinchen 1954.

BERCHEM, Denis van, Tertullians ,De pallio’ und der Konflikt des Christentums mit
dem Imperium Romanum (1944), in: Das friihe Christentum im rémischen Staat, her-
ausgegeben von Richard Klein, Darmstadt, 1971, S. 106-128.

CAMPENHAUSEN, Hans Freiherr von, Lateinische Kirchenvater, zweite, durchgesehe-
ne Auflage, Stuttgart, 1960.

DANIELOU, J., Von den Anfangen bis zum Konzil von Nicda, in: Geschichte der Kirche,
Band |, Einsiedeln, 1963.

DORRIES, Hermann, Wort und Stunde, Band |, Géttingen, 1966.

HARNACK, Adolf von, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten
drei Jahrhunderten, Leipzig, 1902.

LIETZMANN, Hans, Kleine Schriften, Band |, herausgegeben von Kurt Aland, Berlin,
1958.

MOLTMANN, Jirgen, Wer vertritt die Zukunft des Menschen? In: Evangelische Kom-
mentare 7, Stuttgart, Juli 1972, S. 399-402.

MOREAU, Jaques, Die Christenverfolgung im Romischen Reich, Berlin, 1961.
NESTLE, Eberhard, Novum Testamentum Graece, Stuttgart, 1963.
RAHNER, Hugo, Kirche und Staat im friihen Christentum, Miinchen, 1961.

SCHMIDT, Hans P., Schalom: Die hebraisch-christliche Provokation, in: Weltfrieden
und Revolution, herausgegeben von Hans-Eckehard Bahr, Fischerblicherei 1102,
Frankfurt, 1970.

WLOSOK, Antonie, Die Rechtsgrundlagen der Christenverfolgungen der ersten zwei
Jahrhunderte (1959), in: Das frihe Christentum im romischen Staat, herausgegeben
von Richard Klein, Darmstadt, 1971, S. 283-291.

Zur Ubersetzung der lateinischen und altgriechischen Zitate

Die deutschen Ubersetzungen der lateinischen (aus dem Apologeticum in der Uber-
setzung von Carl Becker, Tertullians Apologeticum. Werden und Leistung, Minchen
1954) und altgriechischen Zitate (Lutherbibel, revidierter Text 1984, durchgesehene
Ausgabe, © 1999 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart) stehen am Ende der jeweili-
gen Anmerkungen. Lateinische Wendungen, die im Haupttext als Teil eines in der
Anmerkung zitierten Satzes auftauchen, hebe ich in der Ubersetzung des Zitates fett
hervor.



Helmut Schiitz, Die Haltung der Christen zum Staat nach Tertullians Apologeticum 31

Da ich keine griechischen Fonts verwende, habe ich eine einfache Umschrift des alt-
griechischen Textes verwendet: Das griechische , ypsilon” gebe ich mit “y” nur wie-
der, wenn es einzeln steht, in Verbindung mit ,omikron”, wenn es wie ,u” ausge-
sprochen wird, schreibe ich ,,ou”. Von den Akzentuierungen verwende ich nur die
Betonungszeichen, wobei ich an Stelle des Zeichens ~ das Zeichen » verwende. Fur
»eta” schreibe ich ,ee” und , 00" fir ,omega“. Die Aspiration am Anfang umschreibe

ich mit ,h“.

AbschlieRende Begutachtung
durch Prof. Dr. Gerhard Ruhbach'’®

Der Verfasser untersucht Tertullian unter einer bestimmten politischen Konzeption,
die jedenfalls nicht der Antike angemessen ist. Von daher geraten seine Ausfiihrun-
gen immer wieder in die Gefahr, die ,Situation” nicht genligend ernst zu nehmen.
Als historische Arbeit hat die Untersuchung damit ihre Probleme.

In der Durchfiihrung, Gliederung und Quellen- wie Literaturverarbeitung ist sie mus-
terglltig und verdient hohes Lob. Deshalb:

Recht gut (2+).
Ruhbach

176 {Die Erinnerung an die Vorlesungen bei unserem kirchengeschichtlichen Lehrer an der Kirchli-
chen Hochschule Bethel, die immer friihmorgens um 8.00 Uhr stattfanden, hat uns Studen-
ten damals zur Umdichtung eines Kindergebetes veranlasst:

»Mide bin ich, geh zu Ruhbach,
schlielle meine Augen zu, ach, ...
lasse deine Augen dein

nicht auf meinem Klappstuhl sein.“}



