
Wie sich nach Willi Marxsen die Abendmahlslehre
im Neuen Testament entwickelt hat

Mit Seitenblicken auf die Ansätze von Joachim Jeremias und Wolfgang Schweitzer

Dieses Referat hat  Helmut Schütz im Sommersemester 1972 an der Kirchlichen
Hochschule  Bethel  im  Proseminar  „Neutestamentliche  Forschung  und  Abend-
mahlsfrage“ gehalten. Ergänzend ist ein ausführlicheres erstes Script beigefügt,
das die exegetischen Begründungen und Ausführungen Marxsens zu seinen Aus-
sagen enthält, die im Referat aus zeitlichen Gründen leider gekürzt werden muss-
ten. Veröffentlicht wurde dieser Text erstmals auf der Bibelwelt: Gießen 2006.

Online-Version: https://bibelwelt.de/abendmahlslehre/, PDF-Version:
URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/06/Abendmahlslehre.pdf

Inhaltsverzeichnis

Referat 2

Literaturverzeichnis 2

A. Vorbemerkung zu Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu 2

B. Willi Marxsen: Das Abendmahl als christologisches Problem 3

I. Die Entwicklung der Christologie im Neuen Testament 3

II. Die Stufen der Abendmahlsentwicklung 4

III. Systematisch/dogmatische und praktische Konsequenzen 7

C. Kritik und Ergänzung durch Wolfgang Schweitzer
im Licht der Arnoldshainer Thesen 8

Ursprüngliches Script mit Marxsens Ausführungen zur Exegese 9

I. Christologieentwicklung vom Vollzug zur Reflexion 9

II. Abendmahlsentwicklung vom Vollzug zur Reflexion 10

1. Welches ist die ursprüngliche Kultformel?
Vergleich zwischen Paulus und Markus 10

2. Das Abendmahl vor Paulus 11

3. Weiterentwicklung des Abendmahls bei Paulus und Markus 12

4. Jesus hat das Mahl nicht „eingesetzt“,
er vollzog es als Gemeinschaft und als Angebot 12

https://bibelwelt.de/abendmahlslehre/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/06/Abendmahlslehre.pdf


Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 2

5. Nach der Analyse die Konstruktion:
Die Entwicklung der Mahltraditionen
von dem eben herausgestellten Ausgangspunkt aus 14

6. Der unterschiedliche hellenistische und palästinensische Ansatz
und die Freiheit bei der Interpretation 14

7. Fortbildung der Abendmahlslehre 15

8. Problem der Entstehung der Paulusformel 15

III. Konsequenzen: systematisch/dogmatisch und praktisch 16

Das Referat

Literaturverzeichnis

A. Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen, 2. Auflage 1949

B. Willi Marxsen, Das Abendmahl als christologisches Problem, Gütersloh 1962

C. Wolfgang Schweitzer, Fragen an die lutherische Abendmahlslehre im Lichte der
neueren Exegese (und umgekehrt),  in: Wort und Abendmahl:  Bericht über die 2.
theol. Konferenz zwischen Vertretern der Kirche von England und der Evangelischen
Kirche in Deutschland, hrsg. v. Ronald Ralph Williams (Beiheft 5 zur Ökumenischen
Rundschau), Stuttgart 1967.

A. Vorbemerkung zu Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu

Zunächst will  ich kurz umreißen, wie sich der Ansatz der neutestamentlichen For-
schung bei Marxsen gegenüber Jeremias verändert hat.

1) Jeremias ist zentral an einer sauberen Exegese der NT-Texte interessiert; durch
Text- und Sprachvergleiche und die Berücksichtigung von Umweltfaktoren soll der
ursprünglichste Text herausgearbeitet werden, der der historischen Jesuswirklich-
keit am nächsten kommt und dessen Grundaussagen und Begriffe heutigen systema-
tischen Überlegungen zugrunde gelegt werden müssen. Marxsens weitergehender
Ansatz besteht darin, dass er die NT-Texte als Interpretationen einer Sache versteht,
die immer schon vor den Texten liegt. Interpretierende Aussagen (seien sie hellenis-
tischer oder palästinensischer Art) deuten einerseits auf Wahrheit zurück und haben
uns andererseits durch die Tradition hindurch beeinflusst; aber man kann diese In-
terpretamente auch nicht zur Basis erheben, als seien sie identisch mit der Wahr-
heit.

2)  Das  Problem der unterschiedlichen NT-Aussagen in  den verschiedenen Texten
und einer möglichen, ursprünglicheren Gestalt, die zwischen Karfreitag und den ers-



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 3

ten Aufzeichnungen der Urchristen liegt, wird bei Jeremias unter dem Aspekt der
Harmonisierung gelöst; hierzu ein Zitat: „Mit der Möglichkeit einer einzelnen Zufü-
gung ist, selbst in frühester Zeit, durchaus zu rechnen, nicht aber mit wesentlichen
Trübungen der Substanz der Überlieferung“ (J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu,
S.  99).  Marxsen dagegen versteht die NT-Schriften ganz bewusst als  Stufen einer
Entwicklung, die auch schon vor der Niederschrift der Texte eingesetzt hat und die
auch durchaus zu „Trübungen“ der ursprünglichen Sache geführt haben kann. Auf je-
den Fall gibt es Gegensätze zwischen einzelnen Texten, die sich nicht ohne weiteres
harmonisieren lassen.

3) Wie stark das theologische Ziel formkritische Aussagen, etwa Datierungen, beein-
flussen kann, ist auch in der Abendmahlsfrage mindestens zu bedenken:

Jeremias datiert Markus als ältesten Text, kann daher dem Essen und Trinken in der
Abendmahlsfeier eine besondere Bedeutung zumessen und außerdem die Abend-
mahlshandlung, vom Passamahl her gesehen, als Kulthandlung verstehen. Sein theo-
logisches Ergebnis der Exegese der Abendmahlstexte ist die Heilsgewissheitsthese:
„So gewiss sie das Brot essen, das Jesus ihnen bricht, und den Wein trinken, über
dem er das Wort vom vergossenen Blut sprach, so gewiss gilt auch ihnen das ‚Für
viele‘  seines Sterbens und das ‚Mit euch‘ der künftigen Abendmahlsgemeinschaft
auf der verklärten Erde“ (a. a. O., S. 124) .

Marxsen datiert  Paulus  früher und stützt  damit  sein theologisches Ziel,  dem Ge-
meinschaftscharakter (der Anteilhabe an einem Gesamtmahl als eschatologischem
Mahl)  vor  dem Stofflichkeitscharakter  und dem Kultcharakter der Feier  größeren
Vorrang zu verleihen; und zwar unter besonderer Betonung der Gemeinschaft in der
Horizontalen.

B. Willi Marxsen: Das Abendmahl als christologisches Problem

Marxsen stellt  die These auf,  dass sich das Abendmahlsverständnis in der frühen
Christenheit von einem Vollzug zu einer Reflexion dieses Vollzuges entwickelt habe.
Diese Entwicklung läuft parallel zur Entwicklung in der Christologie.

I. Die Entwicklung der Christologie im Neuen Testament

Ich will zunächst Marxsens Verständnis der Christologie im NT umreißen. Es handelt
sich auch hier um die Entwicklung von einem Vollzug zu einer Reflexion darüber:

Christologie im Vollzuge bedeutet: Jesus fordert keinen Glauben an sich selber als
Christus, Menschensohn usw. „Er stellt durch sein Wort und sein Tun die Menschen
vor Gott“ (a. a. O., S. 5). Das ist nach Marxsen der Inhalt der Jesustradition. Sie ist
ausschließlich an Jesus gebunden. Jesu Funktion wird als eschatologisch beschrie-
ben: schon jetzt nehmen Menschen am endzeitlichen Reich Gottes teil. Das heißt u.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 4

a.: schon jetzt nimmt Jesus Menschen in die vorweggenommene Mahlgemeinschaft
mit hinein; das jetzige Verhalten der Menschen zu Jesus wird der endzeitliche Men-
schensohn richten. Dies beschreibt Marxsen als Vollzug, als Christologie im Vollzug.
„Ohne dass Jesus selbst qualifiziert wird, ohne dass er selbst als ‚Glaubensgegen-
stand‘ erscheint, ist er der, der in Wort und Tat Gott für die Menschen ereignet“ (S.
6).

Diese Jesustradition wird auch nach dem Tode Jesu weiterverkündigt; „dies hat sei-
nen Grund in Ostern“ (S. 5). Allerdings wird zunächst Ostern noch nicht als Glau-
bensgegenstand inhaltlich entfaltet, darauf kommt es der Gemeinde nicht an.

Erst die Gefahr, dass der nun nicht mehr sichtbar gegenwärtige Jesus aus dem Voll-
zug ausgeklammert werden und die Jesustradition zur reinen Lehre oder Ideologie
werden könnte, führt zur Reflexion des Vollzugs. Dem Boten Gottes werden nun Ti-
tel gegeben, die ihn als Gesandten Gottes qualifizieren, es entstehen Ostergeschich-
ten; dabei können ganz verschiedene Christologien entstehen, denn es geht den Ge-
meinden nicht um historische Berichterstattung, sondern um ein theologisches Ziel,
nämlich zu unterstreichen, dass der Vollzug eschatologisch ist und an den Boten ge-
bunden ist.

In der Christologieentwicklung stehen später schiedene Christologien nebeneinan-
der, die zwar jede für sich eine Einengung der ursprünglichen komplexen Vorstellung
des Vollzuges darstellen, aber in ihrer Gesamtheit auf den Ursprung zurückverwei-
sen. Bei der Abendmahlsentwicklung ist nun auf der anderen Seite nur eine einzige
‚Explikation‘ des Abendmahlsvollzuges weiter ausgebildet worden.

II. Die Stufen der Abendmahlsentwicklung

Die ursprünglichste Form der ‚Einsetzungsberichte‘, die Marxsen als Kultformeln ver-
steht, sieht er bei Paulus (l. Kor. 11, 23-25) gegeben; Mk. 14, 22-24 ist demgegen-
über eine Weiterentwicklung. Die Paulusformel ist auch von Paulus schon übernom-
men, sie weist in die Lücke zwischen Karfreitag und den ersten christlichen Schriften.
Hier und auch im folgenden werde ich die exegetischen Schritte, die Marxsen zu sei-
nen Aussagen hinführen, ausklammern und nur seine Resultate nennen.

1) Die paulinische Formel geht nun aber nicht auf eine Einsetzung durch Jesus zu-
rück, jedenfalls nicht eine Einsetzung in der Nacht des Verrats, die als Institutionali-
sierung einer kultischen Feier verstanden werden könnte. Nun sind aber die Einset-
zungsberichte dennoch nicht  nur ätiologische Kultlegenden (erst  die Urgemeinde
hätte dann die Mahlzeit entwickelt, die sie dann auf Jesus zurückführt). Schon bei Je-
sus spielte das Mahl eine entscheidende Rolle:

a) Oft ist vom eschatologischen Mahl der Vollendung als hochzeitlichem Mahl die
Rede.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 5

b) Die Mahle Jesu mit Zöllnern und Sündern stellen sich als Angebot, als Gabe dar,
und zwar gerade an solche Leute, die sonst nicht dazu gehören (etwa wegen kulti-
scher Unreinheit;  in diesem Zusammenhang ist  zu bedenken, dass jedes jüdische
Mahl als ‚kultische‘ Veranstaltung verstanden wurde).

c) In der Exegese der Speisungsgeschichten ist schon oft auf die Abendmahlstermi-
nologie hingewiesen worden: hier zeigt sich die Unermesslichkeit dessen, was Jesus
als Gabe anzubieten hat. Es sind also von der Urgemeinde Mahle tradiert worden,
„in deren Vollzug die Funktion Jesu ausgedrückt wird, in deren Vollzug sich das Es-
chaton jetzt schon ereignet“ (S. 21). Diese Funktion ist: Jesus stellt die Menschen
jetzt vor Gott (s. o.).

2) Nach Ostern hatte die Gemeinde zunächst keine Gottesdienste in unserem Sinne,
sie kamen in ihren Häusern zu gemeinsamen Mahlen zusammen, die ihre Gemein-
schaft und Zusammengehörigkeit am besten ausdrückten. „Mit diesen Mahlen wur-
de die Jesustradition fortgesetzt. Man weiß ihn seit Ostern als den Lebendigen; man
weiß ihn bei diesen Mahlen dabei… Beim Mahl ereignet sich die christliche Gemein-
de als eschatologische Gemeinde“. Marxsen nennt dies ‚Ekklesiologie im Vollzuge‘
(S. 21).

3) Analog zur Christologieentwicklung wird nun dieser Vollzug interpretiert. Wir ste-
hen nun auf  der Stufe der vorpaulinischen Formel,  die  Paulus übernommen hat.
Nicht die Elemente, sondern das Mahl als Ganzes soll gedeutet werden. „Beim Mahl
konstituiert sich die Gemeinschaft. Diese Gemeinschaft aber wird bezeichnet als die
kainèe diathéekee (der neue Bund) bzw. als der Leib, nämlich der Leib Christi. Beides
aber ist sachlich dasselbe, einmal jüdisch, das andere Mal hellenistisch ausgedrückt“
(S. 13). Für die Interpretation boten sich die beiden ohnehin schon ‚liturgischen‘ Ge-
betsstellen des jüdischen Mahles an, das Brotbrechen und das Segnen des Kelches;
an diesen Stellen wird nun interpretiert, was das gesamte Mahl ist: „Die feiernde,
betende, danksagende Gemeinde ist der Leib Jesu Christi, aktualisiert als solche den
neuen Bund“ (S. 13). Nun tritt noch die christologische Grundlegung der eschatologi-
schen Gemeinde hinzu: der Kreuzestod, das Blut Christi, als Sühnopfer verstanden.

4) Bei Paulus ist eine Übergangsstufe festzustellen. Wenn er die Missstände in Ko-
rinth tadelt (1. Kor. 11, 21-22), dann tadelt er nicht, dass das Abendmahl als kulti -
sche Feier ans Ende der eigentlichen Mahlzeit getreten ist. Er beginnt auch damit,
den Vollzug der Mahlgemeinschaft durch das Essen und Trinken von Brot und Wein
zu beschreiben; er legt damit aber den Elementen als solchen noch keine besonde-
ren Eigenschaften bei (l. Kor. 11, 26f.). „Es geht um die ‚Teilhabe‘, die sich beim Es-
sen ereignet“ (S. 14): habe ich Anteil am Kelch des Herrn oder am Kelch der Dämo-
nen? (l. Kor. 10, 21). Diese Teilhabe versteht Paulus als ‚sakramentale Realität‘. In 1.
Kor.  10, 14ff.  wird deutlich,  dass Paulus grundsätzlich den Starken in Korinth zu-



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 6

stimmt, die nicht glaubten, dass sich Göttliches oder Dämonisches in irgendwelchen
Elementen binde; diese glaubten deshalb ohne Schaden auch Götzenopferfleisch es-
sen zu können. Aus Rücksicht auf die Schwachen, die an eine „stoffliche Vermittlung
des Dämonischen“ glauben und sich eine Mahlgemeinschaft der Starken mit den Dä-
monen vorstellen müssen, rät Paulus zur Vorsicht: die Gemeinschaft (mit Christus
oder mit den Dämonen) als solche versteht Paulus als ‚sakramentale Realität‘.

5) Die Formel bei Markus verschiebt den Akzent auf die Interpretation der Elemente
selbst. „‚Leib und Blut‘ sind nun die beiden ‚Bestandteile‘ des in den Tod gegebenen
Christus. Jetzt verbindet sich also mit den Elementen, mit dem, was genossen wird,
sakramentale Realität“ (S. 15). (Ein Indiz dafür, dass dies bei Paulus noch nicht so ge-
meint war, ist der Gebrauch des Wortes ‚sôoma‘ statt ‚sárx‘; denn ‚Fleisch und Blut‘
bilden eine Sinneinheit (der ganze Mensch), nicht ‚Leib und Blut‘). Der Vollzug ge-
schieht aber noch „durch den Genuss eben dieser Elemente“ (S. 26).

6) Diese Entwicklung der ‚Verdinglichung‘ setzt sich dann fort. Bei Ignatius wird die
Speise zum phármakon athanasías,  die die Kräfte der jenseitigen Welt gegen das
Sterben enthält. „Nun wird aus der eschatologischen Gemeinde die Kultgemeinde…
Hand in Hand damit vollzieht sich dann die Ausbildung des Amtsbegriffs“ (S. 26).

Bevor wir auf die systematischen Konsequenzen dieser Aussagen kommen, ist noch
zu betrachten, wie Marxsen den unterschiedlichen Ansatz der Juden und Griechen
bei der Interpretation dessen sieht, was sie als eschatologische Gemeinschaft mit Je-
sus erleben.

Das  Abendmahl in  der ursprünglichen Form entspricht  jüdischem geschichtlichen
Denken. in der Exodustradition geht es beim Passafest um die heutige Teilhabe am
vergangenen Auszug. Entsprechend diesem „Zeit-Erleben“ geht es in den Mahlge-
meinschaften der Judenchristen einerseits um das Hereinholen der vergangenen Ge-
meinschaft mit dem sichtbaren Jesus, andererseits um die Vorwegnahme der Voll-
endung des Gottesreichs.

Im hellenistischen Bereich „ist die Mitteilung des ‚Göttlichen‘ an Menschen immer
stofflich gedacht“ (S. 23), also nicht zeitlich. Die Korinther waren nicht in der Lage,
ein Mahl nach jüdischer Sitte zu feiern bzw. nachzuvollziehen; denn für sie ist das
Mahl „ein gesellschaftliches, aber eben kein kultisches Ereignis“ (S. 24). So wird eine
verkürzte Kultfeier ans Ende der Mahlzeit gestellt, die wahrscheinlich doch schon im
Sinne der „Einverleibung sakramentaler Elemente verstanden“ wurde (S. 24). Paulus
wendet sich gegen den Verlust des Gemeinschaftscharakter, kann aber hinter die
„hellenistische Interpretation des ursprünglich palästinensischen Mahles“ (S. 24) als
verkürzten liturgischen Akt nicht zurück.

In diesem Zusammenhang wäre noch auf das Problem hinzuweisen, dass die Vorstel-
lung vom Leib Christi in der ursprünglichen palästinensichen Mahlformel noch nicht



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 7

gestanden haben kann. Den ursprünglichen Begriff kann man auch nicht erschließen.
Die Paulusformel muss aber in einem „Bereich geprägt worden“ sein, „wo sowohl jü-
disches als auch hellenistisches Denken geläufig waren“ (S. 27), was z. B. in Antiochi-
en der Fall war. Zunächst ist die Formel aber noch an das jüdische Mahlverständnis
gebunden. im Kulturbereich der Griechen wird die ‚Realpräsenz‘ der Teilhabe an der
eschatologischen Gemeinschaft, die durch den Kyrios ermöglicht wird, zur verkürz-
ten ‚Realpräsenz‘ des Kyrios in der heiligen Speise. Dies hat sich durchgehalten bis
heute.

Für Marxsen ist nun wichtig, dass in verschiedenen Kulturbereichen die Wirklichkeit
des Mahles verschieden ausgedrückt werden musste. In dem späteren Streit etwa
zwischen Lutheranern und Reformierten hilft insofern die historische Exegese der
überlieferten Texte nicht weiter, als man hier nur die hellenistische Interpretation
des Mahles hat und so zwangsläufig zur Interpretation des ‚ist‘ kommen muss. Dies
entspricht aber nur einer gleichsam zufälligen Interpretation, die nicht den Rang ei-
ner dogmatischen Aussage für alle Zeiten haben kann. „Keineswegs hat Jesus das
Abendmahl, das wir heute (gleichgültig ob in Wittenberg, Rom oder Genf) feiern,
eingesetzt. Und zugleich muss man sagen: Keine dieser Gestalten ist völlig ohne An-
halt an Jesus – wenn dieser Anhalt auch nur durch eine – sehr verwickelte – Traditi-
onsgeschichte gezeigt werden kann“ (S. 28).

III. Systematisch/dogmatische und praktische Konsequenzen

Zunächst  stellt  Marxsen  die  Schwierigkeit  heraus,  zu  einem  Konsensus  über  die
Abendmahlsfrage  zu  gelangen.  Folgendes  müsste  vorausgesetzt  werden:  „Das
Abendmahl im Neuen Testament gibt es nicht, sondern es gibt verschiedene Abend-
mahle, es gibt eine Geschichte des Abendmahls“ (S. 29). Man kann aber „verschie-
dene Stufen einer Entwicklung nicht harmonisieren“ (S. 29). Hinzu kommt, dass spä-
ter Aussagen über das Abendmahl in sehr unterschiedlichen zeitbedingten Kategori-
en gefasst wurden, die die Kirchen noch heute binden.

Ein Konsensus kann nur entstehen, wenn wir zu einer sachgemäßen Schriftbenut-
zung bereit sind; sachgemäß ist sie dann, wenn wir die Schrift als Sammlung von
Auslegungen einer Sache sehen, die ‚vor‘ den Auslegungen liegt. Diese Sache kann
im Fall des Abendmahls so umrissen werden: „Das Abendmahl ist die Feier einer Ge-
meinde, die sich – durch Jesus – als eschatologische Gemeinde versteht. Sie drückt
in der Feier ihre Zusammengehörigkeit als eschatologische Gemeinde aus; sie lebt
sie, sie gestaltet sie. Sie nimmt… im Mahl das eschatologische Mahl vorweg. Es geht
also um die – durch Jesus geschenkte – Wirklichkeit des neuen Äons in diesem ver-
gehenden alten“ (S. 30).



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 8

Der Gedanke der stofflichen Vermittlung dieser Wirklichkeit ist für uns nicht mehr
nachvollziehbar.  Wir  müssen heute selbst  interpretieren.  Dabei  können wir  aller-
dings nicht  unmittelbar  am Anfang anknüpfen,  denn sowohl  die biblischen Texte
enthalten ja bereits eine Interpretation als auch ist eine Überspringung der eigenen
kirchlichen Tradition für uns nicht möglich. Beides muss aufgearbeitet werden: der
exegetische Sachverhalt und die bisherige Praxis der Kirche.

Drei Konsequenzen formuliert Marxsen in Frageform:

a) Die Abendmahlsfeier im Sonntagsgottesdienst entbehrt der gelebten eschatologi-
schen Gemeinschaft in der Horizontalen. Gehört das Abendmahl nicht in die ‚Kreise‘,
die Familien usw.?

b) Das Herantreten des einzelnen an den Altar zerstört die Gemeinschaft. Kann man
sie nicht dadurch besser ausdrücken, dass man etwa Brot und Wein durch die Bank-
reihen reicht?

c) Wie kann der gemeinschaftsvermittelnde Charakter des jüdischen Mahles bei uns
aufgenommen werden? Selbst wenn das Mahl bei uns eine ‚kommunikative Kraft‘
hat, ist doch Brot- und Weingenuss keine Mahlzeit im eigentlichen Sinne. „Wie (hält)
man beim Mahl die Wirklichkeit der Gabe durch?“ (S. 32).

Die Grundsatzfrage an uns lautet: „Wie vermittelt sich uns Wirklichkeit? Bei den Ju-
den geschah es geschichtlich, bei den hellenistischen Griechen stofflich – und bei
uns…?’“ (S. 32).

C.  Kritik  und Ergänzung durch Wolfgang Schweitzer  im Licht  der  Arnoldshainer
Thesen

In seinem Referat „Fragen an die lutherische Abendmahlslehre im Lichte der neue-
ren Exegese (und umgekehrt)“ (Beiheft Nr. 5 zur Ökumenischen Rundschau) setzt
Schweitzers Anfrage an Marxsen bei der Lücke ein, die zwischen Karfreitag und den
ersten Aufzeichnungen der Gemeinde liegt. Marxsen spricht hier nur von Ostern als
der Ermöglichung der Weiterverkündigung der Jesustradition und des Weiterfeierns
der Mahle. Der Auferstandene braucht hier gar nicht erwähnt zu werden.

Gerade weil die Zeit der Lücke aber nur so kurz war, kann sich kaum allein aus den
Mahlgemeinschaften vor Karfreitag so schnell eine derartige Kulttradition entwickelt
haben, wie das geschehen ist. In der Zeit nach Ostern muss sich etwas Neues entwi-
ckelt haben, was zur Begründung des Abendmahls hinzugehört: dies umschreiben
die Apostel mit den Erscheinungen des Auferstandenen. Das heißt: „Aus den Mahl-
zeiten mit Jesus wurden Mahlfeiern mit dem Auferstandenen bis zu seiner Wieder-
kunft“ (a. a. O., S. 95). Die zweite Stufe der Entwicklung erhält somit eine größere
Bedeutung. Jesus hat „als der Auferstandene nach Ostern eine bedeutende Rolle bei



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 9

den Mahlfeiern gespielt… wäre da nichts geschehen, so ginge uns Jesus samt seinen
Mahlzeiten nichts an“ (S. 95). Ostern hat nicht allein die Funktion der Ermöglichung
weiterer Predigt, sondern muss auch inhaltlich gefüllt werden. Diese Füllung besagt
(nach den Erscheinungen des Auferstandenen): „Christus lebt.“ Es war „den ersten
Christen  selbstverständlich…,  dass  sie  im  Mahl  mit  dem Auferstandenen vereint
wurden, dass der Auferstandene auch hier der eigentliche Gastgeber auch weiterhin
war“ (S. 96).

Die Arnoldshainer Thesen weisen nach Schweitzer auf den „eschatologischen Hand-
lungscharakter des Mahles“ (S. 98) hin und sehen von der Frage nach den Elementen
ab. Es geht um ein in mehreren Stufen vor sich gehendes Geschehen: Brot und Wein
werden gegessen, dies verweist auf Sterben und Auferstehen Jesu Christi, dies wie-
derum auf die Sühneleistung für unsere Sünden, wodurch schließlich die eschatolo-
gische Gemeinschaft des „Erlösers mit den Erlösten“ ermöglicht wird. (Nach Gollwit-
zers Auslegung der Thesen, S. 98). „Der Auferstandene ist gegenwärtig als der Ge-
kreuzigte,  als  Zuspruch der Sündenvergebung, als  Gabe ewiger Gemeinschaft mit
Gott, so wies sie Jesus auch schon vor seinem Tode vermittelte“ (S. 99).

Willi Marxsen, Das Abendmahl als christologisches Problem
(mit den exegetischen Begründungen und Ausführungen)

Marxsens These ist, dass sich das Abendmahlsverständnis wie die Christologie in der
frühen Christenheit von einem reinen Vollzug zu einer Reflexion dieses Vollzuges
entwickelt habe. Er streift in einem ersten Kapitel die frühe Christologieentwicklung,
im zweiten führt er die Abendmahlsentwicklung aus und stellt in einem dritten Kapi-
tel Fragen nach den Konsequenzen.

I. Christologieentwicklung vom Vollzug zur Reflexion

Christologie im Vollzuge bedeutet: Jesus fordert keinen Glauben an sich selbst als
Christus, Menschensohn usw. „Er stellt durch sein Wort und sein Tun die Menschen
vor Gott“. Das ist nach Marxsen der Inhalt der Jesustradition. Sie ist ausschließlich
an Jesus gebunden; Jesu Funktion wird als eschatologisch beschrieben: schon jetzt
nehmen Menschen am endzeitlichen Reich Gottes teil. D. h.: schon jetzt nimmt Jesus
Menschen in die vorweggenommene Mahlgemeinschaft mit hinein. Das jetzige Ver-
halten der Menschen zu Jesus wird der endzeitliche Menschensohn richten. Dies be-
schreibt Marxsen als Vollzug, Christologie im Vollzug. „Ohne dass Jesus selbst qualifi-
ziert wird, ohne dass er selbst als ‚Glaubensgegenstand‘ erscheint, ist er der, der in
Wort und Tat Gott für die Menschen ereignet“.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 10

Diese Jesustradition wird auch nach dem Tode Jesu weiterverkündigt; „dies hat sei-
nen Grund in Ostern“. Allerdings wird Ostern selbst zunächst noch nicht als Glau-
bensgegenstand inhaltlich entfaltet, darauf kommt es der Gemeinde nicht an.

Erst die Gefahr, dass der nun nicht mehr sichtbar gegenwärtige Jesus aus dem Voll-
zug  ausgeklammert  werden  könnte  und  die  Jesustradition  zur  Ideologie  werden
könnte, führt nun zur Reflexion des Vollzuges. Dem Boten Gottes werden nun Titel
gegeben, es entstehen Ostergeschichten; dabei können ganz verschiedene Christolo-
gien entstehen: denn es geht nicht um Historie, sondern um das theologische Ziel,
zu unterstreichen, dass der Vollzug an den Boten gebunden und eschatologisch ist.

II. Abendmahlsentwicklung vom Vollzug zur Reflexion

Die  Abendmahlsentwicklung führt  Marxsen nun eingehender  in  acht  Abschnitten
aus.

1. Welches ist die ursprünglichste Kultformel? Vergleich zwischen Paulus und Mar-
kus

Marxsen versucht zunächst die ursprünglichste Form der Einsetzungsberichte, die er
als Kultformeln versteht, zu bestimmen. Matthäus und Lukas klammert er als Wei-
terbildung der Markusform bzw. Mischform von Markus und Paulus von vornherein
aus.

Sein Ergebnis lautet, dass Paulus (1. Kor. 11, 23-25) ursprünglicher ist als Markus
(Mk. 14, 22-24) Paulus‘ Formel weist sogar noch auf eine vor ihm liegende Form zu-
rück.

Dafür hat er zunächst zwei formale Argumente:

a) Im Pauluswort kommt im Zusammenhang mit dem Kelchwort die Wendung „nach
der Mahlzeit“ vor. Hier wird also das Abendmahl als Abschluss eines gewöhnlichen
Essens gefeiert (wie auch aus dem Zusammenhang deutlich wird). Die Formel des
Paulus entstammt noch der Zeit, als beide Handlungen des Abendmahls durch die ei-
gentliche Mahlzeit getrennt sind.

b) In den sog. Deuteworten vergleichen Paulus wie Markus Brot und Leib. Paulus
stellt dann Kelch und Bund zusammen (Bund = Neues Testament in oder aufgrund
meines Blutes), während Markus Kelchinhalt und Blut zusammenstellt.  Hier ist es
einfach nötig geworden, die beiden Deutungen aneinander anzugleichen (Brot und
Leib, Wein und Blut), gerade weil die beiden Handlungen nicht mehr durch die Mahl-
zeit getrennt sind. Es ist unwahrscheinlich, dass man eine ursprünglich angeglichene
Form später verändert haben sollte.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 11

2. Das Abendmahl vor Paulus

Vor Paulus wurde, wie seine (von der vor ihm liegenden Gemeindetradition über-
nommene)  Formel  noch zeigt,  das  Abendmahl  innerhalb  einer  vollständigen,  ge-
schlossenen Mahlzeit gefeiert. Man muss daher fragen: a) Was bedeuteten die bei-
den voneinander getrennten sog. Abendmahlshandlungen hier an je ihrer Stelle? b)
Welche  Beziehungen hatten  sie  zur  Gesamtmahlzeit?  Man  darf  bei  der  Antwort
nicht auf den Ursprung übertragen, dass die beiden isolierten Handlungen später
eine besondere Bedeutung erlangten.

Ich nenne wieder zunächst Marxsens Antwort und dann seine drei Argumente:

In der vorpaulinischen Formel, die Paulus überliefert, wird nicht die Speise, werden
nicht die Elemente gedeutet, sondern das Mahl als Ganzes. „Beim Mahl konstituiert
sich die Gemeinschaft. Diese Gemeinschaft aber wird bezeichnet als die kainèe dia-
théekee (der neue Bund) bzw. als der Leib, nämlich der Leib Christi. Beides aber ist
sachlich dasselbe, einmal jüdisch, das andere Mal hellenistisch ausgedrückt“. Das
Brotbrechen und das Segnen des Kelches sind die schon zu dieser Zeit allgemein üb-
lichen ‚liturgischen‘ Stellen der Gesamtmahlzeit; an diesen Stellen wird nun interpre-
tiert, was das Mahl ist: „Die feiernde, betende, danksagende Gemeinde ist der Leib
Jesu Christi, aktualisiert als solche den neuen Bund“.

Begründung: a) Im Kelchwort wird bei Paulus ohne Zweifel kein Element, sondern
der um den Tisch herumkreisende Kelch gedeutet. „In dieser Anteilhabe am Kelch
‚ist‘ die feiernde Gemeinde ‚der neue Bund‘“. Dies nennt Marxsen den ekklesiologi-
schen Charakter des Kelchworts. Es handelt sich um einen eschatologischen Vollzug:
der neue Bund vollzieht sich jetzt, in der Anteilhabe am Kelch. Diese Aussagen wer-
den christologisch begründet: der Tod Christi ist die Eröffnung des Neuen Bundes.

b) Gegen die These,  dass die Mahlteilnehmer das Brot  als  Leib Christi  genießen,
wendet Marxsen ein, dass in der Paulusformel vom „Essen“ und „Verteilen“ des Bro-
tes gar nicht gesprochen wird. Nicht dies soll gedeutet werden, sondern das „Brot-
nehmen – oder: das Danksagen – oder: das Brechen“ des Brotes. Auch hier wird kein
Element gedeutet.

c) Ein weiteres – mittelbares – Argument bietet ihm 1. Kor. 10, 16-17. In Vers 16 bie-
tet Paulus die korinthische Gemeindetradition. Gedeutet wird hier unmissverständ-
lich das Brechen des Brotes, das Segnen des Kelches, nicht Essen oder Trinken. Pau-
lus geht es um die Einheit der Gemeinde, die er an der Einheit des Brotes verdeut-
licht (gerade angesichts der Missstände in Korinth). Diese Einheit soll in der Gemein-
schaft des Gesamtmahles verwirklicht werden, interpretiert durch – wir würden sa-
gen – Tischgebet vorher und nachher, nämlich auf den hin, der die Gemeinschaft er-
möglicht.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 12

3. Weiterentwicklung des Abendmahls bei Paulus und Markus

Wenn Paulus die Missstände in Korinth tadelt  (l.  Kor.  11,  21-22),  dann tadelt  er
nicht, dass das Abendmahl als kultische Feier ans Ende der eigentlichen Mahlzeit ge-
treten ist. Insofern geht er über das ursprüngliche Abendmahlsverständnis hinaus.
Er beginnt auch damit, den Vollzug der Abendmahlsfeier durch das Essen und Trin-
ken von Brot und Wein zu umschreiben (1. Kor. 11, 26f.). Damit legt er den Elemen-
ten als solchen aber noch keine besonderen Eigenschaften bei. „Es geht um die ‚Teil -
habe‘, die sich beim Essen ereignet“ (1. Kor. 10, 21), habe ich Anteil am Kelch des
Herrn oder am Kelch der Dämonen?

In 1. Kor. 10, 14ff. wird deutlich, was Paulus unter „sakramentaler Realität“ versteht.
Die Starken im Glauben waren in Korinth der Meinung, dass sich weder Göttliches
noch Dämonisches in irgendwelchen Elementen binde; sie glaubten also ohne Scha-
den auch Götzenopferfleisch essen zu können. Paulus stimmt ihnen grundsätzlich zu,
aber er weiß, dass ein Schwacher daran Anstoß nehmen kann, da dieser an „eine
stoffliche Vermittlung des Dämonischen“ glaubt. Dieser Anstoß zerstört aber die Ge-
meinschaft, da die Schwachen glauben müssen, die Starken nehmen an der Mahlge-
meinschaft der Dämonen teil. Diese Teilhabe ist für Paulus sakramentale Realität.

Die Formel bei Markus verschiebt den Akzent vom Danksagen beim Brotbrechen auf
das Geben und Nehmen des Brotes, vom Kelch, der gesegnet wird, auf den Kelchin-
halt, der getrunken wird. Hier werden jetzt die ‚Elemente‘ interpretiert: „‚Leib und
Blut‘ sind nun die beiden ‚Bestandteile‘ des in den Tod gegebenen Christus. Jetzt
verbindet sich also mit den Elementen, mit dem, was genossen wird, sakramentale
Realität“.

Ein Indiz dafür, dass dies bei Paulus noch nicht so gemeint war, ist der Gebrauch des
Wortes „sôoma“ statt „sárx“- denn „Fleisch und Blut“ bilden eine Sinneinheit (der
ganze Mensch), nicht „Leib und Blut“.

Marxsen  unterstreicht  nun die  Schwierigkeit,  angesichts  dieser  unterschiedlichen
Vorstellungen im NT zu einer systematisch-dogmatischen Aussage zu kommen, die
uns heute weiterhelfen könnte.

4. Jesus hat das Mahl nicht „eingesetzt“, er vollzog es als Gemeinschaft und als
Angebot

Nach Marxsen geht nun die paulinische Formel nicht auf eine Einsetzung durch Jesus
zurück. Er hat dafür fünf Argumente:

a) Wenn eine Einsetzung einer zu begehenden Feier durch Jesus stattgefunden hät-
te, könnte man diese Feier schwerlich inhaltlich bestimmen; denn Jesus konnte we-
der die Kirche in hellenistischem Begriff als „Leib“ Christi bezeichnen, noch von einer
Kirchengründung als Neuem Bund durch das Blut Jesu reden.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 13

b) Man könnte also nur sagen, dass Jesus einen inhaltlich nicht näher bestimmbaren
Ritus eingesetzt hat, den später die Gemeinde inhaltlich – verschieden! – gefüllt hat.
Nun ist es nach Marxsen wahrscheinlich, dass auch die Zeitangabe der Einsetzung
(Nacht des Verrats bei Paulus) eine inhaltliche, eine theologische Bestimmung ist:
man will sagen: „am Kreuz hat das Neue begonnen – und so führt man dann diese
Feier der Gemeinde nicht allgemein auf Jesus, sondern auf den Kreuzigungstag zu-
rück“. (Ein ähnlicher Fall ist die Datierung der Kreuzigung am Passa-Rüsttag, durch
die deutlich gemacht werden soll: „Jesus ist das wahre Passalamm“. Hier gibt es zwi-
schen Synoptikern und Johannesevangelium eine Datierungsdifferenz, die historisch
nicht in Übereinstimmung gebracht werden kann).

c) Es ist wahrscheinlich, dass es eine Passionsgeschichte gegeben hat, die die Kult-
formel nicht enthielt (s. Mk. 14). Das ist aber undenkbar, wenn Jesus tatsächlich das
Abendmahl in der Nacht des Verrats eingesetzt hat: man hätte um dessen Ursprung
wissen müssen und es nicht übergehen können.

d) Jesus kommt es auf Vorwegnahme der Zukunft an, er spekuliert aber nicht über
die Zukunft. Es gibt keine Hinweise, dass er „so etwas wie eine Kirche gewollt hat“,
an eine Institutionalisierung etwa der Mahlgemeinschaft gedacht hat. (Das bedeutet
natürlich nicht, dass die Kirchengründung gegen den Willen Jesu vor sich ging, son-
dern dass diese von ihm noch nicht erwogen wurde. Dann wird aber auch die Frage
der Stiftung eines Kultus für die Kirche hinfällig).

e) Im Johannesevangelium wird das Abendmahl auch auf Jesus zurückgeführt, aber
nicht auf die Nacht des Verrats: „im Kapitel 6 (hält) der in die sárx Gekommene die
Abendmahlsrede“.

Nun sind aber die Einsetzungsberichte dennoch nicht nur ätiologische Kultlegenden
(erst die Urgemeinde hätte dann die Mahlzeit entwickelt, die sie dann auf Jesus zu-
rückführt). Schon bei Jesus spielte das Mahl eine entscheidende Rolle. Das „eschato-
logische Mahl – das Mahl der Vollendung – (ist) als hochzeitliches Mahl vorgestellt“.
Die Mahle Jesu mit Zöllnern und Sündern stellen sich als Angebot, als Gabe dar, an
gerade solche Leute, die sonst nicht dazu gehören (weil sie etwa als kultisch unrein
galten; in diesem Zusammenhang ist wichtig, das jedes jüdische Mahl als „kultische“
Veranstaltung verstanden wurde).

Und in den Speisungsgeschichten zeigt sich die Unermesslichkeit dessen, was Jesus
als Gabe anzubieten hat. Es ist schon oft auf die Abendmahlsterminologie in diesen
Geschichten hingewiesen worden. Es sind also von der Urgemeinde Mahle tradiert
worden, „in deren Vollzug die Funktion Jesu ausgedrückt wird, in deren Vollzug sich
das Eschaton jetzt schon ereignet“‘. Diese Funktion wäre, dass Jesus die Menschen
jetzt vor Gott stellt.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 14

5. Nach der Analyse die Konstruktion. Die Entwicklung der Mahltraditionen von
dem eben herausgestellten Ausgangspunkt aus

Nach Ostern hatte die Gemeinde zunächst keine Gottesdienste oder einen Gottes-
dienstraum in unserem Sinne, sie kamen in ihren Häusern zu gemeinsamen Mahlen
zusammen, die ihre Gemeinschaft und Zusammengehörigkeit am besten ausdrück-
ten. „Mit diesen Mahlen wurde die Jesus-Tradition fortgesetzt. Man weiß ihn seit
Ostern als den Lebendigen; man weiß ihn bei diesen Mahlen dabei… Beim Mahl er-
eignet sich die christliche Gemeinde als eschatologische Gemeinde“.

Analog zur Christologieentwicklung wird nun dieser Vollzug interpretiert. Dafür bo-
ten sich die beiden Gebetsstellen des jüdischen Mahles an; diese sollen nicht als sol-
che ein besonderes Gewicht bekommen, sondern die Gesamtmahlzeit und die Ge-
meinde soll interpretiert werden. Die feiernde Gemeinde wird nun als der Leib Chris-
ti,  als die neue Gottessetzung bezeichnet; beides „ereignet sich beim Vollzug des
Mahles“. Nun tritt noch die christologische Grundlegung der eschatologischen Ge-
meinde hinzu: der Kreuzestod, das Blut Christi, als Sühnopfer verstanden. Dies ist die
Paulusstufe: der Vollzug wird ausgesagt und christologisch gestützt.

Bei Markus bekommen nun die Interpretamente ein Eigengewicht: „Die Gegenwart
des Kyrios wird an diese Speise gebunden“, die in der Kultfeier gegessen und getrun-
ken wird. Die interpretierenden Aussagen treiben jetzt den Ausbau der Abendmahls-
lehre voran; die Mahlzeit „als Mahl des neuen Bundes“‘ steht nicht mehr im Mittel-
punkt.

6. Der unterschiedliche hellenistische und palästinensische Ansatz und die Freiheit
bei der Interpretation

Nach Marxsen entspricht das Abendmahl in der ursprünglichen Form jüdischem ge-
schichtlichem Denken. In der Exodustradition geht es beim Passafest um die heutige
Teilnahme am vergangenen Auszug. Entsprechend diesem „Zeit-Erleben“ geht es in
den Mahlgemeinschaften der Judenchristen um das Hereinholen der vergangenen
Gemeinschaft mit dem sichtbaren Jesus in das gegenwärtige Mahl, ebenso um die
Vorwegnahme der Vollendung des Gottesreichs.

Im hellenistischen Bereich „ist die Mitteilung des ‚Göttlichen‘ an Menschen immer
stofflich gedacht“, also nicht zeitlich. Die Korinther waren nicht in der Lage, ein Mahl
nach jüdischer Sitte zu feiern bzw. nachzuvollziehen; denn für sie ist das Mahl „ein
gesellschaftliches, aber eben kein kultisches Ereignis“ (siehe sakramentale Realität).
So wird eine verkürzte Kultfeier ans Ende der Mahlzeit gesetzt, die entsprechend
hellenistischem Denken wahrscheinlich  schon im Sinne  der  „Einverleibung sakra-
mentaler Elemente verstanden“ wurde. Paulus wendet sich dagegen, dass hierbei
der Gemeinschaftscharakter verlorengeht, kann aber hinter die „hellenistische Inter-



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 15

pretation des ursprünglich palästinensichen Mahles“ als liturgischen verkürzten Akt
nicht zurück.

Für Marxsen ist nun wichtig, dass hier in verschiedenen Kulturbereichen die Wirk-
lichkeit des Mahles einfach verschieden ausgedrückt werden musste. In dem späte-
ren Streit zwischen Lutheranern und Reformierten hilft insofern die historische Ex-
egese der überlieferten Texte nicht weiter, weil man hier nur die hellenistische In-
terpretation des Mahles in der Hand hat und so zwangsläufig zur Interpretation des
„ist“ kommen muss. Dies entspricht aber nur einer gleichsam zufälligen Interpretati-
on, die nicht den Rang einer dogmatischen Aussage für alle Zeiten haben kann.

7. Fortbildung der Abendmahlslehre

Die  von  Paulus  überlieferte  Formel  interpretiert  den Vollzug  des  Mahles.  Paulus
selbst führt die Essensterminologie ein. Markus bindet die Gabe des Vollzugs an den
Genuss der Elemente. Diese Entwicklung der ‚Verdinglichung‘ setzt sich dann fort.
Bei Ignatius wird die Speise zum phármakon athanasías, die die Kräfte der jenseiti-
gen Welt gegen das Sterben enthält. „Nun wird aus der eschatologischen Gemeinde
die Kultgemeinde… Hand in Hand damit vollzieht sich dann die Ausbildung des Amts-
begriffes“.

Marxsen weist das Argument ab, eine so schnelle Weiterbildung des Abendmahls sei
nicht denkbar – noch vor der Erstellung der Schriften. Er verweist darauf, dass die
Christologie sich ja ebenso schnell entwickelt habe, was einfach nachzuweisen ist.

In der Christologieentwicklung stehen später verschiedene Christologien nebenein-
ander, die zwar alle eine Einengung der ursprünglich komplexen Vorstellung beim
Vollzug darstellen, aber in ihrer Gesamteinheit auf den Ursprung zurückverweisen.
Bei der Abendmahlsentwicklung ist aber nur eine „Explikation“ des Abendmahlsvoll-
zuges weiter ausgebildet worden, die schließlich beim christologisch interpretierten
Brot- und Weingenuss endet.

8. Problem der Entstehung der Paulusformel

Marxsen geht nun noch auf das Problem ein, dass die Vorstellung vom Leib Christi in
der ursprünglichen palästinensichen Formel noch nicht gestanden haben kann. Den
ursprünglichen  Begriff  kann  man auch  nicht  erschließen.  Die  Paulusformel  muss
aber in „einem Bereich geprägt worden“ sein, „wo sowohl jüdisches als auch helle-
nistisches Denken geläufig waren“, was z. B. in Antiochien der Fall war. Zunächst ist
die Formel aber noch an das jüdische Mahlverständnis gebunden. Im Kulturbereich
der Griechen wird die „Realpräsenz“ der Teilhabe an der eschatologischen Gemein-
schaft, durch den Kyrios ermöglicht, zur verkürzten „Realpräsenz“ des Kyrios in der
heiligen Speise. Dies hat sich durchgehalten bis heute.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 16

„Das aber heißt: Keineswegs hat Jesus das Abendmahl, das wir heute (gleichgültig
ob in Wittenberg, Rom oder Genf) feiern, eingesetzt. Und zugleich muss man sagen:
Keine dieser Gestalten ist völlig ohne Anhalt an Jesus – wenn dieser Anhalt auch nur
durch eine – sehr verwickelte – Traditionsgeschichte gezeigt werden kann.“

III. Konsequenzen: systematisch und praktisch

Zunächst stellt Marxsen die Schwierigkeit heraus, einen Konsensus über die Abend-
mahlsfrage zu gelangen. Folgendes müsste vorausgesetzt werden: „Das Abendmahl
im Neuen Testament gibt es nicht, sondern es gibt verschiedene Abendmahle, es
gibt eine Geschichte des Abendmahls“. Man kann aber „verschiedene Stufen einer
Entwicklung  nicht  harmonisieren“.  Hinzu kommt,  dass  später  Aussagen über  das
Abendmahl in sehr unterschiedlichen, zeitbedingten Kategorien gefasst wurden, die
die Kirchen noch heute binden.

Ein Konsensus kann nur entstehen, wenn wir zu einer sachgemäßen Schriftbenut-
zung kommen: sachgemäß ist sie dann, wenn wir die Schrift als Sammlung von Aus-
legungen einer Sache ansehen, die ‚vor‘ den Auslegungen liegt. Diese Sache kann im
Falle des Abendmahls so umrissen werden: „Das Abendmahl ist die Feier einer Ge-
meinde, die sich – durch Jesus – als eschatologische Gemeinde versteht. Sie drückt
in der Feier und durch die Feier ihre Zusammengehörigkeit als eschatologische Ge-
meinde aus; sie lebt sie, sie gestaltet sie. Sie nimmt (wie es in den Mahlberichten der
synoptischen  Tradition  begegnet)  im Mahl  das  eschatologische  Mahl  vorweg.  Es
geht also um die – durch Jesus geschenkte -Wirklichkeit des neuen Äons in diesem
vergehenden alten.“

Der Gedanke der stofflichen Vermittlung dieser Wirklichkeit ist zeitbedingt und für
uns nicht mehr nachvollziehbar. Wir müssen heute selbst interpretieren; Marxsen
verkennt aber nicht, dass wir nicht unmittelbar am Anfang anknüpfen können, son-
dern dass sowohl die biblischen Texte bereits eine Interpretation enthalten, von der
wir mitbestimmt werden, als auch eine Überspringung der eigenen kirchlichen Tradi-
tion nicht möglich ist. Beides muss aufgearbeitet werden: der exegetische Sachver-
halt und die bisherige Praxis der Kirche.

Marxsen formuliert nun drei Fragen, die er selbst nicht beantwortet:

a) Die Abendmahlsfeier im Sonntagsgottesdienst entbehrt der gelebten, eschatologi-
schen Gemeinschaft. Gehört das Abendmahl nicht in die „Kreise“?

b) Das Herantreten des einzelnen an den Altar zerstört die Gemeinschaft. Man kann
sie dadurch besser ausdrücken z. B., dass man Brot und Wein durch die Bankreihen
reicht.



Helmut Schütz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 17

c) Wie kann der gemeinschaftsvermittelnde Charakter des jüdischen Mahles bei uns
aufgenommen werden? Selbst wenn das Mahl bei uns diese „kommunikative Kraft“
hat, ist doch Brot- und Weingenuss keine Mahlzeit in diesem Sinne.

Die Grundsatzfrage an uns lautet: Wie vermittelt sich uns Wirklichkeit, wenn nicht
geschichtlich oder stofflich wie bei Juden und Griechen?

Marxsen glaubt,  dass  man wohl  an der  Tradition des  „Mahles“  festhalten muss;
dann stellt sich diese Frage so: „wie (hält) man beim Mahl die Wirklichkeit der Gabe
durch“?

In einem Schlusswort qualifiziert Marxsen seine Ausführungen als Diskussionsgrund-
lage, aufgrund derer man Kriterien und Maßstäbe finden könne, eigene und fremde
Positionen zu prüfen. Die evtl. Fremdheit der Ausführungen stellt er dem Eindruck
der Fremdheit gegenüber, der sich dem stellt, der das Abendmahl in einer anderen
als der gewohnten Form – in einer anderen Konfession – vollziehen würde.


