Wie sich nach Willi Marxsen die Abendmabhislehre
im Neuen Testament entwickelt hat

Mit Seitenblicken auf die Ansatze von Joachim Jeremias und Wolfgang Schweitzer

Dieses Referat hat Helmut Schiitz im Sommersemester 1972 an der Kirchlichen
Hochschule Bethel im Proseminar ,Neutestamentliche Forschung und Abend-
mahlsfrage” gehalten. Erganzend ist ein ausfiihrlicheres erstes Script beigeflgt,
das die exegetischen Begriindungen und Ausfiihrungen Marxsens zu seinen Aus-
sagen enthalt, die im Referat aus zeitlichen Griinden leider gekiirzt werden muss-
ten. Veroffentlicht wurde dieser Text erstmals auf der Bibelwelt: GieRen 2006.

Online-Version: https://bibelwelt.de/abendmahlslehre/, PDF-Version:

URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/06/Abendmahlslehre.pdf

Inhaltsverzeichnis
Referat 2
Literaturverzeichnis 2
A. Vorbemerkung zu Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu 2
B. Willi Marxsen: Das Abendmahl als christologisches Problem 3
I. Die Entwicklung der Christologie im Neuen Testament 3
. Die Stufen der Abendmahlsentwicklung 4
[ll. Systematisch/dogmatische und praktische Konsequenzen 7

C. Kritik und Erganzung durch Wolfgang Schweitzer

im Licht der Arnoldshainer Thesen 8
Urspriingliches Script mit Marxsens Ausfiihrungen zur Exegese 9
I. Christologieentwicklung vom Vollzug zur Reflexion 9
II. Abendmahlsentwicklung vom Vollzug zur Reflexion 10

1. Welches ist die urspriingliche Kultformel?
Vergleich zwischen Paulus und Markus 10
2. Das Abendmahl vor Paulus 11
3. Weiterentwicklung des Abendmabhls bei Paulus und Markus 12

4. Jesus hat das Mahl nicht ,eingesetzt”,
er vollzog es als Gemeinschaft und als Angebot 12


https://bibelwelt.de/abendmahlslehre/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1972/06/Abendmahlslehre.pdf

Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 2

5. Nach der Analyse die Konstruktion:
Die Entwicklung der Mahltraditionen

von dem eben herausgestellten Ausgangspunkt aus 14
6. Der unterschiedliche hellenistische und palastinensische Ansatz
und die Freiheit bei der Interpretation 14
7. Fortbildung der Abendmahlslehre 15
8. Problem der Entstehung der Paulusformel 15
Ill. Konsequenzen: systematisch/dogmatisch und praktisch 16

Das Referat

Literaturverzeichnis
A. Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Gottingen, 2. Auflage 1949
B. Willi Marxsen, Das Abendmahl als christologisches Problem, Gltersloh 1962

C. Wolfgang Schweitzer, Fragen an die lutherische Abendmahlslehre im Lichte der
neueren Exegese (und umgekehrt), in: Wort und Abendmahl: Bericht tber die 2.
theol. Konferenz zwischen Vertretern der Kirche von England und der Evangelischen
Kirche in Deutschland, hrsg. v. Ronald Ralph Williams (Beiheft 5 zur Okumenischen
Rundschau), Stuttgart 1967.

A. Vorbemerkung zu Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu

Zunachst will ich kurz umreifen, wie sich der Ansatz der neutestamentlichen For-
schung bei Marxsen gegeniber Jeremias verandert hat.

1) Jeremias ist zentral an einer sauberen Exegese der NT-Texte interessiert; durch
Text- und Sprachvergleiche und die Berlcksichtigung von Umweltfaktoren soll der
urspriinglichste Text herausgearbeitet werden, der der historischen Jesuswirklich-
keit am nachsten kommt und dessen Grundaussagen und Begriffe heutigen systema-
tischen Uberlegungen zugrunde gelegt werden miissen. Marxsens weitergehender
Ansatz besteht darin, dass er die NT-Texte als Interpretationen einer Sache versteht,
die immer schon vor den Texten liegt. Interpretierende Aussagen (seien sie hellenis-
tischer oder palastinensischer Art) deuten einerseits auf Wahrheit zuriick und haben
uns andererseits durch die Tradition hindurch beeinflusst; aber man kann diese In-
terpretamente auch nicht zur Basis erheben, als seien sie identisch mit der Wahr-
heit.

2) Das Problem der unterschiedlichen NT-Aussagen in den verschiedenen Texten
und einer moglichen, urspriinglicheren Gestalt, die zwischen Karfreitag und den ers-



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 3

ten Aufzeichnungen der Urchristen liegt, wird bei Jeremias unter dem Aspekt der
Harmonisierung geldst; hierzu ein Zitat: ,,Mit der Moglichkeit einer einzelnen Zufi-
gung ist, selbst in friihester Zeit, durchaus zu rechnen, nicht aber mit wesentlichen
Triibungen der Substanz der Uberlieferung” (J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu,
S. 99). Marxsen dagegen versteht die NT-Schriften ganz bewusst als Stufen einer
Entwicklung, die auch schon vor der Niederschrift der Texte eingesetzt hat und die
auch durchaus zu ,, Triibungen” der urspriinglichen Sache gefiihrt haben kann. Auf je-
den Fall gibt es Gegensatze zwischen einzelnen Texten, die sich nicht ohne weiteres
harmonisieren lassen.

3) Wie stark das theologische Ziel formkritische Aussagen, etwa Datierungen, beein-
flussen kann, ist auch in der Abendmahlsfrage mindestens zu bedenken:

Jeremias datiert Markus als dltesten Text, kann daher dem Essen und Trinken in der
Abendmabhlsfeier eine besondere Bedeutung zumessen und aulRerdem die Abend-
mahlshandlung, vom Passamahl her gesehen, als Kulthandlung verstehen. Sein theo-
logisches Ergebnis der Exegese der Abendmahlstexte ist die Heilsgewissheitsthese:
,S0 gewiss sie das Brot essen, das Jesus ihnen bricht, und den Wein trinken, Gber
dem er das Wort vom vergossenen Blut sprach, so gewiss gilt auch ihnen das ,Fir
viele’ seines Sterbens und das ,Mit euch’ der kiinftigen Abendmahlsgemeinschaft
auf der verklarten Erde” (a. a. 0., S. 124) .

Marxsen datiert Paulus friher und stutzt damit sein theologisches Ziel, dem Ge-
meinschaftscharakter (der Anteilhabe an einem Gesamtmahl als eschatologischem
Mahl) vor dem Stofflichkeitscharakter und dem Kultcharakter der Feier groReren
Vorrang zu verleihen; und zwar unter besonderer Betonung der Gemeinschaft in der
Horizontalen.

B. Willi Marxsen: Das Abendmabhl als christologisches Problem

Marxsen stellt die These auf, dass sich das Abendmahlsverstandnis in der friihen
Christenheit von einem Vollzug zu einer Reflexion dieses Vollzuges entwickelt habe.
Diese Entwicklung lauft parallel zur Entwicklung in der Christologie.

I. Die Entwicklung der Christologie im Neuen Testament

Ich will zunachst Marxsens Verstandnis der Christologie im NT umreiRen. Es handelt
sich auch hier um die Entwicklung von einem Vollzug zu einer Reflexion dartber:

Christologie im Vollzuge bedeutet: Jesus fordert keinen Glauben an sich selber als
Christus, Menschensohn usw. ,,Er stellt durch sein Wort und sein Tun die Menschen
vor Gott” (a. a. O., S. 5). Das ist nach Marxsen der Inhalt der Jesustradition. Sie ist
ausschlieRlich an Jesus gebunden. Jesu Funktion wird als eschatologisch beschrie-
ben: schon jetzt nehmen Menschen am endzeitlichen Reich Gottes teil. Das heilst u.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 4

a.: schon jetzt nimmt Jesus Menschen in die vorweggenommene Mahlgemeinschaft
mit hinein; das jetzige Verhalten der Menschen zu Jesus wird der endzeitliche Men-
schensohn richten. Dies beschreibt Marxsen als Vollzug, als Christologie im Vollzug.
»,Ohne dass Jesus selbst qualifiziert wird, ohne dass er selbst als ,Glaubensgegen-
stand’ erscheint, ist er der, der in Wort und Tat Gott flir die Menschen ereignet” (S.
6).

Diese Jesustradition wird auch nach dem Tode Jesu weiterverkiindigt; , dies hat sei-
nen Grund in Ostern” (S. 5). Allerdings wird zunachst Ostern noch nicht als Glau-
bensgegenstand inhaltlich entfaltet, darauf kommt es der Gemeinde nicht an.

Erst die Gefahr, dass der nun nicht mehr sichtbar gegenwartige Jesus aus dem Voll-
zug ausgeklammert werden und die Jesustradition zur reinen Lehre oder Ideologie
werden konnte, fuhrt zur Reflexion des Vollzugs. Dem Boten Gottes werden nun Ti-
tel gegeben, die ihn als Gesandten Gottes qualifizieren, es entstehen Ostergeschich-
ten; dabei konnen ganz verschiedene Christologien entstehen, denn es geht den Ge-
meinden nicht um historische Berichterstattung, sondern um ein theologisches Ziel,
namlich zu unterstreichen, dass der Vollzug eschatologisch ist und an den Boten ge-
bunden ist.

In der Christologieentwicklung stehen spater schiedene Christologien nebeneinan-
der, die zwar jede fir sich eine Einengung der urspriinglichen komplexen Vorstellung
des Vollzuges darstellen, aber in ihrer Gesamtheit auf den Ursprung zurlickverwei-
sen. Bei der Abendmahlsentwicklung ist nun auf der anderen Seite nur eine einzige
,Explikation‘ des Abendmahlsvollzuges weiter ausgebildet worden.

Il. Die Stufen der Abendmahlsentwicklung

Die urspriinglichste Form der ,Einsetzungsberichte’, die Marxsen als Kultformeln ver-
steht, sieht er bei Paulus (l. Kor. 11, 23-25) gegeben; Mk. 14, 22-24 ist demgegen-
Uber eine Weiterentwicklung. Die Paulusformel ist auch von Paulus schon ibernom-
men, sie weist in die Liicke zwischen Karfreitag und den ersten christlichen Schriften.
Hier und auch im folgenden werde ich die exegetischen Schritte, die Marxsen zu sei-
nen Aussagen hinfihren, ausklammern und nur seine Resultate nennen.

1) Die paulinische Formel geht nun aber nicht auf eine Einsetzung durch Jesus zu-
rick, jedenfalls nicht eine Einsetzung in der Nacht des Verrats, die als Institutionali-
sierung einer kultischen Feier verstanden werden konnte. Nun sind aber die Einset-
zungsberichte dennoch nicht nur atiologische Kultlegenden (erst die Urgemeinde
hatte dann die Mahlzeit entwickelt, die sie dann auf Jesus zurlickfihrt). Schon bei Je-
sus spielte das Mahl eine entscheidende Rolle:

a) Oft ist vom eschatologischen Mahl der Vollendung als hochzeitlichem Mahl die
Rede.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 5

b) Die Mahle Jesu mit Zollnern und Siindern stellen sich als Angebot, als Gabe dar,
und zwar gerade an solche Leute, die sonst nicht dazu gehéren (etwa wegen kulti-
scher Unreinheit; in diesem Zusammenhang ist zu bedenken, dass jedes jludische
Mahl als ,kultische’ Veranstaltung verstanden wurde).

c) In der Exegese der Speisungsgeschichten ist schon oft auf die Abendmahlstermi-
nologie hingewiesen worden: hier zeigt sich die Unermesslichkeit dessen, was Jesus
als Gabe anzubieten hat. Es sind also von der Urgemeinde Mahle tradiert worden,
»in deren Vollzug die Funktion Jesu ausgedriickt wird, in deren Vollzug sich das Es-
chaton jetzt schon ereignet” (S. 21). Diese Funktion ist: Jesus stellt die Menschen
jetzt vor Gott (s. 0.).

2) Nach Ostern hatte die Gemeinde zunachst keine Gottesdienste in unserem Sinne,
sie kamen in ihren Hausern zu gemeinsamen Mahlen zusammen, die ihre Gemein-
schaft und Zusammengehorigkeit am besten ausdrickten. ,,Mit diesen Mahlen wur-
de die Jesustradition fortgesetzt. Man weil} ihn seit Ostern als den Lebendigen; man
weil ihn bei diesen Mahlen dabei... Beim Mahl ereignet sich die christliche Gemein-
de als eschatologische Gemeinde”. Marxsen nennt dies ,Ekklesiologie im Vollzuge’
(S. 21).

3) Analog zur Christologieentwicklung wird nun dieser Vollzug interpretiert. Wir ste-
hen nun auf der Stufe der vorpaulinischen Formel, die Paulus Gbernommen hat.
Nicht die Elemente, sondern das Mahl als Ganzes soll gedeutet werden. ,, Beim Mahl
konstituiert sich die Gemeinschaft. Diese Gemeinschaft aber wird bezeichnet als die
kainée diathéekee (der neue Bund) bzw. als der Leib, namlich der Leib Christi. Beides
aber ist sachlich dasselbe, einmal jldisch, das andere Mal hellenistisch ausgedriickt”
(S. 13). Fir die Interpretation boten sich die beiden ohnehin schon ,liturgischen’ Ge-
betsstellen des jludischen Mahles an, das Brotbrechen und das Segnen des Kelches;
an diesen Stellen wird nun interpretiert, was das gesamte Mahl ist: , Die feiernde,
betende, danksagende Gemeinde ist der Leib Jesu Christi, aktualisiert als solche den
neuen Bund” (S. 13). Nun tritt noch die christologische Grundlegung der eschatologi-
schen Gemeinde hinzu: der Kreuzestod, das Blut Christi, als Siihnopfer verstanden.

4) Bei Paulus ist eine Ubergangsstufe festzustellen. Wenn er die Missstinde in Ko-
rinth tadelt (1. Kor. 11, 21-22), dann tadelt er nicht, dass das Abendmahl als kulti-
sche Feier ans Ende der eigentlichen Mahlzeit getreten ist. Er beginnt auch damit,
den Vollzug der Mahlgemeinschaft durch das Essen und Trinken von Brot und Wein
zu beschreiben; er legt damit aber den Elementen als solchen noch keine besonde-
ren Eigenschaften bei (I. Kor. 11, 26f.). ,Es geht um die ,Teilhabe’, die sich beim Es-
sen ereignet” (S. 14): habe ich Anteil am Kelch des Herrn oder am Kelch der Damo-
nen? (. Kor. 10, 21). Diese Teilhabe versteht Paulus als ,sakramentale Realitat’. In 1.
Kor. 10, 14ff. wird deutlich, dass Paulus grundsatzlich den Starken in Korinth zu-



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 6

stimmt, die nicht glaubten, dass sich Gottliches oder Damonisches in irgendwelchen
Elementen binde; diese glaubten deshalb ohne Schaden auch Gétzenopferfleisch es-
sen zu konnen. Aus Ricksicht auf die Schwachen, die an eine ,,stoffliche Vermittlung
des Damonischen” glauben und sich eine Mahlgemeinschaft der Starken mit den Da-
monen vorstellen missen, rat Paulus zur Vorsicht: die Gemeinschaft (mit Christus
oder mit den Damonen) als solche versteht Paulus als ,sakramentale Realitat’.

5) Die Formel bei Markus verschiebt den Akzent auf die Interpretation der Elemente
selbst. ,,Leib und Blut’ sind nun die beiden ,Bestandteile’ des in den Tod gegebenen
Christus. Jetzt verbindet sich also mit den Elementen, mit dem, was genossen wird,
sakramentale Realitat” (S. 15). (Ein Indiz dafiir, dass dies bei Paulus noch nicht so ge-
meint war, ist der Gebrauch des Wortes ,sooma‘ statt ,sarx’; denn ,Fleisch und Blut’
bilden eine Sinneinheit (der ganze Mensch), nicht ,Leib und Blut‘). Der Vollzug ge-
schieht aber noch ,durch den Genuss eben dieser Elemente” (S. 26).

6) Diese Entwicklung der ,Verdinglichung’ setzt sich dann fort. Bei Ignatius wird die
Speise zum pharmakon athanasias, die die Krafte der jenseitigen Welt gegen das
Sterben enthalt. ,Nun wird aus der eschatologischen Gemeinde die Kultgemeinde...
Hand in Hand damit vollzieht sich dann die Ausbildung des Amtsbegriffs“ (S. 26).

Bevor wir auf die systematischen Konsequenzen dieser Aussagen kommen, ist noch
zu betrachten, wie Marxsen den unterschiedlichen Ansatz der Juden und Griechen
bei der Interpretation dessen sieht, was sie als eschatologische Gemeinschaft mit Je-
sus erleben.

Das Abendmahl in der urspriinglichen Form entspricht jidischem geschichtlichen
Denken. in der Exodustradition geht es beim Passafest um die heutige Teilhabe am
vergangenen Auszug. Entsprechend diesem ,Zeit-Erleben” geht es in den Mahlge-
meinschaften der Judenchristen einerseits um das Hereinholen der vergangenen Ge-
meinschaft mit dem sichtbaren Jesus, andererseits um die Vorwegnahme der Voll-
endung des Gottesreichs.

Im hellenistischen Bereich ,,ist die Mitteilung des ,Go6ttlichen an Menschen immer
stofflich gedacht” (S. 23), also nicht zeitlich. Die Korinther waren nicht in der Lage,
ein Mahl nach jldischer Sitte zu feiern bzw. nachzuvollziehen; denn fir sie ist das
Mahl ,,ein gesellschaftliches, aber eben kein kultisches Ereignis” (S. 24). So wird eine
verkirzte Kultfeier ans Ende der Mahlzeit gestellt, die wahrscheinlich doch schon im
Sinne der ,Einverleibung sakramentaler Elemente verstanden” wurde (S. 24). Paulus
wendet sich gegen den Verlust des Gemeinschaftscharakter, kann aber hinter die
,hellenistische Interpretation des urspriinglich palastinensischen Mahles” (S. 24) als
verklrzten liturgischen Akt nicht zuriick.

In diesem Zusammenhang ware noch auf das Problem hinzuweisen, dass die Vorstel-
lung vom Leib Christi in der urspriinglichen palastinensichen Mahlformel noch nicht



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 7

gestanden haben kann. Den urspriinglichen Begriff kann man auch nicht erschlieRen.
Die Paulusformel muss aber in einem ,,Bereich gepragt worden” sein, ,,wo sowohl ji-
disches als auch hellenistisches Denken gelaufig waren” (S. 27), was z. B. in Antiochi-
en der Fall war. Zunachst ist die Formel aber noch an das jldische Mahlverstandnis
gebunden. im Kulturbereich der Griechen wird die ,Realprasenz’ der Teilhabe an der
eschatologischen Gemeinschaft, die durch den Kyrios ermdglicht wird, zur verkiirz-
ten ,Realprdasenz’ des Kyrios in der heiligen Speise. Dies hat sich durchgehalten bis
heute.

Fir Marxsen ist nun wichtig, dass in verschiedenen Kulturbereichen die Wirklichkeit
des Mahles verschieden ausgedriickt werden musste. In dem spateren Streit etwa
zwischen Lutheranern und Reformierten hilft insofern die historische Exegese der
Uberlieferten Texte nicht weiter, als man hier nur die hellenistische Interpretation
des Mahles hat und so zwangslaufig zur Interpretation des ,ist* kommen muss. Dies
entspricht aber nur einer gleichsam zufalligen Interpretation, die nicht den Rang ei-
ner dogmatischen Aussage fiir alle Zeiten haben kann. ,Keineswegs hat Jesus das
Abendmabhl, das wir heute (gleichgliltig ob in Wittenberg, Rom oder Genf) feiern,
eingesetzt. Und zugleich muss man sagen: Keine dieser Gestalten ist vollig ohne An-
halt an Jesus — wenn dieser Anhalt auch nur durch eine — sehr verwickelte — Traditi-
onsgeschichte gezeigt werden kann“ (S. 28).

lll. Systematisch/dogmatische und praktische Konsequenzen

Zunachst stellt Marxsen die Schwierigkeit heraus, zu einem Konsensus Uber die
Abendmahlsfrage zu gelangen. Folgendes misste vorausgesetzt werden: ,Das
Abendmahl im Neuen Testament gibt es nicht, sondern es gibt verschiedene Abend-
mahle, es gibt eine Geschichte des Abendmahls” (S. 29). Man kann aber ,verschie-
dene Stufen einer Entwicklung nicht harmonisieren” (S. 29). Hinzu kommt, dass spa-
ter Aussagen Uber das Abendmahl in sehr unterschiedlichen zeitbedingten Kategori-
en gefasst wurden, die die Kirchen noch heute binden.

Ein Konsensus kann nur entstehen, wenn wir zu einer sachgemalen Schriftbenut-
zung bereit sind; sachgemald ist sie dann, wenn wir die Schrift als Sammlung von
Auslegungen einer Sache sehen, die ,vor den Auslegungen liegt. Diese Sache kann
im Fall des Abendmahls so umrissen werden: , Das Abendmabhl ist die Feier einer Ge-
meinde, die sich — durch Jesus — als eschatologische Gemeinde versteht. Sie driickt
in der Feier ihre Zusammengehorigkeit als eschatologische Gemeinde aus; sie lebt
sie, sie gestaltet sie. Sie nimmt... im Mahl das eschatologische Mahl vorweg. Es geht
also um die — durch Jesus geschenkte — Wirklichkeit des neuen Aons in diesem ver-
gehenden alten” (S. 30).



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 8

Der Gedanke der stofflichen Vermittlung dieser Wirklichkeit ist fiir uns nicht mehr
nachvollziehbar. Wir missen heute selbst interpretieren. Dabei kénnen wir aller-
dings nicht unmittelbar am Anfang ankniipfen, denn sowohl die biblischen Texte
enthalten ja bereits eine Interpretation als auch ist eine Uberspringung der eigenen
kirchlichen Tradition fur uns nicht moglich. Beides muss aufgearbeitet werden: der
exegetische Sachverhalt und die bisherige Praxis der Kirche.

Drei Konsequenzen formuliert Marxsen in Frageform:

a) Die Abendmabhlsfeier im Sonntagsgottesdienst entbehrt der gelebten eschatologi-
schen Gemeinschaft in der Horizontalen. Gehort das Abendmabhl nicht in die ,Kreise’,
die Familien usw.?

b) Das Herantreten des einzelnen an den Altar zerstort die Gemeinschaft. Kann man
sie nicht dadurch besser ausdriicken, dass man etwa Brot und Wein durch die Bank-
reihen reicht?

c) Wie kann der gemeinschaftsvermittelnde Charakter des jlidischen Mahles bei uns
aufgenommen werden? Selbst wenn das Mahl bei uns eine ,kommunikative Kraft’
hat, ist doch Brot- und Weingenuss keine Mahlzeit im eigentlichen Sinne. ,Wie (halt)
man beim Mahl die Wirklichkeit der Gabe durch?“ (S. 32).

Die Grundsatzfrage an uns lautet: ,,Wie vermittelt sich uns Wirklichkeit? Bei den Ju-
den geschah es geschichtlich, bei den hellenistischen Griechen stofflich — und bei
uns...?”“ (S. 32).

C. Kritik und Erganzung durch Wolfgang Schweitzer im Licht der Arnoldshainer
Thesen

In seinem Referat ,Fragen an die lutherische Abendmahlslehre im Lichte der neue-
ren Exegese (und umgekehrt)” (Beiheft Nr. 5 zur Okumenischen Rundschau) setzt
Schweitzers Anfrage an Marxsen bei der Liicke ein, die zwischen Karfreitag und den
ersten Aufzeichnungen der Gemeinde liegt. Marxsen spricht hier nur von Ostern als
der Ermoglichung der Weiterverkiindigung der Jesustradition und des Weiterfeierns
der Mahle. Der Auferstandene braucht hier gar nicht erwahnt zu werden.

Gerade weil die Zeit der Liicke aber nur so kurz war, kann sich kaum allein aus den
Mahlgemeinschaften vor Karfreitag so schnell eine derartige Kulttradition entwickelt
haben, wie das geschehen ist. In der Zeit nach Ostern muss sich etwas Neues entwi-
ckelt haben, was zur Begrindung des Abendmahls hinzugehort: dies umschreiben
die Apostel mit den Erscheinungen des Auferstandenen. Das heildt: ,,Aus den Mahl-
zeiten mit Jesus wurden Mahlfeiern mit dem Auferstandenen bis zu seiner Wieder-
kunft (a. a. 0., S. 95). Die zweite Stufe der Entwicklung erhalt somit eine grofRere
Bedeutung. Jesus hat ,als der Auferstandene nach Ostern eine bedeutende Rolle bei



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 9

den Mahlfeiern gespielt... ware da nichts geschehen, so ginge uns Jesus samt seinen
Mahlzeiten nichts an“ (S. 95). Ostern hat nicht allein die Funktion der Ermdglichung
weiterer Predigt, sondern muss auch inhaltlich gefiillt werden. Diese Fiillung besagt
(nach den Erscheinungen des Auferstandenen): ,,Christus lebt.” Es war ,den ersten
Christen selbstverstandlich..., dass sie im Mahl mit dem Auferstandenen vereint
wurden, dass der Auferstandene auch hier der eigentliche Gastgeber auch weiterhin
war” (S. 96).

Die Arnoldshainer Thesen weisen nach Schweitzer auf den , eschatologischen Hand-
lungscharakter des Mahles” (S. 98) hin und sehen von der Frage nach den Elementen
ab. Es geht um ein in mehreren Stufen vor sich gehendes Geschehen: Brot und Wein
werden gegessen, dies verweist auf Sterben und Auferstehen Jesu Christi, dies wie-
derum auf die Sthneleistung fiir unsere Siinden, wodurch schliellich die eschatolo-
gische Gemeinschaft des ,Erlosers mit den Erlosten” ermdglicht wird. (Nach Gollwit-
zers Auslegung der Thesen, S. 98). ,Der Auferstandene ist gegenwartig als der Ge-
kreuzigte, als Zuspruch der Siindenvergebung, als Gabe ewiger Gemeinschaft mit
Gott, so wies sie Jesus auch schon vor seinem Tode vermittelte” (S. 99).

Willi Marxsen, Das Abendmabhl als christologisches Problem
(mit den exegetischen Begriindungen und Ausfiihrungen)

Marxsens These ist, dass sich das Abendmahlsverstandnis wie die Christologie in der
friihen Christenheit von einem reinen Vollzug zu einer Reflexion dieses Vollzuges
entwickelt habe. Er streift in einem ersten Kapitel die friihe Christologieentwicklung,
im zweiten fuhrt er die Abendmahlsentwicklung aus und stellt in einem dritten Kapi-
tel Fragen nach den Konsequenzen.

I. Christologieentwicklung vom Vollzug zur Reflexion

Christologie im Vollzuge bedeutet: Jesus fordert keinen Glauben an sich selbst als
Christus, Menschensohn usw. ,,Er stellt durch sein Wort und sein Tun die Menschen
vor Gott”. Das ist nach Marxsen der Inhalt der Jesustradition. Sie ist ausschlieBlich
an Jesus gebunden; Jesu Funktion wird als eschatologisch beschrieben: schon jetzt
nehmen Menschen am endzeitlichen Reich Gottes teil. D. h.: schon jetzt nimmt Jesus
Menschen in die vorweggenommene Mahlgemeinschaft mit hinein. Das jetzige Ver-
halten der Menschen zu Jesus wird der endzeitliche Menschensohn richten. Dies be-
schreibt Marxsen als Vollzug, Christologie im Vollzug. ,Ohne dass Jesus selbst qualifi-
ziert wird, ohne dass er selbst als ,Glaubensgegenstand’ erscheint, ist er der, der in
Wort und Tat Gott fiir die Menschen ereignet”.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 10

Diese Jesustradition wird auch nach dem Tode Jesu weiterverkiindigt; , dies hat sei-
nen Grund in Ostern”. Allerdings wird Ostern selbst zunachst noch nicht als Glau-
bensgegenstand inhaltlich entfaltet, darauf kommt es der Gemeinde nicht an.

Erst die Gefahr, dass der nun nicht mehr sichtbar gegenwartige Jesus aus dem Voll-
zug ausgeklammert werden koénnte und die Jesustradition zur ldeologie werden
konnte, fihrt nun zur Reflexion des Vollzuges. Dem Boten Gottes werden nun Titel
gegeben, es entstehen Ostergeschichten; dabei konnen ganz verschiedene Christolo-
gien entstehen: denn es geht nicht um Historie, sondern um das theologische Ziel,
zu unterstreichen, dass der Vollzug an den Boten gebunden und eschatologisch ist.

Il. Abendmahlsentwicklung vom Vollzug zur Reflexion

Die Abendmahlsentwicklung fiihrt Marxsen nun eingehender in acht Abschnitten
aus.

1. Welches ist die urspriinglichste Kultformel? Vergleich zwischen Paulus und Mar-
kus

Marxsen versucht zunachst die urspriinglichste Form der Einsetzungsberichte, die er
als Kultformeln versteht, zu bestimmen. Matthaus und Lukas klammert er als Wei-
terbildung der Markusform bzw. Mischform von Markus und Paulus von vornherein
aus.

Sein Ergebnis lautet, dass Paulus (1. Kor. 11, 23-25) urspringlicher ist als Markus
(Mk. 14, 22-24) Paulus’ Formel weist sogar noch auf eine vor ihm liegende Form zu-
rick.

Dafiir hat er zunachst zwei formale Argumente:

a) Im Pauluswort kommt im Zusammenhang mit dem Kelchwort die Wendung ,,nach
der Mahlzeit” vor. Hier wird also das Abendmahl als Abschluss eines gewdhnlichen
Essens gefeiert (wie auch aus dem Zusammenhang deutlich wird). Die Formel des
Paulus entstammt noch der Zeit, als beide Handlungen des Abendmahls durch die ei-
gentliche Mahlzeit getrennt sind.

b) In den sog. Deuteworten vergleichen Paulus wie Markus Brot und Leib. Paulus
stellt dann Kelch und Bund zusammen (Bund = Neues Testament in oder aufgrund
meines Blutes), wahrend Markus Kelchinhalt und Blut zusammenstellt. Hier ist es
einfach notig geworden, die beiden Deutungen aneinander anzugleichen (Brot und
Leib, Wein und Blut), gerade weil die beiden Handlungen nicht mehr durch die Mahl-
zeit getrennt sind. Es ist unwahrscheinlich, dass man eine urspringlich angeglichene
Form spater verandert haben sollte.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 11

2. Das Abendmahl vor Paulus

Vor Paulus wurde, wie seine (von der vor ihm liegenden Gemeindetradition Uber-
nommene) Formel noch zeigt, das Abendmahl innerhalb einer vollstandigen, ge-
schlossenen Mabhlzeit gefeiert. Man muss daher fragen: a) Was bedeuteten die bei-
den voneinander getrennten sog. Abendmahlshandlungen hier an je ihrer Stelle? b)
Welche Beziehungen hatten sie zur Gesamtmahlzeit? Man darf bei der Antwort
nicht auf den Ursprung Ubertragen, dass die beiden isolierten Handlungen spater
eine besondere Bedeutung erlangten.

Ich nenne wieder zunachst Marxsens Antwort und dann seine drei Argumente:

In der vorpaulinischen Formel, die Paulus Uberliefert, wird nicht die Speise, werden
nicht die Elemente gedeutet, sondern das Mahl als Ganzes. ,Beim Mahl konstituiert
sich die Gemeinschaft. Diese Gemeinschaft aber wird bezeichnet als die kainée dia-
théekee (der neue Bund) bzw. als der Leib, namlich der Leib Christi. Beides aber ist
sachlich dasselbe, einmal jldisch, das andere Mal hellenistisch ausgedriickt”. Das
Brotbrechen und das Segnen des Kelches sind die schon zu dieser Zeit allgemein lb-
lichen ,liturgischen’ Stellen der Gesamtmahlzeit; an diesen Stellen wird nun interpre-
tiert, was das Mahl ist: ,Die feiernde, betende, danksagende Gemeinde ist der Leib
Jesu Christi, aktualisiert als solche den neuen Bund®.

Begriindung: a) Im Kelchwort wird bei Paulus ohne Zweifel kein Element, sondern
der um den Tisch herumkreisende Kelch gedeutet. ,In dieser Anteilhabe am Kelch
,ist’ die feiernde Gemeinde ,der neue Bund‘“. Dies nennt Marxsen den ekklesiologi-
schen Charakter des Kelchworts. Es handelt sich um einen eschatologischen Vollzug:
der neue Bund vollzieht sich jetzt, in der Anteilhabe am Kelch. Diese Aussagen wer-
den christologisch begriindet: der Tod Christi ist die Er6ffnung des Neuen Bundes.

b) Gegen die These, dass die Mahlteilnehmer das Brot als Leib Christi geniel3en,
wendet Marxsen ein, dass in der Paulusformel vom ,,Essen” und ,Verteilen” des Bro-
tes gar nicht gesprochen wird. Nicht dies soll gedeutet werden, sondern das ,Brot-
nehmen — oder: das Danksagen — oder: das Brechen” des Brotes. Auch hier wird kein
Element gedeutet.

c) Ein weiteres — mittelbares — Argument bietet ihm 1. Kor. 10, 16-17. In Vers 16 bie-
tet Paulus die korinthische Gemeindetradition. Gedeutet wird hier unmissverstand-
lich das Brechen des Brotes, das Segnen des Kelches, nicht Essen oder Trinken. Pau-
lus geht es um die Einheit der Gemeinde, die er an der Einheit des Brotes verdeut-
licht (gerade angesichts der Missstande in Korinth). Diese Einheit soll in der Gemein-
schaft des Gesamtmahles verwirklicht werden, interpretiert durch — wir wiirden sa-
gen — Tischgebet vorher und nachher, namlich auf den hin, der die Gemeinschaft er-
moglicht.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 12

3. Weiterentwicklung des Abendmahls bei Paulus und Markus

Wenn Paulus die Missstande in Korinth tadelt (I. Kor. 11, 21-22), dann tadelt er
nicht, dass das Abendmabhl als kultische Feier ans Ende der eigentlichen Mahlzeit ge-
treten ist. Insofern geht er Uber das urspringliche Abendmahlsverstandnis hinaus.
Er beginnt auch damit, den Vollzug der Abendmahlsfeier durch das Essen und Trin-
ken von Brot und Wein zu umschreiben (1. Kor. 11, 26f.). Damit legt er den Elemen-
ten als solchen aber noch keine besonderen Eigenschaften bei. ,Es geht um die ,Teil-
habe’, die sich beim Essen ereignet” (1. Kor. 10, 21), habe ich Anteil am Kelch des
Herrn oder am Kelch der Dédmonen?

In 1. Kor. 10, 14ff. wird deutlich, was Paulus unter ,sakramentaler Realitat” versteht.
Die Starken im Glauben waren in Korinth der Meinung, dass sich weder Goéttliches
noch Damonisches in irgendwelchen Elementen binde; sie glaubten also ohne Scha-
den auch Gotzenopferfleisch essen zu kdnnen. Paulus stimmt ihnen grundsatzlich zu,
aber er weil}, dass ein Schwacher daran AnstoR nehmen kann, da dieser an ,eine
stoffliche Vermittlung des Damonischen” glaubt. Dieser Anstol} zerstort aber die Ge-
meinschaft, da die Schwachen glauben missen, die Starken nehmen an der Mahlge-
meinschaft der Damonen teil. Diese Teilhabe ist flir Paulus sakramentale Realitat.

Die Formel bei Markus verschiebt den Akzent vom Danksagen beim Brotbrechen auf
das Geben und Nehmen des Brotes, vom Kelch, der gesegnet wird, auf den Kelchin-
halt, der getrunken wird. Hier werden jetzt die ,Elemente’ interpretiert: ,,Leib und
Blut’ sind nun die beiden ,Bestandteile’ des in den Tod gegebenen Christus. Jetzt
verbindet sich also mit den Elementen, mit dem, was genossen wird, sakramentale
Realitat”.

Ein Indiz dafiir, dass dies bei Paulus noch nicht so gemeint war, ist der Gebrauch des
Wortes ,s6oma“ statt ,sarx“- denn ,Fleisch und Blut” bilden eine Sinneinheit (der
ganze Mensch), nicht ,,Leib und Blut”“.

Marxsen unterstreicht nun die Schwierigkeit, angesichts dieser unterschiedlichen
Vorstellungen im NT zu einer systematisch-dogmatischen Aussage zu kommen, die
uns heute weiterhelfen kdnnte.

4. Jesus hat das Mahl nicht ,eingesetzt”, er vollzog es als Gemeinschaft und als
Angebot

Nach Marxsen geht nun die paulinische Formel nicht auf eine Einsetzung durch Jesus
zurtck. Er hat daftir finf Argumente:

a) Wenn eine Einsetzung einer zu begehenden Feier durch Jesus stattgefunden hat-
te, konnte man diese Feier schwerlich inhaltlich bestimmen; denn Jesus konnte we-
der die Kirche in hellenistischem Begriff als , Leib“ Christi bezeichnen, noch von einer
Kirchengriindung als Neuem Bund durch das Blut Jesu reden.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 13

b) Man kénnte also nur sagen, dass Jesus einen inhaltlich nicht naher bestimmbaren
Ritus eingesetzt hat, den spater die Gemeinde inhaltlich — verschieden! — geflllt hat.
Nun ist es nach Marxsen wahrscheinlich, dass auch die Zeitangabe der Einsetzung
(Nacht des Verrats bei Paulus) eine inhaltliche, eine theologische Bestimmung ist:
man will sagen: ,am Kreuz hat das Neue begonnen — und so fiihrt man dann diese
Feier der Gemeinde nicht allgemein auf Jesus, sondern auf den Kreuzigungstag zu-
riack”. (Ein ahnlicher Fall ist die Datierung der Kreuzigung am Passa-Risttag, durch
die deutlich gemacht werden soll: ,Jesus ist das wahre Passalamm®. Hier gibt es zwi-
schen Synoptikern und Johannesevangelium eine Datierungsdifferenz, die historisch
nicht in Ubereinstimmung gebracht werden kann).

c) Es ist wahrscheinlich, dass es eine Passionsgeschichte gegeben hat, die die Kult-
formel nicht enthielt (s. Mk. 14). Das ist aber undenkbar, wenn Jesus tatsachlich das
Abendmahl in der Nacht des Verrats eingesetzt hat: man hatte um dessen Ursprung
wissen miissen und es nicht Gbergehen kénnen.

d) Jesus kommt es auf Vorwegnahme der Zukunft an, er spekuliert aber nicht tber
die Zukunft. Es gibt keine Hinweise, dass er ,,so etwas wie eine Kirche gewollt hat”,
an eine Institutionalisierung etwa der Mahlgemeinschaft gedacht hat. (Das bedeutet
natdrlich nicht, dass die Kirchengriindung gegen den Willen Jesu vor sich ging, son-
dern dass diese von ihm noch nicht erwogen wurde. Dann wird aber auch die Frage
der Stiftung eines Kultus fir die Kirche hinfallig).

e) Im Johannesevangelium wird das Abendmahl auch auf Jesus zurlickgefiihrt, aber
nicht auf die Nacht des Verrats: ,im Kapitel 6 (halt) der in die sdrx Gekommene die
Abendmabhlsrede”.

Nun sind aber die Einsetzungsberichte dennoch nicht nur dtiologische Kultlegenden
(erst die Urgemeinde hatte dann die Mahlzeit entwickelt, die sie dann auf Jesus zu-
rackflihrt). Schon bei Jesus spielte das Mahl eine entscheidende Rolle. Das , eschato-
logische Mahl — das Mahl der Vollendung — (ist) als hochzeitliches Mahl vorgestellt”.
Die Mahle Jesu mit Zollnern und Stindern stellen sich als Angebot, als Gabe dar, an
gerade solche Leute, die sonst nicht dazu gehoren (weil sie etwa als kultisch unrein
galten; in diesem Zusammenhang ist wichtig, das jedes jludische Mahl als , kultische”
Veranstaltung verstanden wurde).

Und in den Speisungsgeschichten zeigt sich die Unermesslichkeit dessen, was Jesus
als Gabe anzubieten hat. Es ist schon oft auf die Abendmahlsterminologie in diesen
Geschichten hingewiesen worden. Es sind also von der Urgemeinde Mahle tradiert
worden, ,in deren Vollzug die Funktion Jesu ausgedrickt wird, in deren Vollzug sich
das Eschaton jetzt schon ereignet”’. Diese Funktion ware, dass Jesus die Menschen
jetzt vor Gott stellt.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 14

5. Nach der Analyse die Konstruktion. Die Entwicklung der Mahltraditionen von
dem eben herausgestellten Ausgangspunkt aus

Nach Ostern hatte die Gemeinde zunachst keine Gottesdienste oder einen Gottes-
dienstraum in unserem Sinne, sie kamen in ihren Hausern zu gemeinsamen Mahlen
zusammen, die ihre Gemeinschaft und Zusammengehorigkeit am besten ausdriick-
ten. ,,Mit diesen Mahlen wurde die Jesus-Tradition fortgesetzt. Man weil} ihn seit
Ostern als den Lebendigen; man weild ihn bei diesen Mahlen dabei... Beim Mahl er-
eignet sich die christliche Gemeinde als eschatologische Gemeinde”.

Analog zur Christologieentwicklung wird nun dieser Vollzug interpretiert. Dafiir bo-
ten sich die beiden Gebetsstellen des jlidischen Mahles an; diese sollen nicht als sol-
che ein besonderes Gewicht bekommen, sondern die Gesamtmahlzeit und die Ge-
meinde soll interpretiert werden. Die feiernde Gemeinde wird nun als der Leib Chris-
ti, als die neue Gottessetzung bezeichnet; beides ,ereignet sich beim Vollzug des
Mahles“. Nun tritt noch die christologische Grundlegung der eschatologischen Ge-
meinde hinzu: der Kreuzestod, das Blut Christi, als SGhnopfer verstanden. Dies ist die
Paulusstufe: der Vollzug wird ausgesagt und christologisch gestitzt.

Bei Markus bekommen nun die Interpretamente ein Eigengewicht: , Die Gegenwart
des Kyrios wird an diese Speise gebunden®, die in der Kultfeier gegessen und getrun-
ken wird. Die interpretierenden Aussagen treiben jetzt den Ausbau der Abendmabhls-
lehre voran; die Mahlzeit ,,als Mahl des neuen Bundes”’ steht nicht mehr im Mittel-
punkt.

6. Der unterschiedliche hellenistische und palastinensische Ansatz und die Freiheit
bei der Interpretation

Nach Marxsen entspricht das Abendmabhl in der urspriinglichen Form jlidischem ge-
schichtlichem Denken. In der Exodustradition geht es beim Passafest um die heutige
Teilnahme am vergangenen Auszug. Entsprechend diesem ,,Zeit-Erleben” geht es in
den Mahlgemeinschaften der Judenchristen um das Hereinholen der vergangenen
Gemeinschaft mit dem sichtbaren Jesus in das gegenwartige Mahl, ebenso um die
Vorwegnahme der Vollendung des Gottesreichs.

Im hellenistischen Bereich ,,ist die Mitteilung des ,Go6ttlichen an Menschen immer
stofflich gedacht”, also nicht zeitlich. Die Korinther waren nicht in der Lage, ein Mahl
nach judischer Sitte zu feiern bzw. nachzuvollziehen; denn fiir sie ist das Mahl ,,ein
gesellschaftliches, aber eben kein kultisches Ereignis” (siehe sakramentale Realitat).
So wird eine verkiirzte Kultfeier ans Ende der Mahlzeit gesetzt, die entsprechend
hellenistischem Denken wahrscheinlich schon im Sinne der ,Einverleibung sakra-
mentaler Elemente verstanden” wurde. Paulus wendet sich dagegen, dass hierbei
der Gemeinschaftscharakter verlorengeht, kann aber hinter die , hellenistische Inter-



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 15

pretation des urspriinglich paldstinensichen Mahles” als liturgischen verkirzten Akt
nicht zurtick.

Fir Marxsen ist nun wichtig, dass hier in verschiedenen Kulturbereichen die Wirk-
lichkeit des Mahles einfach verschieden ausgedriickt werden musste. In dem spate-
ren Streit zwischen Lutheranern und Reformierten hilft insofern die historische Ex-
egese der Uberlieferten Texte nicht weiter, weil man hier nur die hellenistische In-
terpretation des Mahles in der Hand hat und so zwangslaufig zur Interpretation des
»ist“ kommen muss. Dies entspricht aber nur einer gleichsam zufalligen Interpretati-
on, die nicht den Rang einer dogmatischen Aussage fiir alle Zeiten haben kann.

7. Fortbildung der Abendmabhlslehre

Die von Paulus Uberlieferte Formel interpretiert den Vollzug des Mahles. Paulus
selbst fiihrt die Essensterminologie ein. Markus bindet die Gabe des Vollzugs an den
Genuss der Elemente. Diese Entwicklung der ,Verdinglichung’ setzt sich dann fort.
Bei Ignatius wird die Speise zum phdarmakon athanasias, die die Krafte der jenseiti-
gen Welt gegen das Sterben enthalt. ,,Nun wird aus der eschatologischen Gemeinde
die Kultgemeinde... Hand in Hand damit vollzieht sich dann die Ausbildung des Amts-
begriffes”.

Marxsen weist das Argument ab, eine so schnelle Weiterbildung des Abendmabhls sei
nicht denkbar — noch vor der Erstellung der Schriften. Er verweist darauf, dass die
Christologie sich ja ebenso schnell entwickelt habe, was einfach nachzuweisen ist.

In der Christologieentwicklung stehen spater verschiedene Christologien nebenein-
ander, die zwar alle eine Einengung der urspriinglich komplexen Vorstellung beim
Vollzug darstellen, aber in ihrer Gesamteinheit auf den Ursprung zurlickverweisen.
Bei der Abendmahlsentwicklung ist aber nur eine , Explikation” des Abendmahlsvoll-
zuges weiter ausgebildet worden, die schlielSlich beim christologisch interpretierten
Brot- und Weingenuss endet.

8. Problem der Entstehung der Paulusformel

Marxsen geht nun noch auf das Problem ein, dass die Vorstellung vom Leib Christi in
der urspriinglichen palastinensichen Formel noch nicht gestanden haben kann. Den
urspringlichen Begriff kann man auch nicht erschlieRen. Die Paulusformel muss
aber in ,,einem Bereich gepragt worden” sein, ,,wo sowohl jidisches als auch helle-
nistisches Denken gelaufig waren”, was z. B. in Antiochien der Fall war. Zunachst ist
die Formel aber noch an das judische Mahlverstandnis gebunden. Im Kulturbereich
der Griechen wird die ,Realprasenz” der Teilhabe an der eschatologischen Gemein-
schaft, durch den Kyrios ermdglicht, zur verkirzten ,Realprasenz” des Kyrios in der
heiligen Speise. Dies hat sich durchgehalten bis heute.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 16

,Das aber heilt: Keineswegs hat Jesus das Abendmahl, das wir heute (gleichglltig
ob in Wittenberg, Rom oder Genf) feiern, eingesetzt. Und zugleich muss man sagen:
Keine dieser Gestalten ist vollig ohne Anhalt an Jesus — wenn dieser Anhalt auch nur
durch eine — sehr verwickelte — Traditionsgeschichte gezeigt werden kann.”

lll. Konsequenzen: systematisch und praktisch

Zunachst stellt Marxsen die Schwierigkeit heraus, einen Konsensus tber die Abend-
mahlsfrage zu gelangen. Folgendes miusste vorausgesetzt werden: ,Das Abendmahl
im Neuen Testament gibt es nicht, sondern es gibt verschiedene Abendmahle, es
gibt eine Geschichte des Abendmahls®. Man kann aber ,verschiedene Stufen einer
Entwicklung nicht harmonisieren”. Hinzu kommt, dass spater Aussagen Uber das
Abendmahl in sehr unterschiedlichen, zeitbedingten Kategorien gefasst wurden, die
die Kirchen noch heute binden.

Ein Konsensus kann nur entstehen, wenn wir zu einer sachgemalen Schriftbenut-
zung kommen: sachgemal ist sie dann, wenn wir die Schrift als Sammlung von Aus-
legungen einer Sache ansehen, die ,vor’ den Auslegungen liegt. Diese Sache kann im
Falle des Abendmahls so umrissen werden: ,,Das Abendmahl ist die Feier einer Ge-
meinde, die sich — durch Jesus — als eschatologische Gemeinde versteht. Sie driickt
in der Feier und durch die Feier ihre Zusammengehorigkeit als eschatologische Ge-
meinde aus; sie lebt sie, sie gestaltet sie. Sie nimmt (wie es in den Mahlberichten der
synoptischen Tradition begegnet) im Mahl das eschatologische Mahl vorweg. Es
geht also um die — durch Jesus geschenkte -Wirklichkeit des neuen Aons in diesem
vergehenden alten.”

Der Gedanke der stofflichen Vermittlung dieser Wirklichkeit ist zeitbedingt und fir
uns nicht mehr nachvollziehbar. Wir missen heute selbst interpretieren; Marxsen
verkennt aber nicht, dass wir nicht unmittelbar am Anfang anknlipfen kénnen, son-
dern dass sowohl die biblischen Texte bereits eine Interpretation enthalten, von der
wir mitbestimmt werden, als auch eine Uberspringung der eigenen kirchlichen Tradi-
tion nicht moglich ist. Beides muss aufgearbeitet werden: der exegetische Sachver-
halt und die bisherige Praxis der Kirche.

Marxsen formuliert nun drei Fragen, die er selbst nicht beantwortet:

a) Die Abendmahlsfeier im Sonntagsgottesdienst entbehrt der gelebten, eschatologi-
schen Gemeinschaft. Gehort das Abendmahl nicht in die ,,Kreise”?

b) Das Herantreten des einzelnen an den Altar zerstort die Gemeinschaft. Man kann
sie dadurch besser ausdriicken z. B., dass man Brot und Wein durch die Bankreihen
reicht.



Helmut Schiitz, Abendmahlslehre im Neuen Testament nach Willi Marxsen 17

c) Wie kann der gemeinschaftsvermittelnde Charakter des jlidischen Mahles bei uns
aufgenommen werden? Selbst wenn das Mahl bei uns diese ,,kommunikative Kraft”
hat, ist doch Brot- und Weingenuss keine Mahlzeit in diesem Sinne.

Die Grundsatzfrage an uns lautet: Wie vermittelt sich uns Wirklichkeit, wenn nicht
geschichtlich oder stofflich wie bei Juden und Griechen?

Marxsen glaubt, dass man wohl an der Tradition des ,Mahles” festhalten muss;
dann stellt sich diese Frage so: ,,wie (halt) man beim Mahl die Wirklichkeit der Gabe
durch“?

In einem Schlusswort qualifiziert Marxsen seine Ausfiihrungen als Diskussionsgrund-
lage, aufgrund derer man Kriterien und Mal3stabe finden kénne, eigene und fremde
Positionen zu prifen. Die evtl. Fremdheit der Ausfiihrungen stellt er dem Eindruck
der Fremdheit gegentiber, der sich dem stellt, der das Abendmahl in einer anderen
als der gewohnten Form —in einer anderen Konfession — vollziehen wiirde.



