
Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Ein Wort zur grundsätzlichen Klärung, zu froher Entlastung und zu ernster Mahnung

Verfasst von Johannes Plaß 1924/25

Online: https://bibelwelt.de/plass-jesus-christus/, PDF-Dokument:

URL: https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1925/01/Plass-Jesus-Christus.pdf

Johannes Plaß hat seinen 1924/25 geschriebenen Aufsatz als  theologisches Vermächtnis

verstanden. Sein Enkel Gerhard Plaß hat ihn mir aus seinem Nachlass zur Verfügung stellen

lassen, sein Urenkel Reiner Plaß hat mir erlaubt, ihn auf der Homepage https://bibelwelt.de

zu veröffentlichen.

Dieses PDF-Dokument enthält nicht nur den Scan aller 60 Seiten seines Manuskripts (ein-

schließlich einiger am Rand stehenden und ins Querformat übertragener Anmerkungen),

sondern außerdem eine von mir hergestellte Abschrift des Textes (mit Angabe des Beginns

jeder neuen Seite in eckigen Klammern, denen die Titelseite vorangestellt ist). Da der Fließ-

text kürzer ausfällt als die gescannten Seiten, enthält manche Doppelseite mehrere Scans.

Helmut Schütz, Herausgeber, an Silvester 2025

[1] Ein „rechter Israelit  ohne Falsch“ zur Zeit  Jesu hatte den primitiven Polytheismus, die

volkstümliche Vielgötterei samt der heidnischen Totenkultur und den am Stofflichen und an

Formeln und Gebärden haftenden Zauberglauben bereits überwunden, das alles unter ande-

ren Namen in den mittelalterlichen Kirchen wiederauflebte bis herab zur Verehrung und An-

rufung wundertätiger Bilder und Reliquien1, und in unserer gährenden, haltlosen Zeit als alt-

germanische Ahnenverehrung der Rassereinen oder als indischer Götter- und Geisterhimmel

der Okkultisten, als Geister- und Totenbeschwörung der Spiritisten, als Schicksalsdeuterei aus

den willkürlichen Sternbildern des Tierkreises u. dergl. m. wieder aufersteht. Ein rechter Isra-

elit kannte Gott als den einen, ewigen, allgegenwärtigen Schöpfer und Herrn Himmels und

der Erde2. Auch der Natur- und Selbstvergötterung des gelehrten Pantheismus oder Monis-

mus, die neuerdings in Nietzsches Zarathustra bis zur Lästerung des Größenwahnsinn sich

verirrt hat3, verfiel er nicht; denn er fühlte den Abstand zwischen sich, dem sterblichen, irren-

den und fehlenden Menschen und dem unendlichen, unwandelbaren, heiligen Gott – einen

Abstand, den schon Jeremia (18, 1-6) und Jesaia (29, 16; 45) mit dem Thongebilde in der Hand

des Töpfers verglichen hatten. Er hatte schon den Bußruf der Propheten und Sänger seines

1 Gebeine, Kleider, Kreuzesholz und -nägel u. dergl. 

2 der als schöpferischer Geist von der Welt verschieden, ein Wesen für sich, doch im Weltall und in den

Menschen wirkt, wie die Sonne am Himmel steht und doch zugleich wirksam ist auf Erden durch ihre

Strahlen 

3 die Unlogik des Satzes: „Wenn es Götter gäbe, wie ertrüge ich es, kein Gott zu sein! Also gibt es keinen

Gott“ – zeigt nur zu deutlich die beginnende Geistesumnachtung des einst so überaus scharfsinnigen u.

hochstrebenden Denkers. Aber sein Ziel war ein falsches. Nicht die römischen Cäsaren, sondern Jesus v.

Nazaret behält den Sieg. Und das „Seinwollen wie Gott“ geißeln treffend schon die biblische Legende

vom Sündenfall und das deutsche Märchen vom „Fischer un sine Fru“. 

https://bibelwelt.de/plass-jesus-christus/
https://bibelwelt.de/
https://bibelwelt.de/wp-content/uploads/1925/01/Plass-Jesus-Christus.pdf


2 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Volkes vernommen: daß die Schlacht- und Brandopfer, das Fasten, das Festefeiern

und Liederplärren der Frevler Gott nicht gefallen, sondern aufrichtige Reue und

Besserung,  Recht  schaffen den Schutzlosen,  Liebe  üben und demütig  sein  vor

Gott. Er konnte beten mit dem 51. Psalm: „An dir allein habe ich gesündigt und

übel vor dir getan. Verbirg dein Antlitz vor meinen Sünden und tilge alle meine

Missetaten! Schaffe in mir, Gott, ein reines Herz, und gib mir einen neuen gewis-

sen Geist!“ – Er durfte das Gleichnis des Jeremia aber auch ergänzen durch das

alte tiefsinnige, den Menschen in seinen höheren Gaben und Aufgaben über das

Tierreich erhebende Wort: „Gott schuf den Menschen ihm zum Bilde“ (1. Mos. 1)

und durch das vertrauensvolle Gebet des Propheten: „Du, Herr, bist unser Vater,

unser Erlöser von alters her; das ist dein Name“ (Jes. 63). Aus  [2] Verfehlungen

und Schuldbewußtsein konnte er sich erlaben mit dem 103. Ps.: „Lobe den Herrn,

meine Seele, und vergiß nicht, was er dir gutes getan hat, der dir alle deine Sünde

vergibt und heilet alle deine Gebrechen. Wie sich ein Vater über Kinder erbarmt,

so erbarmt sich der Herr über die, so ihn fürchten; denn er kennt, was für ein Ge-

mächte wir sind; er gedenket daran, daß wir Staub sind.“ Wo Menschenkraft ver-

sagte, ließ er sich mahnen: „Weißt du nicht, hast du nicht gehört? Ein ewiger Gott

ist Jahweh, der Schöpfer der Enden der Erde! Er wird nicht müde, nicht matt; sein

Verstand ist unausforschlich. Er gibt dem Müden Kraft und Stärke genug dem Un-

vermögenden“ (Jes. 40, 28f.). Und dem Unglück, der scheinbaren Ungerechtigkeit

des Schicksals, vermochte er zu trotzen mit dem 73. Ps.: „Dennoch bleibe ich stets

an dir; denn du hältst mich bei meiner rechten Hand, du leitest mich nach deinem

Rat und nimmst mich endlich mit Ehren an. Wenn ich nur dich habe, so frage ich

nichts nach Himmel und Erde; wenn mir gleich Leib und Seele verschmachtet, bist

du doch, Gott, allezeit meines Herzens Trost und mein Teil.“ Auf diese Höhe der

Frömmigkeit konnte der aufrichtige Israelit sich führen lassen.4

Aber zu der vollen Freiheit der Kinder Gottes, zu der völligen Liebe, in der keine
Furcht ist (1. Joh. 4, 16-19; Röm. 8, 15) gelangte er dennoch nicht. Die h. Schriften
des A. T., die doch für ihn maßgebend sein mußten, enthielten zu vieles, das sich
noch teils in den Niederungen der Religion, teils auf außerreligiösen, staatlichem
Gebiete gewegte und ihm den Blick verwirrte, von den einfachen, großen Haupt-
sachen  abzogen  (Rechtsfragen  und  Strafbestimmungen,  Vorschriften  über  den
Dienst der Priester und Hohenpriester,  die verschiedenen Opfer, die Feste, die
Zehnten, das Fasten, die verbotenen Speisen, die Waschungen und Reinigungen,
die Beschneidung, ferner die Duldung der Vielweiberei und Sklaverei, die Vorstel-
lungen von Jahweh als einem Volksgotte Israels, dessen grausamste Rache an sei-
nes Volkes Feinden man glaubte erflehen zu dürfen, s. z. B. Ps. 137). Und seine
geistlichen  Führer,  die  sadduzäischen  Hohenpriester  und  die  pharisäischen

4 So verfiel er auch nicht einer Lebens- und Gottesverneinung, wie sie z. B. das aus Überkul-

tur und Lebensüberdruß entsprungene buddhistischen Bettelmönchstum lehrte. 





4 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Schriftgelehrten, verstärkten und vermehrten mit ihren Auslegungen und Zusätzen, ihren 613
Einzelgeboten noch diese Hemmung und Verdunkelung, diese Verkettung mit dem Äußerlichen
und Formellen, dem Untergeordneten und Rückständigen, dem Politischen und Juristischen,
statt den Kern aus der Schale zu heben und mit diesem wirklich Ernst zu machen.

[3] Johannes der Täufer war nur ein Bußprediger wie die alten Propheten auch, ein letzter Weg-
bereiter für den, der da kommen sollte als der wahre Retter, der die neue Zeit bringen sollte,
den neuen Geist, das nicht auf steinerne Tafeln oder in die Buchrollen der Gelehrten, sondern
allen der Gottesgnade aufgeschlossenen Menschen ins Herz geschriebene Gesetz, von dem Je-
remia geweissagt (31, 31-34).

Es mußte einer kommen, der, des göttlichen Auftrags unbedingt gewiß und der inneren Stimme
rückhaltlos gehorchend, den Mut hatte, allen bisherigen Autoritäten zum Trotz das kühne Wort
zu sprechen: „Ihr habt gehört, daß zu den Alten gesagt ist: …; ich aber sage euch: …!“ und: „Ist
eure Gerechtigkeit nicht besser als die der Schriftgelehrten und Pharisäer, so werdet ihr nicht in
das Himmelreich kommen“ (Matth. 5) – „Siehe, hie ist mehr denn Jona, mehr denn Salomo, grö-
ßeres denn der Tempel“ (Matth. 12) – und der überdies nicht bloß lehrte, mahnte und tröstete
wie ein Prophet aus heiliger Begeisterung (was ja in Israel oftmals geschehen und vergeblich ge-
schehen war), sondern der auch lebte was er lehrte, in seiner Person verwirklichte, was er von
Gott und göttlichen Dingen verkündigte, wahrhaft ein Mensch nach Gottes Bilde, wirklich ein
Gotteskind, so daß er sagen durfte: „Wer mich gesehen hat“, mir ins Herz gesehen hat, „der hat
den Vater gesehen“ – „glaubt mir, daß ich im Vater und der Vater in mir ist“, daß es die heilige,
göttliche Liebe ist, in der ich meine Lebensquelle habe und die als treibende Kraft in mir wirkt
(bes. Joh. 14, 4-13).5

Vor allem waren es drei Hindernisse höheren geistigen Lebens, die Jesus durchbrach, drei las-
tende Ketten, von denen Jesus seine Jünger, alle aufrichtigen Gottsucher und bußfertigen Sün-
der, die ihm vertrauten, befreite:

1. das Trugbild eines Messiasreiches in weltlicher Macht und Herrlichkeit;

2. der Gewissenszwang pharisäischer Gesetzlichkeit mit ihren zahllosen Einzelgeboten und
ihrer Veräußerlichung;

3. der eine Scheidewand zwischen Gott und Menschen bildende Priesterstand und seine zu-
nächst symbolisch gemeinten, oft aber als eine Art Zaubermittel,  als  magisch wirkend
aufgefaßten Gnadenmittel.

[4] Ihren vollen Wert erhielt diese Befreiung von dreifacher Belastung erst durch das was Jesus
an deren Stelle setzte. Und das war der Art, daß es nicht bloß für die ihm zufallenden rechten Is-
raeliten, sondern für die nach dem lebendigen Gott verlangenden Seelen aus allen Völkern blei-
bendes Gut werden konnte, das unwandelbare Fundament einer Menschheitsreligion. Worin es
bestand, ergibt die weitere Ausführung.

5 So verstanden (nicht als Behauptung absoluter Gottgleichheit) steht diese Stelle nebst

den ähnlichen Joh. 10, 30; Kol. 2, 9 nicht in Widerspruch mit Joh. 14, 28 („der Vater ist

größer denn ich“), Mark. 10, 18; 13, 32; 1. Kor. 3, 23; 11, 3; 15, 28; 1. Tim. 2, 5 u. a. 



5 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

I.

Die Versuchungsgeschichte Mtth. 4, 2-10 zeigt uns in anschaulicher Bilddichtung die

Anfechtungen, die Jesus zu Beginn seines öffentlichen Auftretens innerlich in der Tat

durchgekämpft und überwunden hat. Als eine satanische Versuchung hat er den Ge-

danken abgewiesen, daß er die ihm innewohnende Gotteskraft gebrauchen könne,

um die Rolle eines politischen Helden oder gar eines römischen Cäsaren zu spielen

(4, 8-10), oder sich die Gunst des unvernünftigen Volkes durch Aufsehen erregende,

öffentliche Schauwunder zu erwerben (4, 5-7); ja er ist sich bewußt geworden, daß

ihm seine Geistesmacht nicht einmal dazu gegeben war,  ihm des Leibes Nahrung

und Notdurft zu verschaffen (4, 2-4). Um diese macht er sich keine Sorgen; was er

nötig hat, wird ihm der Vater im Himmel, dessen Willen er auszurichten sich an-

schickt,  schon bescheren (Mtth 6,  25ff).  Denn es steht ihm fest:  sein Reich wird

„nicht von dieser Welt“ sein.  Er wird nicht König sein im gewöhnlichen Sinn, mit

Spießen und Schwertern läßt er nicht für sich kämpfen (Mtth. 26, 51-56; Joh. 6, 15;

18, 36-37). Vielmehr ordnet er sich der weltlichen Obrigkeit unter und heißt ihr die

schuldige Steuer zahlen (Mtth 22, 15-22). Herrschaft und Ehrgeiz haben keinen Platz

in seinem Reich: je größer hier einer ist, desto mehr dient er in der Liebe, zu desto

größerem Opfer ist er fähig, bis zum Opfer des Lebens (Luk. 14, 7-14; Mtth. 18, 1-6;

20, 20-28; 23, 5-12).

Auch seine Jünger sollen statt nach vergänglichen Schätzen vielmehr nach unver-

gänglichen trachten. „Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon“ (Mtth. 6, 19-

24; Luk. 12, 13-21). Reichtum und Macht sind eine Versuchung zur Überhebung, Ver-

härtung, Genußsucht und Gottvergessenheit. Ihr erliegen viele; darum wehe ihnen!

(Luk. 6, 24-26) Dem reichen Manne, der alle Tage herrlich und in Freuden lebt,  [5]

den armen Lazarus aber vor seiner Türe liegen läßt, unbarmherziger als die Hunde,

die doch des Kranken Schwären lecken, hilft es nicht aus der Verdammnis, daß er

Abraham seinen Vater nennt, denn Lieblosigkeit scheidet von dem Gotte, der die Lie-

be ist (Luk. 16, 19ff; Mtth. 25, 31ff). Lieber soll man auf der Erde Güter verzichten,

als daß man sich an sie verliert. Vollends darf der sein Herz nicht an sie hängen, den

Jesus zu seinem Apostel beruft (Mark. 10, 20-276; 8, 34-37). Von besonderem Ver-

dienst  der Reichen bei  Gott,  wenn sie  fromm und wohltätig  sind,  ist  auch keine

Rede; denn sie sind ja nur seine Haushalter, und das Opfer von der Armut wiegt

schwerer als die Gaben vom Überfluß (Mrk. 12, 41-44). Ursache zum Beneiden ande-

rer um irdische Güter hat der Jünger Christi nicht, denn im Gottesreich gibt es höhe-

re Güter. Es werden oft die ersten die letzten und die letzten die ersten sein. Alles

aber was wir empfangen, ist Gnade und Güte (Matth. 20, 1-16).

6 Das Wort vom Kamel und Nadelöhr V. 25 ist ein sogen. hyperbolischer d. h. übertreibender

Ausdruck, wie sie öfters, auch von Jesus, gebraucht werden, um eine Wahrheit recht kräftig

zu betonen; die Einschränkung folgt ja V. 27. 



6 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Nicht bloß auf Besitz, sogar auf Freundschaft und Verwandtschaft muß der Christ um des Himmel-

reiches willen verzichten können, wenn sie ihn daran hindern. Die Liebe der Mitjünger wird ihm Er-

satz bieten, wie auch Jesus selbst einmal sagen mußte: „Wer Gottes Willen tut, der ist mein Bruder

und meine Schwester und meine Mutter“ (Mrk 3, 31-35). Ja, was Jesus Mrk 10, 28-30 in Aussicht

stellt, hat sich oft erfüllt: selbst Häuser und Äcker hat die christliche Liebe denen gestiftet, die ihr

Leben in den Dienst selbstloser Liebe gestellt haben.

Aber zunächst haben Jesu Jünger, wie er selbst, statt eines Wohllebens in Macht und Glanz viel-

mehr Haß und Verachtung, Verfolgung und Tod zu erwarten (Mtth. 10, 16ff; 16, 21-26). Auch das

müssen sie leiden können um des Gottesreiches willen. Kein Gedanke darf ihnen kommen, daß sie

dafür Rachen nehmen oder ihrerseits sich zu Ketzerrichtern aufwerfen, Feuer vom Himmel erbitten

oder Scheiterhaufen errichten wollten: Luk. 9, 51-56; vielmehr sollen sie das Böse, das man ihnen

antut, durch Gutestun überwinden: Mtth. 5, 38-48 vg. Röm 12, 14-21.

Der Glaube der Juden, um ihrer vermeintlichen Gerechtigkeit willen von Jahweh mit der Weltherr-

schaft belohnt zu werden,  [6] ist eitel. Sie, die Gottes Propheten stets mißachtet und mißhandelt

haben und auch ihn, „den Sohn“, den Verkünder und Anfänger des wahren Gottesreiches, töten

werden, rufen dadurch selber das Gericht auf sich herab (Luk. 13, 32-35; 19, 41-44; 20, 9-19). Statt

ihrer werden viele aus aller Heiden Länder ins Himmelreich eingehen (Matth. 8, 10-12; Luk. 13, 29).

So schwer es den Jüngern auch anfangs geworden zu sein scheint, ihrem Meister in diesen Gedan-

ken zu folgen, sie haben es doch, nachdem er alles für sie geopfert, von ihm gelernt, „sanftmütig

und von Herzen demütig“ zu werden wie er. Und die apostolischen Briefe ermahnen die Gemein-

den, nicht nach eitler Ehre, Prunk und Reichtum zu trachten, sondern sich genügen zu lassen, brü-

derlich einander zu helfen, einer den andern höher zu achten als sich selbst (Phil. 2, 1ff; 4, 10-13; 1.

Tim. 6, 6-19; Jak. 2, 1-9 u. a.), der Obrigkeit aber untertan zu sein (Röm. 13, 1-7; 1. Petr. 2, 13-17;

Tit. 3,1), wenn sie nicht fordert was gegen das Gewissen ist (Apost. Gsch 4, 19; 5, 29). Solange die

Kirche die verfolgte oder nur geduldete war, unterlag sie nicht leicht der Versuchung, zu vergessen,

„welches Geistes Kind“ sie war; der äußere Druck stählte um so mehr die innere Kraft, wie es Pau-

lus 2. Kor. 6, 1-10 u. Röm. 8, 35-39 bekennen durfte – Worte, die einem Triumphlied ähnlicher klin -

gen als einer Klage.

Als aber die Kirche die Gunst der Staatsgewalt erlangte, geriet sie in schwerste Gefahr, an ihrem

wahren Wesen Schaden zu nehmen. Einerseits erlitt sie das Übergreifen des Staates in ihre inneren

Angelegenheiten und das Einströmen unlauterer und unwürdiger Elemente. Das rief dann die Welt-

flucht, die nicht ursprünglich geistliche Absonderung eines Mönchsstandes7 hervor,  der aber oft

selbst  wieder  der  Verweltlichung und Zuchtlosigkeit  verfiel.  Andererseits  wurde aus  der  unter-

drückten Kirche die herrschende, aus der verfolgten die verfolgende. Und verfolgt wurde nicht nur

7 Petrus und andere Apostel und Brüder Jesu waren verheiratet, s. Mtth. 8, 14; 1. Kor. 9, 5. Das Einsiedler- und

Mönchstum entstammt den alten ägyptischen und asiatischen Volksreligionen; in Mesopotamien gab es die

tanzenden Derwische, in Syrien Säulenheilige der Astarte, in den ägyptischen Serapistempeln

nur durch ein Luftloch mit der Außenwelt in Verbindung stehende Zellen für Mönche und Non-

nen. 



7 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

das alte Heidentum und Judentum, sondern auch innerhalb der Kirche die sog. Ketze-

rei. Und was wurde nicht alles zu Ketzerei gestempelt! Nicht etwa bloß die Verkehrung

des Evangeliums wie es Jesus und seine Apostel verkündet und gelebt hatten, sondern

oft gerade die Forderung der Rückkehr zum ursprünglichen Evangelium, zu dem Ernst

und der Einfachheit der apostolischen [7] Gemeinden; vor allem der Ungehorsam ge-

gen die Hierarchie; daneben jede Abweichung von den Lehrbegriffen und -sätzen, wel-

che die Spitzfindigkeit oder Grübelei der jeweilig herrschenden Theologen ausgeklü-

gelt hatte, den Schwerpunkt des Christentums aus dem religiös-sittlichen in das philo-

sophisch-verstandesmäßige verschiebend; endlich sogar die Verschiedenheiten in Äu-

ßerlichkeiten, wie z. B. Festesetzung der Zeit des Osterfestes, Gebrauch von gesäuer-

tem oder  ungesäuertem Abendmahlsbrot,  Verehelichung der  Priester.  Die  um den

Vorrang streitenden Patriarchen von Rom und Konstantinopel verketzerten sich ge-

genseitig um solche Dinge, bis es 1054 zum völligen Bruch kam. Und als im Abendlan-

de i. J. 1378 zwei Päpste gewählt wurden, verfluchten diese einander. Inzwischen wa-

ren die Ketzerverfolgungen der Kirche fast grausamer geworden als es einst die Chris-

tenverfolgungen der römischen Kaiser waren. Die Inquisitionsgerichte, von Papst Gre-

gor IX. (1232) den Dominikanern übertragen, zeigen den Höhepunkt dieser Entartung.

Zur  Wahrung  eines  christlichen  Scheines  vollstreckten  freilich  die  Kirchengewalten

nicht die Verurteilungen; den Henker ließen sie die Staatsgewalt machen. Unwürdige

Sophistik erfand die Begründung dafür: die Obrigkeit habe die Verbrecher zu bestra-

fen, Ketzerei sei das schlimmste Verbrechen, folglich habe die Obrigkeit die Ketzer zu

verbrennen. Das Werk des Ketzerhasses hat später der Orden Loyolas am eifrigsten

fortgesetzt.

Der Traum von einem Messiasreiche mit weltlicher Macht und Pracht war von Jerusa-

lem nach Rom gewandert. Symbolisch dafür ist, daß die römischen Päpste sich eine

dreifache8 Krone aufgesetzt haben, die Kardinäle sich in Purpur kleiden und Bischöfe

und Erzbischöfe den Fürstentitel führen. Papst Bonifazius VII. (1294-1303) schrieb dem

Könige von Frankreich: „Wir tun dir zzu wissen, daß du in geistlichen und weltlichen

Dingen uns untergeben bist“ und in einer anderen Bulle: „Wir erklären, sagen, bestim-

men  und  verkünden,  daß  die  Unterwürfigkeit  unter  den  römischen  Pontifex  aller

menschlichen Kreatur durchaus zur Seligkeit notwendig ist“. Das Papsttum wollte im

Mittelalter „alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit“ (Mtth. 4, 8) zu seinen Füßen lie-

gen haben und hat dieses Ziel noch nicht aufgegeben.9 Das Programm des Christus

Gottes war ein anderes; es steht Mtth. 5, 3-16 geschrieben. Seine „Statthalter“, Nach-

folger oder Mitarbeiter sind nur diejenigen, die mit seinem Geiste die Welt innerlich

durchdringen und erneuern helfen.

8 mit Edelsteinen geschmückte und eine goldene Weltkugel tragende 

9 Noch der Syllabus von 1864 verdammt als Irrtum die Lehre, daß die Kirche nicht die Vollmacht

habe, Gewalt anzuwenden und keine unmittelbare oder mittelbare weltliche Macht habe. 



8 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

[8] Von der russischen Zarenkirche können wir jetzt schweigen, nachdem sie von der Staatsgewalt

getrennt u. aus einer unterdrückenden zu einer hart unterdrückten geworden ist. Vielleicht wird

ihr aber gerade das ein Anlaß, aus der langen Erstarrung sich zu erheben und in Fühlung mit den

gesamten durch die Reformation entbundenen Kräften sich neu zu befruchten.

Der römische Sauerteig ist auch in protestantischen Gebieten nicht sofort überall ausgefegt wor-

den.  Luther  hat  allerdings  entschieden  die  Verquickung  von  Kirchenamt  und  Staatsgewalt  be-

kämpft. Weltliche Obrigkeit, sagt er, müsse sein, um Zucht und Ehrbarkeit, Friede und Recht zu er -

halten. Aber die in Kirchenämtern seien, hätten einen anderen Auftrag, nämlich das Evangelium zu

predigen; wer es nicht annehmen wolle, den könnten sie von der Kirche ausschließen, aber nicht

mit Händeanlegen noch mit dem Schwerte strafen. Sie hätten das Wort allein, andern damit zu die-

nen, aber nicht dazu, daß sie sich zu Herren machen oder weltlicher Weise regieren sollten. Jedoch

sei eine Ordnung und ein Unterschied: nicht der Macht, aber der Gaben und damit auch der Beru-

fe, wie Eph. 4, 11 Apostel, Evangelisten, Hirten und Lehrer unterschieden werden, ebenso 1. Kor.

12, wo noch weitere Gaben hinzugefügt werden, so auch die der Leitung oder Verwaltung. Aber

dadurch, daß Luther die Landesherren als die vornehmsten Gemeindeglieder ersuchte, „sich aus

Liebe und um Gottes willen dieser Sache anzunehmen“, nämlich der Sache des Evangeliums, war

doch wieder der Vermengung von Kirchen- und Staatswesen Vorschub geleistet. Tatsächlich haben

denn auch weltliche Machthaber bald ihren Auftrag als Schutzpatrone, Schirmväter der Kirche dazu

mißbraucht, bzw. den theologischen Zeloten ihren Arm dazu geliehen, die Gewissen zu vergewalti -

gen und sogar die Andersdenkenden, selbst solche anderer evangelischer Richtung, als Verbrecher

zu behandeln, wie es vorher in römisch-katholischen Ländern geschehen war und ferner geschah.

Der  Augsburger  Religionsfriede  1555  erhob  diesen  Zustand  zum  rechtlichen  Vertrag  mit  dem

durchaus unchristlichen Grundsatz: Wessen Gebiet, dessen Religion. Erst das 18. Jahrhundert hat

die evangelische Erkenntnis zum Gemeingut gemacht, daß die Staatsgewalt sich nicht in innerkirch-

liche Angelegenheiten mischen darf, vielmehr jeder Religion, die sich nicht in Widerspruch zum

Rechtsleben und zur guten Sitte setzt, Duldung zu gewähren hat. Auch die päpstliche Kirche nimmt,

wo sie in der Minderheit ist, die Toleranz, ja die Gleichberechtigung für sich in Anspruch, gewährt

sie aber anderen Kirchen nicht, wo sie die Macht hat.

[9] Zwingli und Calvin, besonders der letztere, und ihre Nachfolger haben noch weniger als Luther

klare Scheidung gemacht, haben noch mehr weltliche Machtmittel für kirchliche Ziele in Anspruch

genommen – aber später haen doch die erlittenen Verfolgungen zur Selbständigkeit reformierter

Gemeinden und zu eigenen, auf das allgemeine Priestertum (1. Petr. 2, 5.9.10) der Gemeindeglie-

der aufgebauten Kirchenverfassungen geführt,  die im 19. Jahrhundert teilweise auch den deut-

schen lutherischen und unierten Landeskirchen zum Vorbild gedient haben. Die politisch so ver-

hängnisvolle  Revolution von 1918 hat zu weiterer Selbständigkeit der deutschen Landeskirchen

und zu ihrem längst ersehnten Zusammenschluß im deutschen evangelischen Kirchenbund geführt.

Das kann ihnen zum Segen gereichen, wenn die Gemeinden und Synoden zu ihren Führern Männer

wählen, die ihren Dienst wahrhaft im Geist Jesu Christi versehen. Denn Verfassungen sind zwar

notwendig, als zusammenfassender, schützender Rahmen; aber der Rahmen kann verschiedener

Art sein, braucht nicht immer und überall einerlei Form zu haben. Wesentlich ist, wie er ausgefüllt

wird.



9 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

II.

Den Segen, den die alten mosaischen Gebote in sich trugen, verkehrte der Pharisäis-

mus in sein Gegenteil, in unerträgliche Last, ja für die Gewissenhaften in schwere Ge-

wissensnot, durch die Veräußerlichung der Gebote, die Verkennung ihrer Motive, die

Zerlegung in zahllose Einzelvorschriften und spitzfindige Unterscheidungen. Jesus for-

dert die rechte Gesinnung, aus der sich in Freiheit die rechte Erfüllung der göttlichen

Absicht ergibt. „Liebe Gott von ganzem Herzen und deinen Nächsten wie dich selbst“:

in dieser Summe ist alles enthalten, was Mose und die Propheten gefordert haben;

mehr bedarf es nicht: Mtth. 22, 35-40; Luk. 10, 25-42; Joh. 13, 34.35. Ein heiliger

Grimm aber erfaßt ihn über die blinden Führer, die Toren und Heuchler, die den auf-

richtigen, frommen und suchenden Seelen meinen das Himmelreich absprechen zu

können und doch selbst so fern von ihm sind. Mtth. 23, 13-36.

Der gemeinsame Ruhetag als Tag „der Herrn, deines Gottes“ (5. Mos. 5, 14.15) sollte

eine  Wohltat  sein  für  das  arbeitende Volk  zur  Erquickung  und  Erholung  von  der

schweren Mühe um das tägliche Brot und zur Erhebung der Seele im gemeinsamen

Gottesdienst.  „Der  Sabbat  ist  um  des  Menschen  willen  gemacht  und  nicht  der

Mensch um des Sabbats willen; so ist des Menschen Sohn ein Herr auch des Sabbats“

– verkündet Jesus. Aus der rechten Herzensstellung heraus  [10] entscheidet er frei,

was am Feiertag recht oder unrecht ist zu tun oder zu lassen. Denn gemeinsames Fei-

ern ist zwar nicht möglich ohne Vereinbarung bestimmter Zeiten, aber kein Tag, kein

Wochentag und kein Jahrestag ist an sich heilig, sondern die Gottes- und Nächstenlie-

be heiligt ihn: Mrk. 2, 23-28; 3, 1-6; Luk. 13, 11-17; 14, 1-6; John. 7, 22-24. So lehren

auch die apostolischen Briefe: Röm. 14, 5-8; Gal. 4, 8-11; Kol. 2, 16f; 3, 16.17; Hebr.

10, 24.25; Jak. 1, 27. Trotz dieser klaren und kräftigen Zeugnisse sind doch öfters die

Kirchen, besonders die römische und die englische, in ängstliche Gesetzlichkeit zu-

rückgefallen, während auf anderer Seite der Segen des Feiertags von unfrommem

Wesen verschmäht oder gar durch Ausschweifungen verdorben wird.

Ist das Gebot die Einkehr des Menschen in sein innerstes Heiligtum, das Nahen der

Seele zu Gott und Gottes Nahen zu uns, so kann es keine ärgere Verkehrung dessel-

ben geben, als wenn jüdisches und katholisches Heidentum es zu einem wortreichen

Geplapper veräußerlichen, die Gebote und ihre Wiederholungen abzählen und gegen

die Sünden aufrechnen oder ein Schaustück aus dem Beten machen: Mtth. 6, 5-13.

Im Vaterunser hat Jesus ein Beispiel und Muster gegeben, wie Christen schlicht und

kurz um das wichtigste beten können. Und eben diesen Edelstein hat man sich nicht

gescheut durch endlos wiederholtes Ableiern in den Staub zu treten, ihn wie ein me-

chanisch wirkendes Zaubermittel zu mißbrauchen.

Die Werke der Barmherzigkeit haben auch nur Wert, wenn sie wirklich kein anderes

Ziel haben, als dem Mitmenschen aus seiner Not zu helfen. Geschehen sie, um Lob

und Ehre bei den Leuten zu ernten, rechnet und zählt man sie gar sich oder Gott vor,

so „haben sie ihren Lohn dahin“. Denn die rechte Liebe will keinen anderen Gottes-



10 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

lohn als die Freude, andere froh gemacht zu haben. Sie bewährt sich aber nicht bloß

im  Geben,  sondern  ebensosehr  im  Vergeben,  im  ungezählten,  auch  darin  dem

himmlischen Vater nachahmend. Mtth. 6, 1-4; 18, 21-35.

„Fasten und leiblich sich bereiten ist wohl eine feine, äußere Zucht“, ein vom Genuß

beschwerter Leib findet die Erhebung der Seele zum Höchsten. Wer aber aus dem,

was nur als Mittel zur inneren Sammlung, zur Förderung der Andacht seinen Wert

haben kann, eine Schaustellung vor den Leuten macht, kasteiet sich umsonst: Mtth.

6, 16-18; vgl. Jes. 58, 1-10; Sach. 7, 5ff.

Im übrigen darf der Mensch, dem durch Christus der Zugang zu Gottes Unterfangen

aufgetan ist, sich auch der irdischen Güter erfreuen, die das reiche Vaterhaus ihm

beschert: Mtth. 9, 14-15; 11, 18.19; vgl. Röm. 12, 15; Kol. 2, 16-23; 1. Tim. 4, 1-5; 1.

Kor. 13, 3. Willkürliche und unnatürliche Selbstkasteiung ist falsche Geistlichkeit und

nicht der Dienst, den der himmlische Vater von seinen Kindern begehrt, geschwiege

denn daß solches Tun als besonders verdienstlich vor ihm gelte. Ist doch selbst die

Erfüllung seines Willens kein Verdienst, sondern selbstverständliche kindliche Schul-

digkeit: Luk. 17, 10.

[11] Reinlichkeit ist ein Gebot der Gesundheit und deshalb auch des Schöpfers Wille.

Aber der vielen peinlichen Einzelvorschriften kann der entraten, der den Zweck im

Auge behält. Das Mittel soll  nicht zum Zweck gemacht werden. Wichtiger als das

Waschen der Hände, Schüsseln und Becher ist die Reinhaltung der Seele von unsau-

beren, argen Gedanken und Begierden: Mrk. 7, 14-23; Mtth. 5, 21-30; 12, 33-37.

Wenn wer schlaff sich gehen läßt, sich nicht in Zucht hält, kann in der reinen Höhen-

luft des Gottesfriedens nicht bleiben, sinkt auch bald tiefer und tiefer hinab zu bö-

sen Worten und Taten. Wie bitter ernst wir das nehmen sollen, sagen die natürlich

nicht buchstäblich auszuführenden Hyperbeln (überstarke Ausdrücke) Mtth. 5, 29-

30.

Machen wir  uns  zum Knecht  von Menschen und Menschengeboten,  so  sind wir

überdies in Gefahr, die natürlichen Gottesordnungen über den Priester- und Theolo-

gensatzungen zu vergessen und zu verflüssigen.  Das geschah und geschieht z.  B.

Wenn man seinen Angehörigen die schuldige Hilfe entzieht, um den Priestern Stif-

tungen zu machen: Mrk. 7, 1-13.

Eine andere schlimme Folge der Gesetzlichkeit ist das lieblose Richten und Verdam-

men: Mtth. 7, 1-5. Gottes Urteil  entscheidet anders. Der bußfertige Zöllner steht

ihm näher als der selbstgerechte Pharisäer: Luk. 18, 9-14.

So hat Jesus recht, wenn er von seinen Jüngern eine bessere Gerechtigkeit fordert,

als sie bei den damals so hoch angesehenen oder sich selbst so hoch stellenden Pha-

risäern und Schriftgelehrten zu finden war. Von innen heraus muß die Besserung

kommen. Liebst du Gott von ganzem Herzen und deinen Nächsten als dich selbst, so

bedarfst du keiner Gesetze, keiner peinlichen Einzelvorschriften, noch weniger der

willkürlichen  geistlosen  Auslegungen und Zusätze  der  Buchstabentreter,  sondern



11 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

entscheidest frei, was du im Einzelfall zu tun und zu lassen hast. Gott selbst aber

schenkt dir diese Liebe, dadurch daß er dich zuerst geliebt hat – trotz deiner Sün-

de! Liebe erweckt Gegenliebe, selbstloses Sichhingeben in Treue erweckt vertrau-

ende Hingabe und Treue (im N. T. „Glaube“ genannt)10. In dem, der sich demütig

und doch seiner göttlichen Sendung vollbewußt „den Menschensohn“ nannte (vgl.

Hesek. 2 u. Ps. 8 mit Dan. 7, 13), tritt uns die göttliche Liebe persönlich entgegen,

die vollkommene Liebe, die allen gütig ist und auch den Sünder überwindet und

gewinnt.  An  dem Pharisäer  Simon  und dem sündigen Weibe  sah  man es:  der

Schuldner, dem sein Gläubiger am meisten geschenkt hat, liebt diesen am meis-

ten; „welchem aber wenig vergeben wird,  [12] der liebet wenig“ (Luk. 7, 36-50).

Deshalb gehen die Zöllner und Sünder ins Himmelreich ein vor den Selbstgerech-

ten.  Die  freundliche Einkehr  Jesu beim Zachäus  macht diesen zu einem neuen

Menschen, macht ihn fähig und willig, nunmehr die Hälfte seiner Güter den Armen

zu geben und das Übervorteilte vierfach zu erstatten (Luk 19, 1-10). „Das Christen-

tum“, schreibt der japanische Christ Kanso Utschimura, „hilft uns unsere eigenen

Ideale erreichen, es ist Heidentum plus Leben; das Christentum zeigt uns nicht

bloß das Gute, sondern es macht uns auch gut.“

Darum ist Christus „des Gesetzes Ende“ und zugleich die rechte, ganze Erfüllung

des göttlichen Willens. Darin sind Paulus, Johannes und Jakobus einig: Röm. 10, 4;

3, 31; 13, 8-10; Gal. 5, 6.13.14; 6, 15; 1. Tim. 1, 5; 1. Joh. 4, 7-21; Jak. 1, 25; 2, 8.

Denn „die Liebe ist des Gesetzes Erfüllung“.11

Wiederum bekommen solche, die es mit der Erfüllung der Gebote am ernstesten

nehmen, das empfindlichste Gewissen, fühlen ihr Zurückbleiben hinter dem Ziel

am schmerzlichsten und nehmen deshalb das Evangelium von der vergebenden

Gnade am dankbarsten auf. Auch in diesen erwacht drum die große Liebe zu dem

Retter, die sich ausströmt in der Liebe zu den Mitwanderern auf dem Wege zu

Gott. So konnten aus den ehrbaren Fischern Petrus und Andreas, Johannes und Ja-

kobus  dankbare,  begeisterte  Jesusjünger,  aus  dem  Gesetzeseiferer  Saulus  der

Christusapostel Paulus,  aus dem Mönch Luther der Reformator Luther werden.

Denn wie Paulus, so seufzete und rang auch Luther einst unter dem „Knechtes-

joch“ der Gesetzlichkeit (Gal. 5, 1; ApGsch. 15, 10.11; Mtth. 23, 4; vgl. als Gegen-

satz 11, 28-30); die römische Kirche hatte es erneuert und den Christen auf den

Hals gelegt mit ihren Kirchengeboten, ihrer Kasuistik und ihren Klostersatzungen.

Die Kasuistik d. h. die Sucht, für jeden besonderen Fall Verhaltungsregeln auszu-

tüfteln,  führte  schließlich  zur  Verkehrung  der  Sittlichkeit  in  ihr  Gegenteil,  zum

10 das griechische Wort bedeutet sowohl Vertrauen wie Treue 

11 Das schließt selbstverständlich nicht aus, daß im Unterricht zur Weckung u. Schärfung der

Gewissen das christliche Prinzip auf die Hauptgebiete des sittlichen Lebens angewandt wird,

wie es nach apostolischem Vorbilde z. B. In Luthers Haustafel und in seiner Erklärung der

zehn Gebote geschehen ist. 





13 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Volksbetrug in  schlimmem Überlisten und Einschläfern  des  Gewissens.  Die  berüchtigten

Beispiele haben später Jesuiten (vom Volksmund deshalb „Jesuwider“ genannt) und die ih-

nen geistesverwandten Redemptoristen geliefert: 1) eine sittlich zweifelhafte Handlung ist

als erlaubt anzusehen, wenn man einen angesehenen Theologen findet, der sie billigt; 2)

der Zweck heiligt oder rechtfertigt die Mittel, weil, wenn der Zweck erlaubt ist, auch die

Mittel erlaubt sind; 3) um eines guten Zweckes willen ist es erlaubt, bei einer Antwort, ei -

nem Versprechen oder  einem Eide  stillschweigend einen Vorbehalt  [13] oder  eine  Ein-

schränkung zu machen, die den Sinn ändert oder ins Gegenteil verkehrt, oder einen doppel-

sinnigen Ausdruck zu gebrauchen, bei dem man das Gegenteil von dem meinen kann, was

der andere versteht. Solche Grundsätze untergraben natürlich alle Wahrhaftigkeit und alles

Vertrauen im menschlichen Verkehr, weshalb das Verbot dieses Ordens in verschiedenen,

auch katholischen Staaten und seine zeitweilige Aufhebung durch den Papst Clemens XIV.

(1773) durchaus begreiflich ist. An der Sittlichkeit hat auch die Toleranz ihre Grenzen; Staa-

ten und Kirchen, welche die Untergrabung der Sittlichkeit dulden, geben sich selbst auf.

Zu diesem auf ethischem Gebiete liegenden Gesetzesjoch hatte die Kirche des Mittelalters

noch ein zweites auf dem Gebiet der Erkenntnis liegendes hinzugefügt: das dogmatische.

Längst hatte man das Wort Jesu Mtth. 11, 25 überhört: „Ich preise dich, Vater und Herr

Himmels und der Erde, daß du solches Weisen und Klugen verborgen hast und hast es Un-

mündigen offenbart“ – und das Pauluswort 1. Kor. 13: „Wenn ich mit Menschen- und Engel-

zungen redete und hätte der Liebe nicht, so wäre ich ein tönend Erz und eine klingende

Schelle; und wenn ich weissagen könnte und wüßte alle Geheimnisse und alle Erkenntnis

und hätte allen Glauben, also daß ich Berge versetzte, und hätte der Liebe nicht, so wäre ich

nichts… Unser Erkennen ist Stückwerk und unser Weissagen ist Stückwerk. Wenn aber kom-

men wir das Vollkommene, so wird das Stückwerk aufhören… Nun aber bleibt: Vertrauen

(Glaube), Hoffnung, Liebe, diese drei, aber die Liebe ist die größte unter ihnen.“

Der von endlichen Bildern und beschränkter Erfahrung ausgehende Mensch kann das Göttli-

che, das Unendliche stets nur einseitig, nur annähernd erfassen. Mannigfaltigkeit der Lehr-

weisen ist deshalb eine notwendige Folge, auch kein Schade, eher ein Gewinn. Denn nur bei

Freiheit zu solcher Mannigfaltigkeit kann der heilige Geist die Kirche „in alle Wahrheit lei-

ten“,  sie  zu immer tieferer und reinerer Erkenntnis  führen.  Kurzsichtige und engherzige

Dogmatiker aber wollten Meister vollkommener Erkenntnis sein und beanspruchten des-

halb das Recht, alle anders denkenden zu verdammen. Daraus mußten dann immer und im-

mer wieder Streitigkeiten und Spaltungen entstehen, wie die Kirchengeschichte von Anfang

an bis auf diesen Tag uns zeigt, ganz zu schweigen von den schon erwähnten rohen, den

Christennamen entehrenden Verfolgungen.

[14] Meinte die römisch-katholische Kirche dieser Zerteilung zu entgehen, indem sie erst

ihre Concilien, dann die Päpste für unfehlbar erklärte, so nahm sie für diese in Anspruch,

was selbst ein Paulus sich nicht anmaßte12, auch ein Petrus nicht, der sich nach Gal. 2, 11-21

12 Das scharfe Urteil, das Paulus Gal. 1, 6-10 ausspricht, ist gegen solche gerichtet, die das Evangelium



14 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

von Paulus zurechtweisen ließ. Sittlich-religiöse Wahrheiten lassen sich nicht durch äu-

ßere Autoritäten aufnötigen, sondern können sich nur durch sich selbst an Herz und

Gewissen bezeuen und im Leben ergeben. „Meine Lehre ist  nicht mein“, sagt Jesus

nach Joh. 7, 16.17, „sondern des, der mich gesandt hat; so jemand will des Willen tun,

der wird inne werden, ob diese Lehre von Gott sei oder ob ich von mir selber rede“.

Der Philosoph Fichte drückt das so aus: „Zu dem was der heillige Mensch tut, lebt und

liebt, erscheint Gott nicht mehr im Schatten und bedeckt mit einer Hülle [wie in dem

verstandesmäßigen Denken und dem philosophischen Begriff], sondern in seinem eige-

nen unmittelbaren und künftigen Leben… Es ist dasjenige, was der ihm ergebene und

von ihm begeisterte tut. Willst du Gott anschauen, wie er in sich selber ist, von Ange-

sicht zu Angesicht? Suche ihn nicht jenseit der Wolken! Du kannst ihn allenthalben fin-

den, wo du bist. Schau an das Leben seiner Ergebenen, und du schaust ihn an. Ergib

dich selbst ihm, und du findest ihn in deiner Brust.“ Die Autoritäten müssen ja selbst

erst die Berechtigung ihres Anspruchs erweisen, und sie können das auf diesem Gebiet

auch nur durch den Wert dessen was sie sind und geben. Nicht auf allen Versammlun-

gen der Bischöfe und Theologen herrschte der Geist des Heilandes; und auf dem römi-

schen Stuhle saßen etliche, zu denen Jesus nicht sagen würde, was er nach Mtth. 16,

17-19; 18, 18 u. Joh. 20, 21-23 zu Petrus und den andern Aposteln gesagt, sondern was

er Mtth. 7, 21-23 angekündigt hat: „Es werden nicht alle, die zu mir sagen: Herr, Herr!

In das Himmelreich kommen, sondern die den Willen tun meines Vaters im Himmel.

Viele werden zu mir sagen an jenem Tage: Herr, Herr, haben wir nicht in deinem Na-

men geweissagt? Haben wir nicht in deinem Namen Dämonen ausgetrieben? Nicht in

deinem Namen viele Krafttaten getan? – Dann werde ich ihnen bekennen: Ich habe

euch nie gekannt; weichet von mir, ihr Übeltäter!“

[15] Auch die Bibel kann ihre Autorität nur durch den Wert ihres Inhaltes erweisen,

nicht durch ein vorweg aufgestelltes Dogma von ihrer Inspiration.13 Freilich gibt es, wie

eine künstlerische, so auch eine prophetische Inspiration, deren Gebiet das Sittlich-reli-

giöse ist. Auch von dieser gilt – und zwar in besonderem Grade – das Wort Goethes:

„Jede Produktivität höchster Art, jedes bedeutende aperçu, jede Erfindung, jeder große

Jesu Christi in sein Gegenteil verkehren, die bekehrten Heiden unter das jüdische Gesetzesjoch

beugen wollten; da handelte es sich also nicht um verstandesmäßigen Ausbau, sondern um Sein

oder Nichtsein des Christentums, um seinen Beruf zur Menschheitsreligion. 

13 Die Lehre von einem wörtlichen Diktat durch den h. Geist ist jetzt wohl allgemein aufgegeben;

sie wird ja schon durch Luk. 1, 1-4 und durch die Varianten in den erhalten Handschriften un-

möglich gemacht. Es führt immer zu Irrtümern, wenn man von vorausgesetzten allgemeinen

Begriffen ausgehend die Wirklichkeit im Einzelnen bestimmen will. So kann man nicht von dem

allgemeinen Satze aus: „Die Bibel ist Gottes Wort“ bestimmen, wie sie in Einzelnen beschaffen

sein muß, sondern man hat von der wirklichen Beschaffenheit der Bibel ausgehend zu erkennen,

inwiefern sie Gottes Wort heißen, d. i. eine Gottesoffenbarung, eine geistige Höherführung der

Menschheit zu sein beanspruchen darf. Dabei ergeben sich Stufen des Fortschritts auch inner-

halb der Bibel, wie in der gesamten Religionsgeschichte. 



15 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Gedanke, der Früchte bringt und Folge hat, steht in niemandes Gewalt und ist über

aller  irdischen  Macht  erhaben.  Dergleichen  hat  der  Mensch  als  unverhoffte  Ge-

schenke von oben, als reine Kinder Gottes zu betrachten, die er mit freudigem Dank

zu empfangen und zu verehren hat.“  Aber die Bibel  ist  ja  nicht  ein einheitliches

Buch,  sondern  besteht  aus  zwei  bzw.  drei  Sammlungen  sehr  verschiedenartiger

Schriften: aus dem A. T., d. i. der Sammlung heiliger Schriften Israels, aus den ihm

angefügten  Apokryphen,  einer  kleinen  Sammlung  nicht  allgemein  anerkannter

Schriften, und aus dem N. T., einer Sammlung derjenigen christlichen Schriften, die

der alten Kirche die wertvollsten waren. Die Verfasser der einzelnen Schriften ken-

nen wir nur zum Teil, und diejenigen, deren Namen wir kennen, sind zum Teil Män-

ner, von denen wir sonst wenig wissen. So kann nur der Wert des Inhaltes über den

Anspruch der einzelnen Schriften auf Geltung entscheiden. Und an dem Höchsten,

das in ihrer Gesamtheit enthalten ist, muß das übrige gemessen werden. Deshalb

hatte  Luther  recht,  wenn ihm die  Bibel  „Gottes  Wort“  war,  weil  und soweit  sie

„Christum treibt“, und ihm, nein schon der alten Kirche, nicht alle Schriften gleich

hoch standen. Die stets auf den Kern, auf das Wesentliche dringende und deshalb so

freie und sichere Stellung Jesu zu den Schriften des A. T. Ist bereits angedeutet.

Ein lehrreiches Beispiel dafür, wie weit die Dogmatiker sich von Jesus und Paulus

entfernen konnten, ist das sog. Symbolum Athanasianum (das aber nicht von dem

373 verstorbenen Athanasius verfaßt, sondern erst viel später im Abendland aufge-

treten ist).  Es beginnt: „Wer da selig werden will,  der muß vor allen Dingen den

rechten christlichen Glauben haben. Wer denselben nicht ganz und reine hält, der

wird ohne Zweifel ewig verloren sein. Das ist aber der rechte christliche Glaube, daß

wir…“ Nun folgen 41 Sätze, von denen 35 rein verstandesmäßige, haarspaltende und

doch nur Widersprüche unvermittelt hinstellende Definitionen über die Trinität und

die zwei Naturen in Christo [16] sind.14 Deren Anerkennung, die natürlich auch nur

eine rein verstandesmäßige Aneignung bzw. blinde Unterwerfung sein kann, heißt

hier „Glaube“, ja „der rechte christliche Glaube“! und von ihr soll die ewige Seligkeit

abhängen! Was würde Jesus dazu sagen? Wohl dasselbe, was er Mtth. 23 von den

Schriftgelehrten und Pharisäern sagte: „Sie binden schwere und unerträgliche Bür-

den und legen sie den Menschen auf die Schultern, sie selbst aber wollen sie nicht

mit einem Finger regen… Weh euch, ihr Heuchler, die ihr das Himmelreich zuschlie-

ßet vor den Menschen! Ihr kommt nicht hinein, und die hinein wollen, lasset ihr

nicht  hineingehen.“  Die  römisch-katholische Dogmatik  behandelt  auch jetzt  noch

den Glauben als eine Sache des Verstandes, ein Fürwahrhalten der kirchlichen Sat-

zungen, die naiver Weise mit der lebensvollen Gottesoffenbarung gleichgesetzt wer-

14 Auf den Inhalt der Sätze soll hier nicht näher eingegangen werden. Nur bemerkt sei, daß die

Hauptformel: „ein einiger Gott in drei Personen“ nicht mehr brauchbar ist. Denn nach jetzigem

Sprachgebrauch sind drei menschliche Personen nicht ein Mensch, sondern drei Menschen,

dem entsprechend drei göttliche Personen drei Götter. 



16 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

den. Aber wie 1. Kor. 13, so ist auch 1. Joh. 4, 16 ausdrücklich „erkennen“ und „glauben“ un-

terschieden. Da beider Gegenstand die göttliche Liebe ist, so ist auch das Erkennen hier nicht

das Begreifen einer Lehre oder deren Annahme auf Autorität hin, sondern ein Aufmerken und

Erfassen mit dem unmittelbaren sittlichen Gefühl, und das Glauben ist die vertrauende Hinga-

be. Luther schrieb einmal kurz und bündig: „An Gott glauben heißt Gott vertrauen.“ Er hat

zwar nicht immer die Konsequenzen dieser treffenden Erklärung gezogen; aber seine Grund-

auffassung ist  es immer geblieben ,  daß der christliche Glaube die durch Christus uns ge-

schenkte gewisse Zuversicht zu Gottes Macht und Gnade sei. Seine Nachfolger haben oft noch

weniger folgerichtig zu handeln verstanden, wie ihr Verhalten in den Lehrstreitigkeiten zeigt.

Sonst wäre es auch nicht möglich gewesen, daß jenes symbolum, eine solche unevangelische

Verkehrung des Glaubensbegriffs, auch in einigen alten protestantischen Liturgien verwendet,

in das Konkordienbuch von 1580 aufgenommen und sogar noch 1865 von dem Lutheraner

Schöberlein in seinem „Schatz des liturgischen Chor- und Gemeindegesangs“ abgedruckt wur-

de. Man hielt nämlich (daraus erklärt sich das Verfahren) dieses symbolum für ein ökumeni-

sches  d.  h.  In  der  ganzen  Christenheit  gebräuchliches.  Aber  das  war  ein  Irrtum:  die  grie-

chisch-katholische und alle östlichen Kirchen haben es nicht; was übrigens auch von dem sog.

Apostolicum gilt, das eine spätere abendländische Erweiterung [17] eines etwas kürzeren rö-

mischen Taufbekenntnisses ist.15

Der denkende Christ hat das Bedürfnis, seines Glaubens sich auch klar bewußt zu werden.

Deshalb ist ihm auch die Erkenntnis wert, und hat die Kirche von Anfang an die Lehre nicht

vernachlässigt (ApG. 2, 42; Kol. 3, 16). Und Paulus zählt auch die Erkenntnis und Lehre zu den

mancherlei Gottesgaben, nach denen die Korinther streben sollen. Aber er macht einen Unter-

schied: Höher als das Reden in Verzückung („in Zungen“) stellt er die Erkenntnis und Lehre, hö-

her als diese das Weissagen d. i. das kraftvolle begeisterte Zeugnis. Wesentlich zum Christsein

aber gehören für ihn nicht diese Gaben, sondern das durch Jesus Christus der Menschheit ge-

schenkte neue geheiligte Leben in dankbarem, demütigem, tapferem Gottvertrauen, das auch

für die Zukunft eine Hoffnung hat, und in tatkräftiger, opferwilliger, versöhnlicher Bruderliebe

(1. Kor. 12-14; vgl. Kap. 1 u. 2 und Eph. 3, 14-19; Gal. 5, 6; 6, 15). Denn „das Wissen bläht auf,

aber die Liebe baut auf“ (1. Kor. 8, 1).

Wie in allen Lebensäußerungen der Kirche, so müssen wir auch im N. T. (Paulus gibt uns ja
selbst dazu die Aufforderung) das vergängliche Stückwerk von den bleibenden Werten, die
zeitgeschichtlichen Formen von dem wesentlichen Gehalt unterscheiden. Zu solchen wandel-
baren Formen gehört z. B. die Art der Beweisführung bei Paulus, die zuweilen, wie Gal. 3, 16,
an die jüdische Scholastik erinnert, oder, wie 1. Kor. 9, 9-10 u. Gal. 4, 21ff, die damals beliebte
Allegorie verwendet, was er selbst hier anmerkt (Gal. 4, 24 lautet wörtlich übersetzt: „das ist
allegorisch“, hat einen anderen, tieferen Sinn). Solche Umdeutung erscheint uns doch heute
allzu künstlich und willkürlich. Allzu kühn und unvermittelt oder kindlich unbefangen erscheint

15 Das dritte für ökumenisch gehaltene, das sog. Nicaenum, wird (mit einer Abweichung) auch in den östli-

chen Kirchen gebraucht, ist aber teils kürzer, teils ausführlicher als das 325 zu Nicäa beschlossene symbo-

lum. 



17 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

den historisch Denkenden auch manchmal die Art, wie im N. T. Stellen aus dem
A. T. als unmittelbare Weissagung auf Christus gedeutet werden; deshalb bleibt
es doch wahr, daß das Gesetz der „Zuchtmeister auf Christum“, der Erzieher und
Vorbereiter für Christus gewesen ist und noch sein kann, und daß in Jesus Chris-
tus alle Gottesverheißungen ihr Ja, ihre rechte Erfüllung gefunden haben (Gal. 3,
24; 2. Kor. 1, 20). – Um den Zeitgenossen das Christentum nahe zu bringen, ihnen
einen Anknüpfungspunkt zu geben, sind auch Ideen der damaligen Religionsphi-
losophie im N. T. verwertet. Ähnlich wie im A. T. und in den Apokryphen „die
Weisheit“ als ein selbständiges, aus Gott uranfänglich hervorgegangenes schöp-
ferisches Wesen geschildert wird (Spr. Sal. 8, 22ff; Weish. Sal. 7, 21 – 8, 9; 9, 9;
Jes. Sirach 24, 1-14), was man dort als poetische Personifikation ansehen kann:
so wurde in der alten Philosophie „der Lógos“ d. h. „das Wort“ oder die sich im
Worte offenbarende göttliche Vernunft personifiziert, wie ein selbständiges We-
sen neben Gott, eine Art Untergott, aber als der eigentliche Weltschöpfer  [18]

betrachtet. 1. Mos. 1 ist es dagegen Gott selbst, sein Schöpfergeist, der im Worte
sich auswirkt. Bei Johannes und bei Paulus, der zwar den Namen nicht gebraucht,
aber von „dem Herrn“ das gleiche aussagt, wird nun die Idee von dem schöpferi-
schen Worte auf Jesus Christus übertragen, das ewige schaffende Wort als in ihm
persönlich, leibhaftig erschienen angesehen (Ev. Joh. 1, 1-18; 1. Joh. 1, 1-4; 1.
Kor. 8, 6; Kol. 1, 15-17; auch Hebr. 1, 1-3), aber zugleich betont, daß nur ein Gott
ist (Joh. 17, 3; 1. Kor. 12, 6; Eph. 4, 6) und Jesus, der geliebte, rechte Gottessohn,
ihm untertan,  ein Mensch und Menschensohn,  auch menschlichen Schranken,
Leiden und Versuchungen unterworfen (Joh. 14, 12.28; 4, 34; 5, 19; 1. Kor. 11, 3;
15, 28; Röm. 1, 3; 1. Tim. 2, 5)16, aber als der Menschensohn doch der erhoffte
Messias, der König des Gottesreiches ist (Joh. 5, 27; Mrk. 14, 61.62 nach Dan. 7,
13.14) und es sein kann, weil er Gottes eingeborner (genauer übersetzt: einzigge-
borener) Sohn ist (Ev. Joh. 1, 14; 3, 16; 1. Joh. 4, 9) d. h. In einziger, vollkommner
Art das ist, was alle, die ihna ls ihren Führer und Retter annehmen, werden sol-
len: aus seinem heiligen Geiste wiedergeboren und damit „aus Gott geborne“
Kinder des himmlischen Vaters (Ev. Joh. 1, 12.13; 3, 3-8; 1. Joh. 3, 1; 4, 12.13; 5,
1.4; Röm. 8, 9.14-16; Gal. 4, 6). Man wollte den Philosophenjüngern zeigen: Was
ihr an eurer „das Wort“ oder „die Weisheit“ genannten Gottesoffenbarung zu ha-
ben meint, das haben wir vollkommener in unserer mit Jesus Christus uns ge-
schenkten Offenbarung. Der ist nicht ein Untergott; sondern der eine wahre Gott
selbst hat sich in ihm uns offenbart. Und unser Gott ist nicht bloß die den Kosmos
erschaffende und durchwirkende Allmacht und Weisheit, sondern auch die uns
Menschen von den niederen Elementen dieser Welt emporziehende Heiligkeit
und Liebe, die läuternde (sittliche) Wahrheit und die erlösende (vergebende und
helfende) Gnade, „Licht“ und „Leben“ zugleich – als solcher ist er uns nicht bloß

16 vgl. dazu noch Mtth. 20, 23; Mrk. 10, 18; 13, 32; 14, 32-39; Luk. 22, 28; Hebr. 2, 17.18; 4,

15; 5, 7.8 



18 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

verkündigt von Jesus (wie etwa auch von den Psalmsängern und Propheten Israels), sondern in
„dem Menschensohn“ persönlich, menschlich anschaulich nahe getreten. In diesem Sinn, als per-
sönliche Offenbarung göttlichens Wesens, göttlicher Heiligkeit und Liebe in Jesus Christus, ist die
Idee vom Logos mit dem Christentum vereinbar, trifft sie sogar seinen Mittelpunkt. Wenn in An-
lehnung an sie Johannes „das Wort“ und Paulus „den Herrn“ zugleich als Mittler der Weltschöp-
fung hinstellen, so erklärt sich dies daraus, daß sie mit diesen Namen die Offenbarung des göttli-
chen Geistes bezeichnen (wie ja Paulus 2. Kor. 3, 17.18 geradezu „den Herrn“ und „den Geist“
gleichsetzt)  und daß es derselbe eine Gottesgeist  ist,  der in der Weltschöpfung und in Jesus
Christus wirksam ist. Solche Schlußfolgerung ist freilich schon Theologie, geht über das schlichte
Evangelium hinaus, ist aber, richtig verstanden, noch mit ihm vereinbar. Dagegen ist die [19] ur-
sprüngliche philosophische Form der Logosidee abzulehnen, wie wir auch die verschiedenen wei-
teren Folgerungen, welche die Grübler und Dogmatiker innerhalb und außerhalb der kirchlichen
Orthodoxie aus ihrer Anwendung auf Christus gezogen haben (z. B. die Theorien von den zwei
Naturen und ihrem Verhältnis zu einander, und die von einem Scheinleib u. dergl. m.) beiseite
lassen.17 – Die Idee vom Logos schließt auch den Gedanken seiner vorweltlichen Existenz ein. Wie
ein Kunstwerk, ein Bild, im Geiste des Künstlers lebt, ehe er es für die Sinne wahrnehmbar dar-
stellt, so hat auch das Urbild der Schöpfung zuvor in Gott gelebt. Eine solche, wenn nicht vor -
weltlich, so doch vorirdische Existenz wurde in jüdischen, besondern in apokalyptischen Schriften
auch im Einzelnen von hervorragenden Personen und Dingen ausgesagt: u. a. von den Erzvätern,
dem Gesetz, dem Tempel, dem Jerusalem der Endzeit und (unter Berufung auf Dan. 7, 13; Mich.
5, 1; Jes. 9, 5.6; Ps. 72, 17) von dem erhofften Messias. Dieser Gedanke ist also nicht erst aus
dem Christentum erwachsen, sondern bei den Christen als etwas bekanntes vorausgesetzt, nur
jetzt übertragen auf ihren „Gesalbten“, Jesus Christus (Phil. 2, 6; Joh. 1, 1.2; 8, 58; 17, 5); und ihr
neues, oberes, himmlisches Jerusalem (Offb. 21, 2; vgl. Gal. 4, 26; Hebr. 12, 22); er befriedigt
auch mehr das grübelnde Nachsinnen über das göttliche Geheimnis der Person Jesu, als die Ge-
wissensfrage nach dem Frieden mit Gott und der rechten Bewährung des Christen. Aber Paulus
wie Johannes würden mit uns einstimmen in das Hohelied v. Zinzendorfs:

Halleluja! Welche Höhen,

welche Tiefen reicher Gnad,

daß wir dem in Herze sehen,

der das Herz der Liebe hat!

Daß der Vater aller Geister,

der der Wunder Abgrund ist,

daß du, unsichtbarer Meister,

uns so sichtbar nahe bist!

Laß uns so vereinigt werden,

wie du mit dem Vater bist,

17 „Christus ist nicht darum Christus genannt, daß er zwei Naturen hat, sondern er trägt diesen herrlichen

und tröstlichen Namen von dem Ampt und Werk, so er auf sich genommen hat; Christus ist der Spiegel des

väterlichen Herzens Gottes“ – sagt auch Luther, der sonst jene alte Theorie bestehen läßt. 



19 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

bis schon hier auf dieser Erden

kein getrenntes Glied mehr ist!

Und allein von deinem Brennen

nehme unser Licht den Schein!

Also wird die Welt erkennen,

daß wir deine Boten sein.

Gott hat sich uns Menschen durch Menschen offenbart. Die Propheten haben Gottes Wege

und Willen ihrem Volke gedeutet. Jesus hat mehr getan: er hat die heilige Liebe nicht bloß

gelehrt, sondern auch in seiner Person, seinem Leben und Wirken, Tun und Leiden abgebil-

det. Und seine Apostel haben ihm darin nachgestrebt, den Gemeinden zum Vorbild. So kann

Paulus schreiben: „Gott, der da hieß das Licht aus der Finsternis hervorleuchten, hat einen

hellen Schein in unsere Herzen gegeben, daß aufleuchte (durch uns) die Erkenntnis von der

Herrlichkeit [20] Gottes im Angesichte Jesu Christi“ (2. Kor. 4, 6), und kann er die Christen

ermahnen, ihn nachzuahmen, wie er Christo (1. Kor. 11, 1). Darum sind nun die Gottesoffen-

barungen verknüpft mit äußeren Begebenheiten, menschlichen Erlebnissen, Zeitereignissen.

Wir haben die himmlischen Schätze in irdischen Gefäßen, die göttlichen Wesensoffenbarun-

gen in menschlichen Gestalten. Ohne dieses Kleid, diese Erscheinungsformen, diese Wirk-

lichkeitsbilder können sie uns nicht nahe, würden sie uns nicht lebendig, würden sie Herz

und Gewissen nicht rühren. Aber die Form ist nicht das Wesen, das sinnlich wahrnehmbare

ist nicht der geistige Gehalt. Der Glaube an Jesus Christus ist etwas ganz anderes als das Für-

wahrhalten der Berichte von den äußeren Begebenheiten seines Lebens, einschließlich der

außerordentlichen, wunderbaren. Dazu kommt, daß die dankbare Verehrung der Menschen

stets ihre Führer und Retter mit ihrer Phantasie umgibt, deren Leben gerne sich ausmalt, mit

Lebenden schmückt. Diese sind oft nur ein willkürliches Spiel der Phantasie, wovon die vie-

len Heiligenlegenden und die wohl wenig bekannten Neutestamentlichen Apokryphen Bei-

spiele bieten, oft aber auch Einkleidung eines tiefen Gedankens, hierin den Gleichniserzäh-

lungen ähnlich. Am leichtesten erkennen wir das an den Geschichten im 1. Buch Moses. Kap.

18 z. B. will uns die große Güte, Geduld und Langmut Gottes veranschaulichen; wenn es dies

in der Form eines Gespräches zwischen Gott und Abraham tut, Gott aber in Gestalt eines

Wanderers auftreten läßt, der sogar Gebäck und Braten, Dickmilch und Süßmilch bei Abra-

ham und Sarah speist, so stünde das, wenn wir die Erzählung buchstäblich nehmen wollten,

in schroffem Widerspruch zu der schriftlichen Erkenntnis, daß Gott Geist ist, von niemand je

gesehen (Ev. Joh. 1, 18; 4, 24; 1. Joh. 4, 12; 1. Tim. 1, 17). – Wie viel Mühe hat dogmatisch

befangene Bibelverehrung sich gegeben, die Schöpfungsgeschichte 1. Mos. 1 mit der natur-

wissenschaftlichen Erkenntnis, dem heutigen Weltbilde in Einklang zu bringen – ganz ver-

geblich! Nicht Naturwissenschaft haben wir hier zu suchen, sondern ein von der unmittelba-

ren Anschauung ausgehendes Lobgedicht auf die Herrlichkeit des Schöpfers und seiner Wer-

ke, dem 104. und 8. Psalm vergleichbar.

Auch im N. T. noch müssen wir zuweilen durch die poetische Hülle vordringen zu ihrem reli-

giösen Gehalt. Auf die Versuchungsgeschichte (Mtth. 4) [21] ist schon hingewiesen, und ge-

zeigt, wie das als äußere Begebenheiten geschilderte hier als inneres Erleben Jesu verständ-



20 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

lich und für die Ziele seines Wirkens bedeutungsvoll wird. Sie schließt sich folgerich-

tig an die Taufe Jesu an (Mark. 1, 9-11; Mtth. 3, 13-17). Denn bei dieser ist ihm durch

eine innere Schau und Stimme, die auch dort in die Form äußerer Erscheinungen gek-

leidet ist,  die Gewißheit  seines  Heilandsberufes geworden,  die Gewißheit,  daß er

mehr zu geben hatte als der Bußprediger Johannes, daß in ihm sich die Weissagun-

gen Jes. 11, 1-3; 42, 1-7 erfüllen sollten. Vorbereitet war das durch die von Jugend

auf gepflegte fromme Versenkung in die heiligen Schriften seines Volkes. Da hatte

sein tiefer, reicher Geist und sein starkes, reines Wollen die echten bleibenden Wer-

te erkannt, das Gold aus den Schlacken geschieden und auf dieser Grundlage das

neue hohe Ideal vom Gottesreiche aufgebaut, hinter dem die herrschende Schriftge-

lehrsamkeit und Frömmigkeitsübung so weit zurückblieben. Jetzt brach – das bedeu-

ten die Vorgänge bei der Taufe – die Erkenntnis, wozu er berufen war, vollends durch

und zugleich der Entschluß, dem inneren Rufe zu folgen. Den festen Willen, dem er-

kannten Ideale die Treue zu halten, sich durch die falschen weltlichen Ziele und Hoff-

nungen der Menge und ihrer Führer nicht beirren zu lassen, bekundet danach die

Versuchungsgeschichte. – Ein andersartiges Beispiel bieten die zart poetische Erzäh-

lung Luk. 1, 26-38 und die mehr lehrhaft nüchterne Mtth. 1, 18-2518, in die der wahre

Gedanke eingekleidet ist, daß die Gottesoffenbarung, die wir an Jesus haben, nicht

aus der natürlichen Menschheitsentwicklung erklärbar ist, sondern nur aus besonde-

rer Wirkung des Gottesgeistes.  In der griechisch- und römisch-katholischen Kirche

hat die Erzählung bekanntlich – trotz (!) Mrk. 3, 21.31-35; 6, 3; Luk. 11, 27.28; Joh. 2,

4 – die Erhebung der Maria zur jungfräulichen Himmelskönigin und „Mutter Gottes“

und die Übertragung des im N. T. für Jesus geforderten Vertrauens auf seine Mutter

veranlaßt.  Da aber durch diese, wenn sie von sündhaften Eltern erzeugt war,  die

Sündlosigkeit Jesu nicht genügend verbürgt erschien, ging die mittelalterliche Phan-

tasie einen Schritt weiter und übertrug in der Behauptung der unbefleckten Emp-

fängnis der Maria das Wunder auch auf deren Mutter; und Papst Pius IX. erhob 1854

diese Legende, obgleich sie auch von katholischen Dogmatikern, besonders den Do-

minikaner, bestritten war, zum Glaubenssatz. Die vermeintliche Bürgschaft blieb aber

unzulänglich, wenn sie sich zugleich auf alle früheren Ahnen ausgedehnt wurde, was

denn doch unmöglich war. Da zeigt sich die Unhaltbarkeit dieser ganzen Anschauung.

Die natürliche Art der Zeugung des Menschen ist an sich nicht unheilig, nicht sünd-

haft,  sondern eine zur Fortpflanzung notwendige Ordnung des Schöpfers;  hindert

auch nicht das Wirken des heiligenden Gottesgeistes, wie das Beispiel der Propheten

und Apostel zeigt; wobei wir nicht vergessen, daß es [22] in Jesus ein besonderes, ein

höchstes Maß erreicht hat (vgl. Apg. 10, 38; Joh. 3, 34 „nicht nach Maß“ d. h. ohne

18 Außerordentliche Begabung durch Annahme der Zeugung ohne Mannes Zutun zu erklären, ist

nicht etwas eigentümlich christliches, sondern lag dem Altertum nahe: auch von Buddha, von

ägyptischen Pharaonen, von Pythagoras, Plato, Apollonius v. Tyana und anderen erzählen es

die alten Legenden. Dagegen hat das Volk Israel weder sich noch seinen Königen göttliche Her-

kunft, göttliche Zeugung im eigentlichen Sinne zugeschrieben. 



21 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Maß, reichlich, in Fülle). Sündhaft ist dagegen der Mißbrauch des Ge-

schlechtstriebes, der Mißbrauch der Freiheit, die dem Menschen gege-

ben ist und ihn zu Besonnenheit und Selbstbeherrschung verpflichtet,

während das  Tier  durch die  Naturtriebe angetrieben und zugleich  in

Schranken gehalten wird. – Einige Wundergeschichten können wir auf

unser Leben nur anwenden, wenn wir sie sinnbildlich verstehen, weil

wir sie, wörtlich genommen, nie erleben. Der Evangelist Johannes leitet

selbst dazu an, wie er überhaupt freier verfährt, sich nicht, wie meis-

tens die anderen Evangelisten, wörtlich an die Überlieferung hält, son-

dern in seinem, ihm eigentümlichen Stile erzählt, auch die Reden in die-

ser Weise, aber aus christlichem Geiste heraus, frei ausführt. Das Wun-

der von der Verwandlung des Wassers in Wein z. B. ist mit den Barm-

herzigkeitswerken Jesu nicht gleichzustellen.19 Es müßte als ein in die

Apokryphen  gehörendes  Zauberstück  erscheinen,  wenn  der  Erzähler

Joh. 2, 6 nicht andeutete, daß er dieses Wunder sinnbildlich verstanden

wissen will: daß er nämlich Jesus feiern will als den, der das schale Was-

ser jüdischer Gesetzlichkeit in den Feuerwein heiligen Geistes verwan-

delt hat (vgl. Joh. 1, 33; Luk. 3, 16). – Nach der Erzählung von der Spei-

sung der 5000 Menschen mit 5 Broten und 2 Fischen und von den 12

Körben übrig gebliebener Brocken leitet der Evangelist Joh. 6, 27ff noch

deutlicher die Gedanken auf das geistige Leben: auf die Speise, die nicht

vergänglich ist, auf den, der selber das Brot des Lebens ist, sich selbst

uns zur Speise gibt (hiermit deutlich auf die Abendmahlsfeier hinwei-

send),  was  dann 6,  63 noch ausdrücklich geistig  gedeutet wird:  „der

Geist ists, der da lebendig macht; das Fleisch ist nichts nütze. Die Wor-

te, die ich zu euch geredet habe, sind Geist und sind Leben“ (vgl. 2. Kor.

3, 6).

Das Weltall ist voll der Wunder; seine bloße Existenz das größte Wun-

der. Alles Leben, von den geringsten Geschöpfen an bis hinauf zu den

am reichsten ausgestalteten, wir selbst nicht am wenigsten, sind und

bleiben uns ein unerklärtes Rätsel. Wie sollte es mit der Geschichte des

Reiches Gottes auf Erden und mit dem Höchsten, das wir hier kennen,

der Erscheinung Jesu Christi, anders sein? – Aber es ist kindliche Einfalt

und mehr als das, es ist Verkennung des eigentlichen Wesens des Chris-

tentums, wenn eifernde Christen die Gläubigkeit ihrer Mitchristen da-

nach bemessen wollen, ob sie alle biblischen Geschichten, insbesonde-

re alle Wundergeschichten, oder gar alle Heiligenlegenden buchstäblich

für historische Berichte halten.  Die jüdischen Schriftgelehrten waren,

19 Friedr. Spitta hält aus anderen Gründen die drei Wundererzählungen, die 2, 11;

4, 54; 21, 14 als 1., 2. u. 3. gezählt werden, für eingeschobene Stücke. 



22 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

gleich der Heidenwelt, wundergläubig, ja wundersüchtig, forderten von Jesus noch er-

staunlichere Zeichen als er tat, und waren doch seine Feinde; vgl. [23] Luk. 11, 29; 10, 20;

Joh. 4, 48; 1. Kor. 1, 22; 13, 2; Mtth. 7, 22.23. Die Berichte von dem äußeren Leben Jesu

sind nur insoweit für uns wertvoll, als sie uns seine innere Hoheit erkennen lassen. Pau-

lus hat den Juden und Heiden, die ihn hören wollten, Jesus Christus als Gekreuzigten wie

vor Augen gemalt (Gal. 3, 1); aber darauf kommt es ihm an, daß Gott in diesem Sterben

des Heilandes seine Liebe gegen uns, obwohl wir noch Sünder waren, erwiesen hat, und

daß diese Liebe nun auch in unser Herz ausgegossen wird, wodurch ein neuer Geist, heili-

ger Geist in uns mächtig wird, wir neue Menschen werden (Röm. 5, 5.8; Gal. 2, 19.20).

Seine  Mitchristen  und  Mitarbeiter  will  der  Apostel  deshalb  nicht  mehr  „nach  dem

Fleisch“, nach ihrem natürlichen, äußeren Wesen und Wert beurteilen, sondern danach,

ob sie dem Herrn und nicht sich selbst leben. Er hat wohl auch Christus einst gekannt

„nach dem Fleisch“, aber so kennt er ihn „jetzt nicht mehr“, das kommt für ihn nicht

mehr in Betracht, seit er sein inneres Leben, die Offenbarung göttlichen Wesens in ihm

erkannt hat (2. Kor. 5, 14-19 vgl. Luk. 13, 26.27). An diesem Maßstab gemessen, erschei-

nen auch die kirchlichen Bekenntnisschriften oft als zu oberflächlich, sofern sie vorwie-

gend  nur  Anerkennung  von  Begriffsbestimmungen  oder  Fürwahrhalten  äußerer  Ge-

schehnisse fordern. Nicht die rechte Erkenntnis, noch das rechte Wissen macht den rech-

ten Christen, sondern die Bestätigung aufrichtiger christlicher Gesinnung.

„Feuer entzündet sich an Feuer, leben an Leben.“ Das gilt erst recht vom Christenleben.

Das Wort, die Predigt, ist nur dann Leben werkend, wenn sie aus Leben geboren, von

echter Begeisterung getragen ist. Weil man eben dieses an ihnen spürt, sind die Schriften

des N. T. und manche Stücke des A. T. so wirksam bis heute und werden es immer blei-

ben – trotz dem Vergänglichen in ihnen: dem Zeitgeschichtlichen, dem Legendenhaften

und dem Erkenntnisstückwerk, das menschlicher Weise sich mit ihnen verknüpfen muß-

te. Wer nur immer den Kern in der Schale, das göttliche Leben in er menschlichen Form

sucht, wird an dieser Türe nicht vergeblich anklopfen. Eine schwere Verantwortung aber

laden diejenigen auf sich, die das vergängliche Stückwerk zu einem für alle verbindlichen

göttlichen Gesetz machen und dadurch für viele die Türe verschließen.

[24] Daß „Christus Gestalt gewinne“ in ihnen, darum ringt der Apostel mit seinen Ge-

meinden, insbesondere mit denen, die in Gefahr standen, aus der inneren Freiheit des

Evangeliums, dem freien Dienst der Liebe, in die Knechtschaft äußerer Gesetzlichkeit zu-

rückzusinken (Gal. 4, 19). Und jeder, in welchem Christus Gestalt gewonnen hat, kann

wieder anderen ein Führer zu Christus werden und damit zu einem Leben, das aus Gott

ist, auch ohne daß er Missionar, Prediger oder Pfarrer ist. Das ist dann die wahre „apo-

stolische Nachfolge“, eine bessere fürwahr als die der Bischöfe und Päpste, die auf ihr

von der Hierarchie ihnen übertragenes Amt gepocht und auf ihre Priesterweihe wie auf

eine Zauberformel sich verlassen haben, und daraufhin Seelenhirten oder auch Seelenty-

rannen zu sein beanspruchten, auch wenn sie vom Geiste Jesu Christi gänzlich verlassen

waren.



23 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

III.

Jesus war kein Revolutionär. Er trieb zwar in heiligem Zorn die Schacherer und Wucherer aus

dem Bethause; aber er forderte das Volk nicht auf, Tempel und Altar einzureißen, Priester

und Hohepriester zu verjagen oder zu erschlagen. Wie er der vorhandenen Obrigkeit sich un-

terwarf, so auch dem noch bestehenden Tempeldienst. Er zahlt die Tempelsteuer (Mtth. 17,

24ff), obgleich er sich als den geliebten Sohn seines himmlischen Vaters fühlt und Kinder Got-

tes der priesterlichen Vermittelung nicht bedürfen. Er verbietet nicht die Opfergabe, aber er-

klärt sie für Heuchelwerk, wenn der Opfernde nicht bereit ist, sich mit seinem Nächsten zu

versöhne, das an ihm begangene Unrecht gut zu machen oder ihm seine Schuld zu vergeben

(Mtth.  5, 23-26; Mrk. 11, 25.26).  Den geheilten Aussätzigen (Mrk. 1, 40-45) heißt er zum

Priester gehen und die von Mose befohlene Gabe zu opfern, freilich mit dem Bemerken: „zu

einem Zeugnis über sie“ – das will sagen: auch seine Gegner müßten, wenn sie ihrem Gewis-

sen gehorchten, aus dieser wunderbaren Heilung seine göttliche Sendung erkennen und ihm

folgen, womit sie allerdings ihr Priesteramt überflüssig machten. Das kommt noch schärfer

zum Ausdruck, wenn Mtth. 9, 13 u. 12, 7 auf das Prophetenwort Hos. 6, 6 hingewiesen wird:

[25] „Barmherzigkeit will ich und nicht Opfer.“ – Nicht durch gewaltsamen äußeren Umsturz

konnte ein solches Gottesreich, wie Jesus es errichten wollte, sich verwirklichen; sondern,

wie es innerlichster Art war, konnte es auch nur von innen heraus sich Bahn brechen. In die

Herzen mußte es kommen. War es dort eingewurzelt, so würde es – das durfte Jesus wohl er-

warten – durch die Kraft eigener Entwickelung auch die alten Formen sprengen; wie es denn

auch geschehen ist.

Einen Priesterstand als privilegierten Mittler zwischen Gott und dem Volk, als alleinigen Ver-

walter von Gnadenmitteln, die das Seelenheil verbürgen, kennt das Evangelium nicht mehr.

An seine Stelle setzt Jesus die freie väterliche Gnade Gottes und den freien Zugang jedes auf-

richtigen Herzens zu ihr. Eine andere Bedingung stellt er nicht, als das innige Verlangen nach

Befreiung von allem,  was  die Seele  niederzieht,  von Schuldgefühl  und Sündendienst,  das

Hungern und Dürsten nach Kraft von oben zu einem reineren, höheren, edleren Leben, Mtth.

5, 6. Er verlangt nicht, daß man sich zuvor den Satzungen der Theologen oder den Zeremoni-

en der Priester unterwerfe. Darin befindet sich Jesus in Übereinstimmung mit den Sehern

und Sängern des alten Bundes: Ps. 50, 7-15; 51, 18.19; Jes. 57, 15.16; Mich. 6, 6-8 u. a. Und

diese ehrliche Aufgeschlossenheit für das Göttliche findet er mehr bei den schlichten, kindli -

chen, gottgelassenen Gemütern, den Not- und Leidgeprüften, ja mehr bei denen, die das ge-

meine Urteil für die Verlorenen hält, als bei den Wohlhabenden, Wissens- und Tugendstolzen

(Mtth. 5, 3-5; 11, 25; 18, 1-5; 19, 13-15; Luk. 14, 16-24). Denen wendet sich deshalb vor-

nehmlich seine Liebe zu. Die Gleichnisse vom verlorenen Schaf, verlorenen Groschen und

verlorenen Sohn sagen es uns (Luk. 15). Dem Gelähmten belohnt er sein und seiner Träger

Vertrauen und verkündet ihm offen und frei, unbekümmert um die emporte Amtsmiene der

Schriftgelehrten: „Mein Sohn, deine Sünden sind vergeben!“ und befreit ihn, nachdem er ihm

die Seele frei gemacht, auch von der körperlichen Fessel (Mark. 2, 1-12). Dem reuevollen

Schächer am kreuz erfüllt er seine Bitte und verheißt ihm seine Gemeinschaft im Paradiese

(Luk. 23, 39-43). Nicht das Gefallen am Niedrigen, Unheiligen zieht den Heiland zu den Ver-





25 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

achteten,  [26] wie die Pharisäer ihm unterschieben möchten, sondern die Barmherzigkeit,

die  Liebe,  die  helfen,  aus  der  Niedrigkeit  emporziehen,  aus  der  Gottesferne heimführen

möchte (Mtth. 9, 9-13).

Woher aber kam den Menschen das unerhörte Vertrauen zu Jesus, daß sie von ihm nicht
bloß Heilung von allerlei körperlichen Leiden erwarteten, sondern auch ihr Seelenheil aus
seinen Händen nahmen? – Ein Mensch kann vergeben, was an ihm selbst gesündigt ist; aber
kann er vergeben, was an Gott gesündigt ist? – daß sie Jesus bereits für Gottes Sohn im Sin-
ne von Luk. 1, 34. 35 u. Mtth. 1, 18-20 gehalten und daraus seine göttliche Vollmacht gefol-
gert hätten, wird nirgends angedeutet; ist auch nicht anzunehmen, da nach Mark. 3, 21 u.
31-35 selbst Jesu Mutter und Brüder ihn noch für einen überspannten Schwärmer hielten,
der sich selbst in Unglück stürzen müßte. Ebenso wenig ist anzunehmen, daß jene schlich-
ten, ungelehrten Leute die Logosidee von Anfang an auf Jesus übertragen hätten. Das konn-
te doch auch von den Kundigen wie dem Evangelisten Johannes und dem Apostel Paulus erst
geschehen, nachdem ihnen die volle innere Größe Jesu aufgegangen war. Die ersten Kran-
kenheilungen konnten wohl den Zulauf vieler anderer Kranker veranlassen, konnten auch für
Wohlwollende eine Bestätigung seiner göttlichen Sendung sein; aber ein guter Arzt des Lei-
bes braucht noch nicht ein guter Seelenarzt zu sein. Und letzteres zu sein, hielt Jesus doch
für seinen eigentlichen Beruf: s. Mrk. 1, 38; 2, 5.17. Vollzogen sich doch auch die leiblichen
Heilungen vornehmlich von innen heraus, durch Erzeugung seelischer Kräfte in den Leiden-
den, und blieben deshalb aus, wo der Glaube fehlte (Mrk. 6, 1-6; vgl. Apg. 3, 16). Endlich
konnte der gewaltige Eindruck der Reden Jesu viele Hörer ihm zuführen. Aber die Bewunde-
rung für einen geistesmächtigen Prediger ist noch nicht das sich hingebende Vertrauen zum
Heiland.

Wir müssen nach einem tieferen, inneren Grunde für das Vertrauen suchen. Die in der Seele
Jesu zu lesen verstanden, mußten bald erkennen, daß sein tiefes Mitgefühl, sein brennendes
Verlangen zu helfen die Triebkraft alles seines Wirkens war.  [27] Aber wenn aus Mitleid
etwa ein Zöllner zu dem anderen, eine Sünderin zu der anderen gesagt hätte: „Dir sind deine
Sünden vergeben“ – würde es Glauben gefunden haben? würde es die gequälten Gewissen
getröstet haben? Würde ein solches Wort aus unheiligem Munde nicht mit Recht als eine
Lästerung empfunden sein? – Aber wenn solches Wort von einem gesprochen wurde, der es
mit der Sünde so ernst, so tief ernst nahm wie niemand sonst, der bis ins Innerste der Her -
zen drang mit seiner Forderung der Reinheit, dem auch seine bittersten Feinde keine Sünder
nachweisen konnten, und der dennoch, weil er „versucht war allenthalben gleichwie wir“, in
Demut bekannte: „Niemand ist gut denn der einige Gott“ – wenn der ihnen vergab, so durf-
ten sie es glauben, daß auch Gott ihnen vergab, denn die Liebe, die sich hier ihrer erbarmte,
war nicht das weichliche, oberflächliche, unfromme Mitleid, das gerne ein Auge zudrückt,
sondern heiligste Liebe, göttliches Erbarmen. In ihm sahen sie das Ideal verkörpert, welches
Israel als Volk sein sollte, aber nie gewesen war (2. Mos. 19, 6; 3. Mos. 19, 2; Dan. 7, 18), sa-
hen sie nun „den Heiligen des Höchsten“ (Mrk. 1, 24; auch Joh. 6, 68.69 nach der besseren
Lesart), und den erwählten, geliebten, barmherzigen Gottesknecht, der, göttlichen Geistes
voll, auch den glimmenden Docht noch zu heiligem Feuer anfachen und selbst den Heiden zu
einem Lichte werden sollte (Jes. 42, 1-7; Mtth. 12, 17-20; vgl. Luk. 4, 16-21).



26 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Von dieser Anerkennung Jesu, diesem Vertrauen zu ihm, war es nur noch ein Schritt bis

zu der Erkenntnis, daß in ihm auch „der Christus“, der „Messias“, der ersehnte König des

wahren Gottesreiches auf Erden ihnen geschenkt war: Mrk. 8, 29.30. Freilich nur denen

konnte er es sein, die seine innere Heiligkeit erkannt hatten und für ein anderes Reich

sich erziehen ließen, als es die Masse des Volkes und seine bisherigen Führer erwarte-

ten. Wegen dieser falschen Erwartungen vom Messias mußte Jesus vorerst seinen Jün-

gern verbieten, ihn mit diesem Namen zu nennen. Der Name bezeichnet ja ursprünglich

„den Gesalbten“, nämlich den mit heiligem Öl zum Könige Israels gesalbten (s. 1. Sam.

10, 1; 16, 13 die Salbung Sauls und Davids durch Samuel). [28] Er wird dann übertragen

auf den Jes. 9, 5-6; 11, 1-10; Jer. 23, 5-6; Sach. 9, 9-10 verheißenen König der Endzeit,

den mit göttlichem Gesite, Weisheit und Wunderkraft ausgerüsteten, frommen, gerech-

ten, großen Friedensfürsten (vgl. ApG. 10, 36-38). Mit diesem Königsbilde vereinigt sich

nun das Bild des barmherzigen Gottesknechtes aus Jesaia 42.

Das Reich dieses Königs, „das Himmelreich“ oder (was dasselbe ist) „das Gottesreich“,

wie  es  Jesus  versteht,  verkündigt  und  anstrebt,  „kommt  nicht  mit  äußerlichen

Geberden“ (Luk. 17, 20.21) und kann seiner Natur nach nicht mit äußerer Gewalt und

niht sofort und überall sich verwirklichen; seine Vollendung liegt in der Zukunft, und nie-

mand kann Zeit und Stunde nennen, auch Jesus nicht. Aber es hat inzwischen bereits sei-

nen Anfang genommen. Es ist da, wo der gute Same des Evangeliums aufgegangen ist

und Früchte gebracht hat (Mtth. 13, 23.38), wo Gottes Geist die bösen Geister austreibt

(12, 28), die Menschenherzen erneuert (Joh. 3, 3-8), wo „Gerechtigkeit, Friede und Freu-

de im heiligen Geist“ bei den Menschen wohnt (Röm. 14, 17 vgl. Gal. 5 u. 6). Zum Reich

dieses Christus gehören bereits diejenigen alle, die er nach Mtth. 5, 3-10 selig preist.

Hatte ferner die Prophetie des Alten Bundes verkündet, daß Gott selbst, „der Herr“ (wie

die Juden aus Scheu vor dem heiligen Namen statt „Jahwe (Jehova)“ lasen) kommen

werde zur Errettung seines Volkes und zum Heile der Menschheit (3. Mos. 26, 11.12; Jes.

35, 4; 60, 1-3; Zeph. 3, 14-17) und war Jesus der Retter, der Heiland, so war in ihm auch

Jahwe, der Herr, gekommen (Joh. 12, 44.45; 14, 6ff; 17, 20-23; 2. Kor. 5, 19; 6, 16; Kol. 2,

9); und es konnte nicht fehlen, daß seine Erlösten ihn selbst in diesem Sinne ihren Herrn,

„den Herrn“ nannten (Joh. 20, 2.13.20,28; 21, 7; ApG. 2, 36; 9, 10.11; 1. Thess. 1, 1; Phil.

2, 11; 1. Kor. 1, 31 u. a.). Dieser Name, der sonst nur das menschliche Verhältnis des Hö-

herstehenden und Gebietenden zu dem dienenden und gehorchenden oder des Meis-

ters oder Lehrers zu dem Schüler bezeichnet oder allgemeiner nur ein Ausdruck der Ach-

tung und Ehrfurcht  ist,  auch in  dieser  Bedeutung in  den Evangelien  noch öfters  ge-

braucht wird, erhält nun, auf Christus angewandet, die Bedeutung der Gottesoffenba-

rung,  und  wird  daher  von  Paulus  in  demselben  Sinn  gebraucht,  wie  in  den  Johan-

nes-Schriften „das Wort“, der Logos. „Jesus ist der Herr“ – das heißt [29] nun: er ist die

wahre, die rechte, die vollkommene Gottesoffenbarung, wie „Jesus ist der Christus“ be-

deutet: er ist der rechte König, der rechte Führer des Gottesreiches auf Erden. Und Pau-

lus kann sogar sagen: „Der Herr ist der Geist“, denn der heilige Gottesgeist, der aus ihm

spricht und durch ihn wirkt, macht ihn zum Ebenbilde des himmlischen Vaters und soll



27 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

auch die Seinen immer mehr in dasselbe Bild verklären (2. Kor. 4, 3-6; 3, 17.18). Für die Hei-

denchristen aber tritt nun Jesus Christus als der wahre Herr und Heiland, als die wirkliche und

persönliche, die reinste und höchste Gottesoffenbarung an die Stelle der vielen Herren und

Heilande und Göttersöhne, die sie bis dahin überall: in ihren „sogenannten Göttern“, den per-

sonifizierten Naturkräften, in ihren Herren, Weisen und Zauberern und sogar in den sehr un-

heiligen römischen Kaisern gesucht hatten (1. Kor. 8, 4-6; Eph. 4, 5.6).

Daß die stets wankelmütige Menge ihm nicht treu bleiben würde, die Hohenpriester aber und

die Schriftgelehrten, Sadduzäer und Pharisäer, deren Ehrgeiz, Herrschsucht und Hochmut er

die Ziele verrückte, ihm immer feindlicher wurden, mußte er nur zu bald erkennen. Mrk. 2,

18ff. 23ff; 3, 1-6.22-30; 6, 1-6; 7, 1ff; 8, 11-13. Ähnlich wie schon die Prophetie des A. T. er -

kennen mußte, daß Israel als Volk, als Ganzes, der Verstockung und dem Gericht anheimfiel

und nur ein edler Rest den Beruf einer Gottesgemeinde erfüllen würde (Mich. 5, 6; Jes. 10,

20-22),  so  heißt  es  auch jetzt  wieder:  „Viele sind berufen,  aber wenige sind auserwählt“

(Mtth. 22, 14). Auf das Bekenntnis der Jünger, das in ihrem Namen der immer rasche, ent-

schlossene Petrus, zumeist ihr Wortführer, ablegte, sprach sich Jesus nun, damit sie nicht eit-

len Träumen sich hingaben, offen über das Ende aus, das er deutlich kommen sah: Verworfen

werden von den Maßgebenden des Volks, Leiden und Sterben – obwohl nur als Durchgang

zum Leben des Auferstandenen zu desto größerem Wirken im Geiste. Mit dem Königsbilde

vereinigt sich für ihn nicht bloß das Bild des barmherzigen Gottesknechtes, sondern auch das

Bild des leidenden Gottesknechtes aus Jes. 50, 4-9 und 52, 13 – 53, 12. Ihm war es gewiß ge-

worden, daß der Christus nur durch Leiden zu seinem herrlichen Ziele gelangen, die Men-

schen für den Glauben an die selbstlose Liebe gewinnen konnte (vgl. Luk. 24, 25-27; Hebr. 2,

10).

[30] Daß dieser Weg der Weg Gottes sein sollte, faßten auch die Jünger noch nicht. Ihren Ver-

such aber, ihm zu wehren, weist Jesus als eine Versuchung des Satans zurück. Die Heftigkeit,

mit der er es tut, zeigt, daß es für ihn wirklich eine Versuchung war. Mrk. 8, 31-38. Und er

fügt hinzu: „Wer sein Leben behalten will, der wird’s verlieren… Was hülfe es dem Menschen,

wenn er die ganze Welt gewönne und nähme an seiner Seele Schaden?“ – Für Jesus aber galt

es nicht bloß, seine eigene Seele, seinen eigenen Gottesfrieden zu wahren. Wenn er, um dem

tödlichen Hasse auszuweichen, die Erkenntnis und Gnade, die ihm gegeben war, und den Be-

ruf, sein Evangelium in Wort und Tat zu verkünden, verleugnete, so verloren auch die Seinen,

vielmehr: verlor die Menschheit das Heil, dessen sie bedürfte, die Befreiung aus der Knecht-

schaft des eitlen Zieles, der Menschensatzung und der Priestergewalt, die Erlösung aus Sün-

dennot, Todesangst und Teufelsfurcht. War er wirklich der gute Hirte und kein ungetreuer

Mietling, so durfte er nicht bloß im Frieden seine Schafe weiden wollen, sondern mußte auch

sein Lben für sie einsetzen, wenn die Wölfe in die Heerde brachen (Joh. 10, 12-16). Die Liebe,

die er lebte und verkündete, mußte sich bewähren in der Treue bis zum Tode. Dann erst

konnte die ganze Größe dieser Liebe erkannt werden und vieler Menschen Herzen überwin-

den. Das Weizenkorn mußte in die Erde fallen und ersterben; nur so konnte s viele Früchte

bringen (Ev. Joh. 12, 24; 15, 13; 1. Joh. 3, 16; 4, 16). „Wir in Indien“, sagt Dr. Sadhu Sundar

Singh, „wußten bereits, daß Gott gut ist; aber wir ahnten nicht, daß er so gut ist, daß Christus



28 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

für uns sterben sollte“ … „Gott befriedigt in gewissem Grade alle Sehnsucht nach

ihm, aber die volle Befriedigung wird erst in Christus gewonnen.“ Diese Predigt vom

gekreuzigten König war freilich „den Juden ein Ärgernis und den Griechen eine Tor-

heit“ (1. Kor. 1, 23). Selbst seinen Aposteln mußten erst ihre (mit der Gabe des sog.

Hellsehens und den Verzückungszuständen verwandten oder verbundenen, in der

Überlieferung dann poetisch, volkstümlich bildhaft ausgemalten) Erlebnisse in den

Erscheinungen des verklärten Heilandes bestätigen, daß Gott sich zu ihm und sei-

nem Werke bekannte, um ihre verzweifelnde Traurigkeit über seinen schmachvollen

Tod in freudigste Zuversicht zum Siege seines Geistes zu verwandeln.

Aber Jesus war sich dessen klar bewußt, daß er „sein Leben zu einem Lösegeld für

viele“, zu ihrem Loskauf aus der Knechtschaft, hingeben mußte (Mrk. 10, 45). Darauf

weist auch sein Wort Luk. 12, 49-50 hin, an dem man das innere Beben und Sehnen

seines Herzens spürt: „Ich bin gekommen, daß ich ein Feuer werfe auf die [31] die

Erde; und was wollte ich lieber, denn es brennte schon! Ich muß mich aber taufen

lassen mit einer Taufe; und wie ist mir so bange, bis sie vollendet werde!“ Die bren-

nende Liebe, die in ihm lebte und wirkte und ihn nun auch freiwillig, obwohl mit

dem natürlichen Bangen, in den Tod gehen ließ, sollte dann – das war sein innigstes

Verlangen – von seinen Jüngern in gleicher flammender Begeisterung, wie ein vom

Winde getriebenes Feuer, über die Erde getragen werden.20 Wie Jesus selbst aber

zuvor durch die Leidensfluten sich hindurchringen mußte, so stand auch seinen Jün-

gern hartes Kämpfen und Leiden bevor, ein Ringen selbst mit denen, die ihnen in

ihrem natürlichen Leben die nächsten und teuersten waren: Luk. 12, 51-53. Auch sie

sollten bangen, aber nicht verzagen, auch sie mußten das Todessiegel des Herrn

Jesu an ihrem Leibe tragen, damit sein Leben in den Menschen mächtig wurde (2.

Kor. 4, 8-12). Aber mit Freuden will ein Paulus für seine geistlichen Kinder leiden und

so mit seinem irdischen Dasein erstatten, „was noch mangelt an den Trübsalen des

Christus für dessen Leib d. i.  die Gemeinde“ (Kol.  1, 24). Und die gewonnen sind

durch die große. reine Liebe, die bitten immerfort bis heute:

„Komm, o Herr, komm bald, du Treuer, gib, ach gib dich allen kund,

und entzünd dein heilges Feuer auf dem ganzen Erdenrund!

Großes hast du schon begonnen, großes willst du ferner tun;

deine Liebe kann nicht ruhn, bis die ganze Welt gewonnen,

bis ein jedes Herz besiegt, Herr, zu deinen Füßen liegt.“

Der aus dem Neid geborene Haß des Judentums, die alte Kainssünde, welche von je-

her Brüder und Brüdervölker zum Mord widereinander trieb, und die eigennützige

Ungerechtigkeit des Vertreters der heidnischen Weltmacht, die dem Priester- und

Theologenrat ihren Arm lieh, hat auch vor dem Heiligen, der die Liebe selber war,

20 Den Beginn der Erfüllung schildert Apg. 2, wobei das Ergriffensein sich bis zu Verzückungsre-

den und -gesichten steigert und innere Vorgänge in äußeren Bildern sich darstellen. 



29 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

nicht Halt gemacht. Dadurch hat die Sünde, die Selbstsucht der Welt, sich

selbst gerichtet. Die Feinde Jesu haben ihre Widergöttlichkeit offenbar ge-

macht; Jesu Wollen und Wirken steht nun desto höher und reiner da, die

selbstlose Liebe, in Treue bewährt, triumphiert nun um so herrlicher. „Die

Zeit ist gekommen, daß des Menschen Sohn verklärt (verherrlicht) werde“

(Joh. 12, 23.24 vgl. 13, 31.32; 14,2; 16, 12-14). Sein Evangelium ist für die

Menschheit  gerettet,  sein Heilandsberuf erfüllt,  sein Werk auf  Erden voll-

bracht (Joh. 19, 30). – Wie einst die anklagende Klage Gottes an Israel erging

(Mich. 6, 3): „Was habe ich dir getan, mein Volk, und womit  [32] habe ich

dich beleidigt? Das sage mir!“ – so fragt die ewige Liebe fortan die Men-

schen: Was hat Jesus Christus euch getan, daß ihr ihn verworfen habt? wo-

mit hat er euch beleidigt, daß ihr ihn gekreuzigt habt? Und sie müssen ant-

worten: „Er ist um unserer Missetaten willen verwundet, und um unserer

Sünden willen zerschlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf daß wir Frieden hät-

ten, und durch seine Wunden sind wir geheilet“. Wie Jesaia 42, so ist auch

Jes. 53 an diesem unseren Gottesknechte erfüllt.  Und wie Paulus bekennt:

„Es sei ferne von mir rühmen, denn allein vom Kreuz unsers Herrn Jesu Chris-

ti, durch welchen mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt“ (Gal. 6, 14), so

bekennt noch immer die Christenheit:

„Der am Kreuz ist meine Liebe, meine Lieb‘ ist Jesus Christ!

Weg ihr argen Seelendiebe, Welt und Fleisch mit eurer List!

Eure Lieb ist nicht von Gott, eure Lieb ist gar der Tod…“

Die  Sünde  der  Menschheit  war  es,  die  „den  Heiligen  Gottes“  ans  Kreuz

schlug. Zum Heile eben dieser Menschheit hat er freiwillig,  seiner inneren

Berufung treu, das Kreuz auf sich genommen. In dieser doppelten Bedeutung

ist er das heilige Opfer, das die Welt in ihrer Sündhaftigkeit gefordert hat,

„das Lamm Gottes, das der Welt Sünde auf sich nahm“, mitleidend mit den

Menschen unter der Last ihrer Sünde sie bekämpfte und aufhob, und, indem

er Liebe für Haß gab, die welt beschämend ihre Selbstsucht überwand, das

„unschuldige, unbefleckte Lamm“, das mit seinem teuren Blute uns erlöst

hat, indem es den „neuen Bund“ mit Gott, das Kindschaftsverhältnis der ver-

trauenden Liebe unter Einsetzung seines Lebens uns errungen und gesichert

hat. Mtth. 20, 28; 26, 26-28; Joh. 1, 29; 3, 14-16; 1. Kor. 5, 7; 1. Petr. 1, 18.19;

Gal. 2, 20. Es ist das Opfer der Heilandsliebe und -treue, und darin besteht

der Wert dieses Leidens und Sterbens.21

21 Die an jüdische und heidnische Anschauungen vom Opfer sich anschließende mittel-

alterliche Lehre von der Genugtuung, welche Gottes Gerechtigkeit und verletzte Ehre

fordern mußten, ehe seine Liebe sich uns zuwenden durfte, ist unvereinbar mit dem

Evangelium von der freien väterlichen Gnade Gottes. Im Gleichnis vom verlorenen

Sohn hat der Vater nicht erst den tugendhaften Sohn geopfert, ehe er dem in Reue



30 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Auch die Apostel Jesu haben von dem Haß und der Ungerechtigkeit der Welt Ver-

folgung und Tod erlitten, das Maß der Christusleiden erfüllen helfend, und sind

durch ihre Treue vielen der Weg zum Gottesfrieden geworden. So können auch sie

ihr Leiden und Sterben ein Opfer im Dienst  [33] des Evangeliums zum Heile der

durch sie gewonnenen Glaubensgenossen nennen und mit dem Tode ihres Heilan-

des vergleichen: Phil. 2, 17; 3, 10.11; 2. Tim. 4, 6; vgl. oben Kol. 1, 24 u. 2. Kor. 4, 8-

12.

In anderem, weiterem Sinn sollen alle Christen „ihre Leiber zu einem lebendigen,

heiligen, gottgefälligen Opfer begeben“, dem Weltsinn, der sich in den toten Wer-

ken des Pharisäertums oder in dem ungöttlichen Treiben der Zügellosigkeit gefällt,

absterben und sich Christi Sinn schenken lassen und so ihr ganzes irdisches Leben

zu einem Gottesdienste machen: Röm. 12, 1.2; 15, 16; 1. Petr. 2, 5. Ein solcher „ver-

nünftiger Gottesdienst“ ist ein Gottesdienst, „im Geist“ (Joh. 4, 24), aus innerem

Drange  geboren,  und ein  Gottesdienst  „in  der  Wahrheit“,  wirkliche,  aufrichtige

Frömmigkeit, während die eingelernten äußeren Zeremonien jüdischen und grie-

chischen Tempeldienstes auch Gleichgültige und Heuchler verrichten können. Und

das Selbstopfer, das die Liebe Christi und in ihrer Kraft auch seine Sendboten für

die Menschheit gebracht haben, hat ihr eine wirkliche Erlösung, ein neues Leben

gegeben, während die durch die Tempelpriester dargebrachten Sühnopfer nur ein

unvollkommenes Sinnbild sein konnten, zwar ein Ausdruck des Schuldbewußtseins,

das die Versöhnung mit dem Gotte suchte, sein sollten, aber nicht dem Wahne die-

nen durften, als ob der Sünder durch das geringe Tieropfer das dem göttlichen Ge-

richte verfallene eigene Leben erkaufen könnte. Hebr. 10, 1-25. Noch überboten ist

dieser Wahn durch den Aberglauben, der sich an die Ablaßlehre und den Ablaßhan-

del der römischen Kirche geknüpft hat.

Der Vermittelung der Priester, deren Amtsauftrag ihnen doch die persönliche Ver-

trauenswürdigkeit nicht mitgeben konnte, und ihrer symbolischen Sühnopfer be-

durften also im Neuen Bunde die Bußfertigen ebenso wenig mehr, wie der Rabin-

nen und ihrer Gesetzesauslegungen. Jesus gab ihnen den vollen Gottesfrieden. Wie

aber, wenn er nun aus der Welt schied? – Auch dann bedurften die Kranken des

Arztes, die sündigen Menschen der Seelsorger. Die sollten nicht fehlen. Wie dem

petrus auf sein Bekenntnis zu Jesus als dem Christus, so ist auch allen Jüngern, der

ganzen Christengemeinde die Vollmacht verliehen, zu binden und [34] zu lösen; die

Sünden zu erlassen und zu behalten (Mtth. 16, 19; 18, 18; Joh. 20, 23; 1. Kor. 5, 1-

13; 2. Kor. 2, 5-11); denn die Gemeinde der Christgläubigen darf sich auch die Ge-

meinde der Heiligen, die Gemeinde Gottes, die Geliebten Gottes nennen, der heili-

ge Geist Jesu Christi wohnt ja in ihr (Joh. 20, 22; Röm. 1, 7; 1. Kor. 1, 2; 2. Kor. 1, 1).

Verfehlungen, die der Gemeinde zur Unehre gereichen oder die im engeren Bru-

zurückkehrenden vergab. Und Jesus selbst hat den Sündern u. Sünderinnen die Vergebung

zugesprochen, ohne zuvor den Glauben an solche Genugtuung zu fordern. 





32 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

derkreise nicht zu erledigen sind, werden vor die Gemeinde gebracht. Im übrigen bedarf es

nicht der ganzen Gemeinde, um Gottes Gnade und Güte zu erlangen. Wo zwei oder drei

versammelt sind in Jesu Namen, in seinem Geiste, da ist er in ihrer Mitte, und was sie er-

bitten, soll ihnen widerfahren von seinem himmlischen Vater (Mtth. 18, 19.20). Ein Christ

darf zu jedem Mitchristen, der seines Vertrauens wert ist, als zu seinem Seelsorger gehen.

„Hier soll einer dem andern ein Christus werden, daß er ihm helfe, wie Christus ihm gehol-

fen hat“, sagt Luther. „Bekenne einer dem andern seine Sünden“, mahnt der Brief des Ja-

kobus. Insbesondere sollen die erwählten Vertrauensmänner der Gemeinde, die Ältesten

oder Vorsteher,  den Kranken und Angefochtenen Seelsorger  sein.  „Und das Gebet des

Glaubens wird dem Kranken helfen, und der Herr wird ihn aufrichten; und so er hat sünden

getan, werden sie ihm vergeben sein“ (Jak. 5, 13-16).

Was Israels Volk der Idee nach sein sollte, aber in Wirklichkeit nie dargestellt hatte: „ein

Königreich von Priestern und ein heiliges Volk“ (2. Mos. 19, 6) – Gott selbst ihr König, und

alle Volksmitglieder wie Priester, ihm zu dienen, zu ihm zu nahen berechtigt – das sollte

nun die Gemeinde des neuen Bundes sein: 1. Petr. 2, 5.9; Offb. 1, 6. Freilich blieben auch

die Christen Menschen mit menschlichen Unvollkommenheiten. Auch die christliche Kirche

ist hinter dem Ideal zurückgeblieben, desto mehr, je mehr sie die gunst der weltlichen

Mächte erfuhr und mit ihnen sich verquickte, und je mehr sie Namenchristen unter sich

dulden mußte. Das hat die griechisch- und römisch-katholische Kirche zum Anlaß genom-

men, wieder einen Priesterstand einzusetzen und den Laien ihr Kindesrecht im Vaterhause

zu nehmen. Sie hat aber nicht verhüten können, daß auch unter den Priestern und Bischö-

fen bis hinauf zu den Päpsten sehr unwürdige, ja tief unsittliche Menschen sich befunden

haben, [35] die nicht einmal den Christennamen mehr verdienten, viel weniger Führer und

Seelsorger sein konnten, wenn man nicht die Gnadenmittel, wie es freilich auch dort ge-

schehen ist, zu mechanisch wirkenden Zaubermitteln herabwürdigte, und so das Christen-

tum wieder auf die Stufe niedersten Heidentums herabdrückte. Gewiß hat es, wie in allen

Religions- und sonstigen Gemeinschaften, so auch in den protestantischen Kirchen unwür-

dige Glieder gegeben; aber man hat für sie auch nicht das Recht eines unfehlbaren Stell-

vertreters Christi beansprucht.

Das N. T. weiß nichts von einem Papsttum zu Rom. Die Apostel sind die geistlichen Väter

für diejenigen Gemeinden, die sie gegründet haben (Gal. 4, 19; 1. Kor. 4, 15; 9, 1.2). Ihre

besondere Autorität gründet sich darauf, daß sie Augen- und Ohrenzeugen des Heilandes

waren und von ihm in seinen engeren Kreis berufen. Im übrigen waren sie seine Sendbo-

ten, gleich den Evangelisten (Missionaren) beauftragt, das Evangelium auszubreiten. Bi-

schöfe (d. h. Aufseher) und Presbyter (Älteste) hießen ehemals die Vorsteher der einzelnen

Gemeinden. Nach der Apostelzeit brachte es die geschichtliche Entwickelung, der nötige

engere Zusammenschluß der Gemeinden mit sich, daß die bedeutenderen Bischöfe die

Führung für größere Bezirke erhielten, die der Städte für die Landbezirke, die der Haupt-

städte für die Provinzen,  unter diesen wieder die hervorragendsten als  Patriarchen für

noch weitere Kreise angesehen wurden: im Morgenlande die zu Jerusalem, Antiochien,

Alexandrien,  Konstantinopel,  im Abendlande der  zu  Rom.  Aber dessen ausschließlicher



33 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Vorrang vor allen ist im Osten nicht anerkannt worden. Seine Berufung auf Mtth.

16, 18-19 ist verfehlt, weil dieselbe Vollmacht auch den anderen Aposteln zuge-

sprochen ist (s. oben). Die Apostel sind im N. T. alle gleichen Ranges, nur je nach ih-

rer Begabung mehr oder weniger hervortretend, wie z. B. Jakobus und Johannes

neben Petrus, und sodann Paulus, s. Gal. 2, 1-16; 1. Kor. 1, 12.13; ApG. 15, 1-35;

Mtth. 20, 20-28. Außerdem waren Petrus und Paulus zu rom nicht als  Bischöfe,

sondern als Apostel; und die Bischöfe und deren Nachfolger waren keine Apostel.

Die Reformation hat den Laien ihr Christenrecht wiedergegeben. Möchten sie es

nicht abermals sich nehmen lassen! Und möchten sie es recht gebrauchen als Mit-

arbeiter am Christusreiche auf Erden! Denn die Rechte geben auch Pflichten, stel-

len Aufgaben. Noch viel mehr als bisher  [36] müssen sich die Gemeinden dessen

bewußt werden. Sie sollen nicht alles von den angestellten Pfarrern, Gemeinde-

schwestern und oberen Kirchenbeamten erwarten, sondern auch selbst tätig sein,

jeder nach seinen Gaben und Kräften. – An die Stelle der Apostel sind für uns die h.

Schriften des N. T. getreten. Außer ihnen brauchen wir, gleich den apostolischen

Gemeinden  (1.  Kor.  12)  mancherlei  Ämter  d.  i.  Dienste:  Missionare

(„Evangelisten“), Seelsorger („Hirten“), Jugend-, Armen- und Krankenpfleger (Dia-

kone und Diakonissen), Prediger und Lehrer, welche die h. Schriften und die Ge-

schichte der Kirche gründlicher studiert haben, und Männer, welche die Gabe der

Leitung, Organisation und Verwaltung haben, dazu Versammlungen der Einzelge-

meinden und ihrer Vereinigung zu größeren Gruppen, sowie deren Leiter. Aber we-

der die einen noch die anderen sollen sich zu Herren über die Gewissen machen,

wie es zu Zeiten geschehen ist und hie und da noch geschieht, wo man das Wesen

des Christseins verkennt. Ausschluß aus der Christengemeinde ist nur berechtigt,

wo die Gottesoffenbarung in Jesus Christus offen geleugnet und verachtet oder

der Christenname durch zuchtloses Leben geschändet wird (s. Gal. 5, 19-25; 1. Kor.

5, 1-13; 6, 9-10; 2. Kor. 2, 5-11; Mtth. 18, 15-17; 7, 15-23; 1. Joh. 2, 18-23; 4, 1-3; 1.

Kor. 16, 22). Im übrigen gilt das Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen (Mtth.

13, 24-30).

In Summa: Die christliche Kirche d. i. die Gemeinde des Herrn, das Reich Christi, die

Gottesherrschaft auf Erden ist nicht da, wo der römische Papst mit seinen Kardinä-

len regiert und ihre Lehrsätze angenommen, ihre Gebote befolgt, ihre lateinischen

Liturgien angehört werden; auch nicht da, wo irgend eine andere Kirchenverfas-

sung, Theologie und Liturgie herrscht; sondern da, wo Jesus Christus mit seinem

heiligen Geiste regiert, wo Menschen sich zusammenfinden, die im Vertrauen zu

dem Gott, der sich in Jesus Christus als die wunderstarke, alle Erdennot bekämp-

fende, Sünde und Tod überwindende selbstlose Liebe erwiesen hat, zum inneren

Frieden kommen und neue Menschen werden, dankbare und fröhliche, geduldige

und versöhnliche, hilfreiche und opferwillige Menschen. Diese Kirche ist „unsicht-

bar“, nur sofern ihr inneres Leben „verborgen ist mit Christo in Gott“, im Leben des

Glaubens und der Liebe im „verborgenen Menschen des Herzens“; sie wird sicht-



34 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

bar, wird offenbar als eine „Hütte Gottes bei den Menschen“, sobald ihre innere

Kraft sich auswirkt,  der gute Baum gute Früchte bringt,  wie ers soll  und  [37]

nicht anders kann, wenn er wirklich ein guter Baum ist.

Wo aber solche Menschen sich zusammenfinden, da wollen sie auch miteinan-

der ihres inneren Besitzes sich freuen, „einmütig und mit einem Munde“ Gott lo-

bend und dankend (Röm. 15, 5.6), und immer aufs neue an der Quelle des Got-

teswortes schöpfen, mit und füreinander um Stärkung und Förderung in ihrem

Gnadenstande  bitten  und  einander  mit  ihren  Gaben  dienen.  Wo  lebendiges

Christentum ist, da ist auch Verlangen nach gemeinsamem Gottesdienst. Aus ei-

genem Bedürfnis also haben sich von Anfang an die Christengemeinden diesen

Gottesdienst gestaltet (ApG. 2, 42.46); nicht etwa weil sie meinten, sich durch

den Besuch desselben ein Verdienst bei Gott zu erwerben. – Aber neues Leben

bedarf neuer, eigener Formen. Überall im Natur- und Geistesleben zeigt uns der

Schöpfer aufs deutlichste, daß er kein ewiges Einerlei, sondern unendliche, im-

mer neue Mannigfaltigkeit der Formen will.  Er selber, der lebendig machende

Geist, ist ja kein Handwerker, der nach Schablonen arbeitet, sondern der Künst-

ler  aller  Künstler.  Auch Jesus  sprach schon das  bedeutsame Wort:  „Niemand

setzt einen Lappen von neuem Tuch auf ein altes Kleid; denn der neue Lappen

reißt doch vom alten, und der Riß wird ärger. Und niemand fasst jungen Wein in

alte Schläuche; anders zerreißt der Most die Schläuche, und der Wein kommt

um und die Schläuche“ (Mrk. 2, 21.22). In wie freier Ordnung sich die gottes-

dienstlichen Versammlungen der apostolischen Zeit bewegten, zeigt 1. Kor. 14.

Aber darauf dringt der Apostel, daß alles, wasa dargeboten wird, zur Erbauung d.

i. zur Förderung der Gemeinde diene. Und aus Kap. 12 ersehen wir, wie in der

Gemeindeordnung  die  mannigfaltigsten  Geistengaben  der  Gemeindeglieder

Raum fanden und sich zum besten aller betätigen durften.22 Auch unsere Refor-

matoren haben keinen Zweifel  darüber gelassen,  daß Gottesdienstordnungen

gleich den Kirchenverfassungen nicht  göttliche Autorität  und ewige Dauer  zu

beanspruchen haben, sondern mannigfaltig und dem jeweiligen Bedürfnis ent-

sprechend sich gestalten dürfen. „Der Christen d. i. der Kinder der Freien, Ord-

nungen sollen so sein, daß sie dieselben freiwillig und von Herzen halten, än-

dernd, so oft und wie sie wollen. Deshalb darf niemand in dieser Sache irgend

eine Form als ein notwendiges Gesetz verlangen oder aufstellen, durch das er

die Gewissen verstricke oder plage“,  sagt  Luther23.  Die  von ihm noch im An-

schluß an die römische Messe aufgestellten, nur das Unevangelische ausschei-

denden Ordnungen hat er selbst nur für Übergangsformen erachtet, auch ver-

schiedene Formen [38] vorgeschlagen, in denen er mehrere Stücke, z. B. das Glo-

22 Mannigfaltigkeit der Ordnungen bestand auch in der alten Kirche und noch zum Teil bis

ins Mittelalter hinein, bei einigen gemeinsamen Grundzügen. 

23 in der Schrift: Formula Missae et communionis pro ecclesia Wittembergensi (1523) 



35 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

ria in excelsis  und das Crede (Nicänum) entweder freistellt  oder ausläßt oder

durch andere Formen ersetzt. Eine „allein richtige“ und deshalb unantastbare

Form gibt es für ihn nicht. Ähnlich erklärt Zwingli24: Der mitlaufenden Zeremoni-

en halber möchte er vielleicht etlichen zu viel, etlichen zu wenig getan zu haben

geachtet werden. Darin aber möge jede Kirche ihre Meinung haben, denn er

wolle deshalb mit niemandem zanken. Weil durch die vielen Zeremonien so viel

Schade verursacht sei, habe er zu tun, was der Herr selbst vorgeschrieben, so

wenig als möglich an Zeremonien und Kirchengepränge hinzugetan, nur so viel

daß „die Sach nit gar dürr und rouw verhandlet und der menschlichen Blödigkeit

auch etwas zugegeben wurde“, und nur solches was zur Förderung der Gemein-

de des Herrn geschickt erscheine. – Ein Rest der alten Unfreihiet, nur in anderer

Richtung,  war  es,  wenn Reformierte (allerdings wegen des katholischen Miß-

brauchs) keine Bilder in ihren Kirchen dulden und im Gottesdienste nur Bibel-

worte singen wollten, während doch schon die apostolischen Gemeinden nicht

bloß Psalmen, sondern auch andere Hymnen und Lieder gesungen haben (Kol. 3,

16; Eph. 5, 19). Man betrog durch diese Engherzigkeit nur die Gemeinden um

den  reichen  Schatz  an  eigenen  Liedern,  die  der  Kirche  des  Evangeliums  ge-

schenkt  wurden,  und  konnte  doch  den  Buchstabendienst  nicht  duchführen,

denn die Übersetzung der hebräischen und griechischen Psalmen in die Volks-

sprache und ihre Umdichtung in Liedform war eben doch eine andere Form. Spä-

ter hat man sich denn auch der besseren Einsicht Luthers angeschlossen, der alle

Kunst,  insbesondere  aber  den Gesang,  Gemeinde-  und Chorgesang,  alte  und

neue Lieder, in den Dienst der Kirche stellte zur Ehre Gottes. Eine bedenkliche

Verwirrung und Rückfälligkeit ist es, wenn neuerdings einzelne Überlutheraner

ihre Kirche meinen dadurch neu beleben zu können, daß sie noch über Luthers

und Zwinglis erste Übergangsformen hinaus auf die doch anders gemeinten For-

men der  römischen Messe zurückgehen,  auch mit  Erneuerung ihres  äußeren

Prunks. Das kann nur zu neuen Ärgernissen und Spaltungen führen. Festhalten

an den gesunden apostolischen und evangelischen Grundsätzen und ihre ehrli-

che Durchführung im kirchlichen Leben kann uns allein die Einmütigkeit bringen.

„Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit“ (2. Kor. 3, 17).

Nur darf nicht übersehen werden, daß ein Zusammenleben und Miteinanderwir-

ken nicht ohne irgend eine gemeinsame Ordnung möglich ist, [39] also auch got-

tesdienstliche  Feiern  größerer  Versammlungen  nicht  ohne  vorher  bestimmte

Ordnungen. Deshalb ist auch nicht dagegen einzuwenden, wenn Kirchenbehör-

den oder Synoden liturgische Ordnungen ausarbeiten lassen und als Muster den

Gemeinden empfehlen, solange sie diesen nicht als starres Gesetz aufgezwun-

gen werden. Besser noch ist es, wenn solche Formen von den dafür begabten

Männern frei geschaffen werden und durch ihren Eigenwert frei sich durchset-

24 in „Action oder Beruf des Nachtmahls“ (1525) 



36 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

zen, wie es in neuerer Zeit z. B. mit den freien sog. liturgischen Feiern ge-

schehen ist. Selbstverständlich ist auch die Forderung, daß die gottesdienstli-

chen Ordnungen dem Inhalte nach mit dem Wahrheitsgehalt des Evangeli-

ums übereinstimmen und der Form nach schlichte, edle Feierlichkeit wahren,

der Höhenlage ihrer Bedeutung entsprechen. „Alles geschehe wohlangemes-

sen und geordnet“, verlangt auch Paulus 1. Kor. 14, 40. Gerne wird man da-

bei das Gute und Schöne, das frühere Generationen geschaffen haben, schät-

zen und verwerten, solange es sich als lebenskräftig und lebenweckend er-

weist. Aber fahren lassen soll man getrost, was zum toten Buchstaben wer-

den will oder mit der Wahrhaftigkeit nicht mehr vereinbar ist. Sonst ist Ge-

fahr, daß der Gottesdienst durch andachtloses oder gar heuchlerisches Ablei-

ern entwürdigt und entleert wird.

Die apostolischen Gemeinden haben sehr schnell von der Freiheit, die ihnen

das Evangelium gab, Gebrauch gemacht. Sie feierten bald nicht mehr den jü-

dischen Sabbat und die jüdischen Feste, sondern die Gedenktage der neuen

Gottesoffenbarungen und befreiten sich von den jüdischen Speisegesetzen:

Kol. 2, 16.17 vgl. ApG. 20, 7; Off. 1, 10. – Die Beschneidung, das alte Bundes-

zeichen Israels, fiel dahin, denn Jesu himmlischer Vater war kein Volksgott

mehr: Gal. 3, 26-29; 5, 6; 6, 15; Phil. 3, 3. Den Eintritt in die neue Gottesge-

meinde bezeichnete fortan die Taufe, wie sie schon Johannes der Täufer voll-

zogen hatte (Mrk. 1, 4) und Jesu Jünger sie fortsetzten (Joh. 3, 22.26; 4, 12;

ApG 2, 41; 8, 12.38; 9, 19 u. a. ): das äußere Sinnbild der inneren Reinigung,

der „Sinnesänderung“ oder Bußfertigkeit und der Vergebung der Sünden für

die Bußfertigen. In ihr verwirklicht sich, was in der Bildrede Hesek. 36, 25-27

verheißen war: „Ich werde reines Wasser über euch sprengen, daß ihr rein

werdet; von allen euren Unreinigkeiten und von allen euren Götzen werde

ich euch reinigen. Und ich werde euch ein neues Herz verleihen und einen

neuen Geist in eurer Inneres legen…“ Sie wird aber in der Christengemeinde

zur Taufe „auf den Namen Jesu Christi“ (ApG. 2, 38; 10, 48; 19, 5). Denn sein

Wesen, sein H. Geist ist es, der die Herzen erneuert; seine bis in [40] den Tod

getreue Liebe wird  denen,  die  sie  erkennen und ihr  das Herz  auftun,  die

Bürgschaft der Gnade Gottes und schafft die neuen Menschen (Mrk. 1, 8;

Eph. 5, 25-27; Tit. 3, 3-7). Darum heißt diese Taufe auch eine Taufe auf den

Tod des Herrn (Röm. 6, 2-6; Kol. 2, 11-14) und zugleich eine Taufe auf den

Namen Gottes des Vaters und des heiligen Geistes (Mtth. 28, 19). – Das äu-

ßere Zeichen bietet der Vorstellung und dem Glauben eine Anknüpfung, An-

regung und Stütze, verstärkt den Eindruck des Wortes. Aber entscheidend

für das Verhältnis zu Gott, für das Christsein, ist im Grunde nicht die beglei-

tende sinnbildliche Handlung („Wasser tuts freilich nicht“),  sondern die in

Christus dargebotene göttliche Gnade und die Gesinnung, mit der sie aufge-

nommen wird. Heidnischer Aberglaube ist es, wenn das äußere Sinnbild und





38 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

die dabei gesprochenen Worte wie eine mechanisch wirkende Zauberformel ange-

sehen werden, die durch ihre Wunderkraft zwingend eine „Wiedergeburt“ bewirken

könnten, falls sie nur genau nach der kirchlichen Vorschrift ausgeführt würden. –

Mit solcher Anschauung hängt es zusammen, wenn die römisch-katholische Kirche

die ungetauft gestorbenen Säuglinge als nicht zu ihr gehörig betrachtet und sie au-

ßerhalb der geweihten Erde bei den Unchristen u. Selbstmördern begraben läßt, wo

sie die alleinige Verfügung über die Friedhöfe hat. Mit dem Geiste des N. T. ist das

unvereinbar.  Die unmündigen Christenkinder  sind schon durch ihre eltern in  die

christliche Gemeinschaft hineingestellt und dadurch unter den Einfluß der heiligen-

den Gnade gestellt (vorausgesetzt natürlich, daß die Eltern selbst wirklich unter die-

sem Einfluß stehen), weshalb Paulus 1. Kor. 7, 14 die Kinder heilig nennt. Werden

sie außerdem getauft, so ist die Taufe für sie noch die sinnbildliche feierliche Bestä-

tigung ihrer Gotteskindschaft, ihrer Gemeinschaft mit dem heiligenden Geiste Jesu

Christi. Sobald die Entwickelung der Kinder die Stufe eigenen Bewußtseins und eige-

ner  Verantwortung  erreicht  hat,  genügt  freilich  das  unbewußte  Christsein  nicht

mehr, sondern muß das eigene Verständnis und das eigene Wollen hinzukommen,

was dann nach erfolgtem Unterricht durch die Konfirmation zum Ausdruck kommt.

Man soll  aber auch die Christengemeinden nicht schelten, welche (wie z. B. noch

der Kirchenlehrer [41] Tertullian, + 220) die Taufe erst mit dem bewußten Bekennt-

nis zu Christus verbinden wollen, wie es noch heute immer auf dem Felde der Missi-

on geschieht bei den Erwachsenen, die dem Christentum neu gewonnen werden.

Und das war ja die ursprüngliche Weise. Denn die ersten Christen sind selbstver-

ständlich  als  Erwachsene getauft.  Aus  der  apostolischen  Zeit  ist  die  Kindertaufe

noch nicht nachzuweisen, wenn man sie vielleicht auch folgern darf aus den Berich-

ten, daß christliche Männer und Frauen sich taufen ließen mit ihrem Hause, mit al-

len ihren Angehörigen: s. 1. Kor. 1, 16 wörtlich: „des Stephanus Haus“, u. Apg. 16,

15 u. 33.

Mit der Ausbreitung des Christentums verödeten die Opferstätten mehr und mehr.

Die bekehrten Heiden verließen aber nicht bloß ihre Götzenaltäre; auch den Tempel

zu Jerusalem und seine Priester brauchten sie nicht. Joh. 4, 19-24. Hebr. 10. Die un-

vollkommenen Schattenbilder ihrer Opfer waren wertlos, überflüssig gemacht durch

die vollkommene Wirklichkeit: durch das Opfer der Liebe und Treue, wie es Jesus

gebracht und wie es in seiner Kraft und Nachfolge auch seine Jünger zu bringen be-

fähigt und willens waren. Des zum Zeichen und Gedächtnis feierten sie das heilige

Abendmahl, „das Mahl des Herrn“: das Essen des gebrochenen Brotes und das Trin-

ken des ausgegossenen Weines als Zeichen und Sinnbild ihres dankbaren und willi-

gen Teilhabens an dem Opfer Jesu Christi: 1. Kor. 11, 23-26; Luk. 22, 14-20; Mrk. 14,

22-25; Mtth. 26, 26-29. Denn sein in den Tod gegebener Leib und sein zum Heil der

Welt vergossenes Blut ist ja das heilige Opfer, das seine Hirtentreue uns brachte

(vgl. Hebr. 10, 10). Darauf weist auch die Anknüpfung an das Passahmahl hin, das

ein Opfermahl war (vgl. 1. Kor. 5, 7). Und diese „Gemeinschaft des Leibes und Blutes



39 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Christi“ (1. Kor. 10, 16), dieses Teilhaben an seinem Opfer (vgl. 10, 18) galt für seine Jün-

ger und gilt noch für alle Christen in zwiefacher Richtung: zuerst daß sie teilhaben an

dem Segen,  den es  den Menschen bringen sollte,  an dem „neuen Testamente“  oder

„neuen Bunde“25, den Jesus uns gebracht und für den er sein Leben einsetzte, ihn gleich-

sam mit seinem Blute besiegelnd (vgl. Sach. 9, 11; 2. Mos. 24, 8), an jenem neuen Bunde,

in welchem Gottes freie vergebende Gnade uns aus dem Furchtverhältnis ungehorsamer

Knechte zum strengen Herrn [42] in das Vertrauensverhältnis dankbarer Kinder zum güti-

gen Vater versetzt (vgl. Jer. 31, 31-34); und zum andern, daß sie teilhaben an der Ver-

pflichtung, die ihnen dieser neue Bund, die erfahrene unverdiente Liebe auferlegt, sich

willig zu zeigen zu gleicher Liebe und Treue. Auf das erste weist auch das Ev. Joh. hin mit

den in Bildreden gekleideten Jesusworten: „Ich bin das Brot  des Lebens.  Wer zu mir

kommt,  den  wird  nicht  hungern;  und  wer  an  mich  glaubt,  den  wird  nimmermehr

dürsten… Und das Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch, welches ich geben werde

für das Leben der Welt (6, 35 u. 47-51) … „Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer

in mir bleibet und ich in ihm, der bringet viel Frucht“ (15, 5). Auf das zweite: den Trieb

der Dankbarkeit, Liebe um Liebe, Treue um Treue zu geben, weisen zahlreiche andere

Stellen hin, z. B. Eph. 4, 32 – 5, 2: „Seid untereinander freundlich, herzlich, einander ver-

gebend, gleichwie Gott euch vergeben hat in Christo. Seid also Gottes Nachahmer als ge-

liebte Kinder und wandelt in Liebe, gleichwie Christus uns geliebet hat und sich selbst

dargegeben für uns zur Gabe und Opfer“ – 1. Joh. 3, 16: Daran haben wir erkannt die Lie-

be, daß er sein Leben für uns eingesetzt hat; und wir sollen auch das Leben für die Brüder

einsetzen“ – ferner 1. Petr. 2, 19-25; 4, 12-14; 2. Kor. 6, 1-10 u. a. Auf die Gemeindschaft

bildende Kraft der im Herrenmahl uns vergegenwärtigten und zugesprochenen treuen

Heilandsliebe und Gottesgnade weist Paulus 1. Kor. 10, 17 hin: „Ein Brot ists, so sind wir

viele ein Leib, dieweil wir alle eines Brotes teilhaftig sind“ – vgl. 12, 12-13 u. 26-27. – In

dem ausgeführten Sinn haben auch Kirchenväter die Teilnahme an der Abendmahlsfeier

ein Opfern genannt. Clemens von Alexandrien bekennt: „Wir opfern nicht dem Gotte, der

nichts bedarf, allen alles gibt, sondern wir preisen den für uns geopferten, indem wir uns

selbst opfern.“ Ähnlich auch Eusebius: „Wir opfern im h. Abendmahle, indem wir uns

selbst dem Herrn hingeben, uns ihm mit Leib und Seele weihen.“ Und Augustin erklärt:

„Das Andenken Christi feiernd opfern wir uns selbst… wir selbst müssen in unsern Herzen

das unsichtbare Opfer sein… Die Gemeinde wird in dem Opfer, welches sie darbringt,

selbst dargebracht.“ Auch Luther schreibt im Sermon von dem Neuen Testament (1520):

„Wir sollen geistlich opfern. Was sollen [43] wir denn opfern? Uns selbst und alles was

25 Es ist sehr zu beachten, daß die Worte 1. Kor. 11, 25 u. Luk. 22, 20 nicht lauten: „Das ist mein Blut“

oder „mein Bundesblut“ wie bei Mrk. u. Mtth., sondern: „dieser Kelch ist das N. T. in meinem Blut“

d. h. der durch meinen Tod bekräftigte, festgemachte Bund“. Dadurch wird dem Mißverständnis vor-

gebeugt, als ob das Blut Christi getrunken werden sollte – ein schon an sich unvollziehbarer, aber für

Israeliten besonders unmöglicher Gedanke: s. ApG. 15, 20; 1. Mos. 9, 4; 3. Mos. 3, 17; 17, 10-16.

Auch Joh. 6, 63 ist der buchstäblichen Auffassung nachdrücklich gewehrt („das Fleisch ist nichts

nütze“). 



40 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

wir haben, mit fleißigem Gebet, wie wir sagen: Dein Wille geschehe auf der Er-

den als im Himmel. Hiemit wir uns dargeben sollen göttlichem Willen, daß er

von und aus uns mache, was er will nach seinem göttlichen Wohlgefallen; dazu

ihm Lob und Dank opfern aus ganzem Herzen für seine unaussprechliche süße

Gnade und Barmherzigkeit, die er uns in diesem Sakrament zugesagt und gege-

ben hat.“26 1. Kor. 11, 17-34 nennt Paulus der Korinther Abendmahlsfeier we-

gen Verletzung der Brüderlichkeit mit Recht eine unwürdige Feier,  die nicht

„des Herrn Abendmahl“ zu heißen verdiene, vielmehr eine Versündigung sei

„am Leibe und Blute des Herrn“, an dem Opfer der heiligen Liebe. Denn deren

Gedächtnis begehen sie doch mit dem Herrenmahle; durch ihr unbrüderliches

Verhalten aber verleugnen sie ja die Liebe, verachten die christliche Gemein-

schaft, unterscheiden nicht das Mahl des Herrn von gewöhnlichem Essen und

machen so die Feier zu einem Heuchelwerk, das Gottes Gericht herausfordert.

So ist das h. Abendmahl zuerst eine Dankesfeier, eine Eucharistie wie die alte

Kirche sie nannte und mit Lob- und Dankgebeten einleitete; sodann aber auch

eine Erinnerung an den tiefen Ernst des Christenberufs, wie ihn das Lied: „Mir

nach, spricht Christus, unser Held, mir nach, ihr Christen alle!“ uns ans Herz

legt.

Anknüpfung an sinnbildliche Handlungen war den Jüngern Jesu nichts befremd-

liches, nicht unverständliches, vielmehr ihnen vom A. T. her bekannt. Der Pro-

phet Hesekiel z. B. läßt sich (5, 1ff) seine Haupt- und Barthaare abschneiden

und verbrennt, zershclägt und verstreut sie vo den Augen des gottlosen Volkes,

um ihm eindrücklich zu machen, daß es durch Pest und Hunger und durchs

Schwert seiner Feinde umkommen und der Rest zerstreut werden soll. Jeremia

begleitet die Ankündigung des Strafgerichtes (19, 10.11; 27, 2ff), der Zerschla-

gung und Knechtschaft des Volkes,  mit  dem Zertrümmern eines Kruges und

dem Anlegen eines Joches. In ähnlicher Weise machte Johannes der Täufer sei-

ne Bußpredigt eindrücklicher durch die Wassertaufe; und die sich ihr unterzo-

gen, bekannten damit ihr Verlangen nach Reinigung vom Unflat der Sünden,

nach Bereitschaft für das kommende Gottesreich.27 So verband nun Jesus [44]

den Hinweis auf seinen nahen Tod, der den neuen Gnadenbund besiegeln soll-

te, mit dem Brechen des Brotes und dem Ausgießen des Weines; und die Jün-

ger, welche die so gedeuteten Zeichen von ihm hinnahmen und genossen, be-

26 Daneben wurden in der alten Kirche auch die von Gemeindegliedern für die Liebesmahle

und die Abendmahlsfeier gespendeten Gaben eine Darbringung, ein Dankesopfer genannt. 

27 Wenn Jesus sich von Johannes taufen ließ, so bedeutete das für ihn natürlich nicht die

Abkehr von einem gottlosen, lasterhaften Leben, aber doch das Gelübde, allezeit nur den

Willen seines himmlischen Vaters zu erfüllen, alle Versuchung, die ihn daran hindern woll-

te, abzuschlagen, und so sich ganz in den Dienst des wahren Gottesreiches zu stellen, das

er nahen sah. 



41 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

kannten sich damit zu seinem Erlösungswerk und zu ihrer Nachfolge. – Die sinnbildliche Hand-

lung bekräftigt das Wort und dient dem Glauben zum Anhalt; aber die Sinnbilder bleiben Sinn-

bilder. so wenig wie bei der Taufe das Wasser in den heiligen Geist verwandelt wird, so wenig

wird beim h. Abendmahle Brot und Wein in Leib und Blut Christi verwandelt. Auch spricht Jesus

nicht von Mitteilung und Genießen des „verklärten“, sonern seines für uns in den Tod gehenden

Leibes und Blutes. Und das konnte von seinen Jüngern und kann ebenso von uns nicht buch-

stäblich, sondern nur von der Zueignung des Heilsgewinnes dieses seines Todesopfers verstan-

den werden, wie es oben ausgeführt ist.28 Danach ist die Abendmahlsfeier nun nicht bloß eine

Darstellung, ein „heiliges Spiel“, sondern voller Lebensernst, und nicht bloß das Gedächtnis und

die anschauliche Vergegenwärtigung eines Geschehnisses der Vergangenheit, sondern lebendi-

ge, persönliche Aneignung einer mit Jesu Opfertod uns geretteten Gabe und Aufgabe, Befesti -

gung unseres Treubundes mit dem Herrn und unserer brüderlichen Gemeinschaft mit allen den

Seinen.

Die dargelegte, aus dem geschichtlichen Zusammenhang und als der nächstliegende Sinn der

Schriftworte sich ergebende Bedeutung der Taufe und des Abendmahles steht mit der Grund-

richtung und dem Hauptinhalte des N. T. im Einklang, wahrt die Innerlichkeit, die geistige Art

des Christentums, mutet uns keine unvollziehbaren Vorstellungen zu, legt uns nichts überspann-

tes und lebensfremdes auf, ist für jeden Christen verständlich und verwertbar und enthält bei-

des: das Tröstliche und das Verpflichtende des Evangeliums. Es war eine Einseitigkeit Zwinglis,

daß er nur das letztere sah, nur die Verpflichtung der das Herrnmahl feierenden Gemeinde zu

dankbarem Gedächtnis und Bekenntnis zugestand. Er hindert dadurch die Verständigung mit Lu-

ther, der außerdem und vor allem die Worte: „Für euch gegeben und vergossen [45] zur Verge-

bung der Sünden“ betont haben wollte und darin mit Recht die Zusicherung der im Glauben zu

ergreifenden Gottesgnade erblickte. Aber das haben Calvin, der später die Führung der Schwei-

zer übernahm, und der 1563 herausgegebene „Heidelberger Katechismus“, der das Einigungs-

band der Reformierten Deutschlands wurde, durchaus anerkannt. Auch sie betonen, daß uns im

Herrnmahle ein Unterpfand der Frucht des Leidens und Sterbens des Heilandes gegeben ist. So

war in dem Hauptpunkte die Einmütigkeit hergestellt. Und damit konnte man sich begnügen,

mußte man sich begnügen. Wenn den dem Bestreben, weiter zu vermitteln, sich der buchstäbli-

chen Auffassung zu nähern, Calvin und der Heidelberger Katechismus lehrten: durch den heili-

gen Geist, der zugleich in Christus und in uns wohne, würden wir auch mit dem gekreuzigten,

jetzt verklärt im Himmel befindlichen Leibe und Blute vereinigt oder würden dessen Lebenskräf-

te uns mitgeteilt, indem unsere Seele sich gläubig zu dem himmlischen Herrn erhebe, während

wir mit dem leiblichen Munde die irdischen Wahrzeichen, Brot und Wein, genießen: so geht

auch das schon über den schlichten ursprünglichen Sinn des Herrnmahles hinaus, ist jedenfalls

28 So wird auch in den ältesten uns bekannten Abendmahlsgebeten (in der „Lehre er Apostel“ aus der 1. Hälf-

te des 2. Jahrhunderts) nur gedankt für Heilsgüter, die der himmlische Vater uns durch sein Kind Jesus kund-

getan: Wohnen seines heiligen Namens in unseren Herzen, Erkenntnis, Glauben, ewiges Leben; und diese

werden uns gnädig gespendete geistliche Speise und Trank genannt in ausdrücklichem Gegensatz zu der

leiblichen Nahrung, für die sonst die Menschen dem Schöpfer zu danken haben. Und gebeten wird Gott

nur um Errettung, Sammlung und Vollendung seiner Kirche. 



42 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

eine zu künstliche, für den einfachen Christenmenschen schwer faßlich Reflexion, gehört

deshalb nicht in den Kinderunterricht und die Gemeindepredigt. Und um was man damals

sonst noch stritt,  das war erst recht nicht mehr Evangelium, sondern Theologie,  nicht

Treue gegen das Jesuswort, sondern ein Sichversteifen auf eine bestimmte Auslegung,

eine sachlich unmögliche Auffassung, die eine wörtliche sein sollte und es doch nicht

mehr war (denn statt „dieses ist mein Leib“ setzten die Lutheraner „in, mit oder unter

diesem ist m. L.“).29 Es waren, historisch betrachtet, Reste der mittelalterlichen Scholastik

und antiken Mystagogie30, mit denen die griechische und römische Kirche schon vorher

das Evangelium behaftet hatten.  [46] Daß man dies nicht beiseite ließ, vielmehr gerade

daran die traurig berühmte rabies theologorum sich festbiß, das hat aufs neue die Chris-

tenheit verwirrt und gespalten und den Siegeszug des Evangeliums gehemmt. Wollen wir

nicht endlich, endlich dies schwere Ärgernis des Unfriedens abtun, das mit Recht die Kri-

tik und den Hohn aller Feinde unserer Kirche herausfordert? – Wollen wir nicht endlich

die unchristlichen Zäune dogmatischer Spitzfindigkeiten und mystagogischer Grübeleien

niederreißen, damit alle diejenigen einander die Bruderhand reichen und mit einander

zum Tisch des Herrn gehen können, die in der christlichen Gesinnung einig sind? – Es ist

hohe Zeit, Ernst zu machen mit der Konsequenz des Pauluswortes: „Unser Erkennen ist

Stückwerk und ist wandelbar; bleibendes Wertes aber sind Vertrauen, Hoffnung, Liebe,

diese drei; und die Liebe ist die größte unter ihnen.“ Sonst möchte der Herr der Kirche

bald auch zu uns sprechen: „Ich habe wider dich, daß du die erste Liebe verlässest. Ge-

denke, wovon zu gefallen bist,  bessere dich und beginne von neuem. Wenn nicht,  so

komme ich über dich und werde deinen Leuchter wegstoßen von seiner Stätte“ (Offb. 2).

Das Gericht, das schon ein Mal, im 17. Jahrhundert, als Folge der Uneinigkeit über uns

kam, möchte sonst noch härter sich wiederholen.

Ein Lichtblick sind in unserer Zeit die mancherlei Bestrebungen, alle die verschiedenen

Kirchen zu gemeinsamer Arbeit, zur Verwirklichung der christlichen Grundsätze im Leben

der Gemeinden und der Völker zusammenzubringen. Mit großer Freude begrüßen wir das

als ein Zeichen, daß der Geist des Herrn uns zu neuer Stufe aufwärts führen will. Nur die

römische Kirche schließt sich selber prinzipiell von diesen Bestrebungen aus, weil sie ihre

Dogmatik und Praxis für die allein und unfehlbar richtige, ein für alle Mal festgelegte er-

klärt und einfache Unterwerfung unter ihre Priesterherrschaft verlangt. Hiemit aber legt

29 Daß „ist“ gleich „bedeutet“ sein kann, s. z. B. Luk. 8, 11; Mtth. 13, 38.39. Darauf daß in der Fassung

bei Paulus und Lukas „der neue Bund“ die mitgeteilte himmlische Gabe ist, und zwar gerade nach

dem Wortlaut, wurde oben schon hingewiesen. 

30 d. h. Einführung in Geheimkulte, Mysterien. In diesen wollte man mit allerlei äußerlichen, von den

„Eingeweihten“ vollzogenen symbolischen Handlungen, Weiheformeln und geheimnisvollen Zeichen

religiöse Güter erzwingen, erstrebte man auch eine leibliche Vereinigung mit der Gottheit mittels

Vergottung sinnlinger Dinge, meinte man das Himmlische mit den Sinnen wahrzunehmen und zu ge-

nießen. Es war eine Suggestion des Gefühls oder der Phantasie, was man da erlebte. So wollte man

z. B. in der Darstellung des winterlichen Sterbens und sommerlichen Wiederauflebens der Naturgott-

heiten die Vereinigung mit diesen Gottheiten erleben und sich mit ihren Lebenskräften erfüllen. 



43 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

sie sich auch fest auf all das vor- und außerchristliche, das im Laufe der Jahrhunderte in sie

eingedrungen ist. Dazu gehört vor allem die Lehre von der Wirkung ihrer Weihungen ex ope-

re operato d. h. der magischen, zauberhaften Wirkung derselben, die stets eintreten soll,

wenn nur jedes Wort, jede Bewegung und Gebärde aufs peinlichste nach der Vorschrift und

Absciht der Kirche ausgeführt wird – ganz wie der uralte heidnische Zauberglaube an peinli-

cher Ausführung bestimmter Formeln und Handlungen und an bestimmten Stoffen haftet.

Der von einem anderen, [47] übergeordneten Priester geweihte Priester soll, auch wenn er

persönlich ein Unchrist wäre, die übernatürliche Macht besitzen, solche Weihungen an le-

benden und toten Dingen zu vollziehen. Das von ihm geweihte Wasser, auf Menschen oder

auch (wie man noch heute z. B. in Italien sehen kann) auf Ochsen und Esel gesprengt, soll die

Kraft haben, böse Geister von ihnen auszutreiben oder fernzuhalten, während Christenkin-

der, die nicht mit dem Taufwasser besprengt sind, im Leben und im Tode von der Gemein-

schaft der Christen ausgeschlossen werden. Die geweihte Oblate und der geweihte Wein

sollen in den wirklichen Leib und das wirkliche Blut Christi und damit für immer in Gott ver-

wandelt sein, den die Gemeinde kniend anzubeten hat. Solcher Macht also, die Gottes Ge-

genwart herbeizuzwingen, in irdische Stoffe hineinzuzwingen vermögen, dazu die Gnaden-

kräfte dieses Meßopfers nicht bloß auf Anwesende, sondern auch auf Abwesende und sogar

auf die abgeschiedenen Seelen im Fegefeuer übertragen können – einer Macht, die preis-

würdiger erscheinen müßte als die Erschaffung der Welt – rühmt sich die römische Priester-

schaft. Das ist nicht bloß Rückfall  in heidnischen Zauberwahn, sondern auch Blasphemie.

Kann das Opfer der heiligen Liebe schlimmer entstellt, das geistige Wesen des Christentums

ärger verkannt werden? – Christi Opfer ist ein für alle Mal gebracht; es bedarf nicht, wie die

Opfer des A. T., der unendlichen Wiederholung, wie Hebr. 10, 11-18; 9, 12.28 nachdrücklich

betont wird. Wir sollen es uns nur in der rechten Weise aneignen. Wiederholung ist nur in

dem Sinne möglich und nötig, daß seine Jünger im Dienste des Evangeliums ihr Leben ein-

setzen, also Selbstopfer der Treue bringen. Das Zauberwerk der katholischen Kirche dient

freilich zu desto größerer Verherrlichung ihrer Priesterschaft, die sich dadurch zum eigentli-

chen Mittler zwischen Gott und Menschen macht; aber deshalb können wir es nur um so

weniger annehmen. – die nicht wegzuleugnende Tatsache, daß trotz der behaupteten Ver-

wandlung Brot und Wein nach Geschmack, Geruch und Aussehen durchaus Brot und Wein

bleiben und zersetzbar sind, erklärten die Dogmatiker flugs für ein weiteres von Gott ge-

wirktes Wunder. Indes gab es doch selbst unter den Scholastikern Männer wie den Englän-

der Wilhelm Occam († 1347), welche dieses dreiste Wegerklären der Wirklichkeit nicht mit

ihrer Wahrhaftigkeit vereinigen konnten [48] und deshalb der später von Luther aufgenom-

menen Lehre zuneigten, daß Leib und Blut des Herrn wirklich, aber in und mit den natürli -

chen Elementen genossen würden. Aber auch bei dieser Auslegung kann man – von anderen

Widersprüchen abgesehen – von der Vorstellung einer leiblichen Vereinigung mit der Gott-

heit, dem Erbe der heidnischen Mysterien, nicht los, und war man zu der Folgerung genö-

tigt, daß Leib und Blut Christi allgegenwärtig seien, was doch nur von dem göttlichen Geiste

gesagt werden kann. Wenn die „Concordienformel“ der Lutheraner von 1577 die Unter-

scheidung machte, daß der Genuß nicht fleischlich, aber doch leiblich mit dem Munde ge-

schehe, so war das nur ein Spiel mit Worten und kam doch zuletzt auf dasselbe hinaus, was





45 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

schon Chrysostomus in den rohen Ausdruck gefaßt hatte, daß der Christusleib mit den

Zähnen zerbissen werde. So entweihte man das Heilige, zog es in die trivialste Sinnlichkeit

herab, indem man es zu einem mysterium tremendae majestatis zu erheben meinte. Den

christen der apostolischen und nachapostolischen Zeit war das Herrnmahl nicht ein sol-

ches „Geheimnis schauervoller Majestät“, sondern eine Eucharistie, eine Dankesfeier, weil

eine Feier der vollbrachten Erlösung, der offenbarten höchsten und heiligsten Liebe und

Treue. Die hierin ihres Lebens Grund und Kraft gefunden hatten, die hatten „den Vater ge-

sehen“, in Jesus Christus Gottes Wesen geschaut und brauchten nicht mehr Got tzu su-

chen wie die Heiden in Mysterien oder Philosophien.

Mit Unrecht hat man aus 1. Kor. 8 u. 10 herauslesen wollen, daß auch Paulus, von den

heidnischen Mysterien beeinflußt, angenommen habe, die Beteiligung an den heidnischen

Opfermahlen bewirke auf  mystisch-magische Weise  eine geistleibliche Vereinigung mit

den Götzen bzw. mit den hinter den Götzenbildern vermuteten Dämonen, und dement-

sprechend das christliche Abendmahl auf gleiche Weise eine geistleibliche Vereinigung mit

Christus, mit seinem verklärten Leibe und Blute. Das ist bei der sonstigen Einstellung des

Paulus, seinem Hervorheben des geistigen, persönlichen, sittlichen Wesens des Christen-

tums von vornherein unwahrscheinlich, und widerlegt sich auch gerade aus den angeführ-

ten Kapiteln. Wenn dem Apostel die Götzen keine wirklichen, sondern nur „sogenannte

Götter“ sind, „wie es ja (bei den Heiden) der Götter (der sogenannten) viele und auch der

Herren viele, aber [49] für uns (die Christen) nur Einen Gott und Einen Herrn gibt“, wenn

folglich auch das Götzenopferfleisch nicht etwas Göttern geopfertes, sondern nur soge-

nanntes Opferfleisch ist (1. Kor. 8, 4-6; 10, 19; Gal. 4, 8), und Paulus deshalb denen, die

durch diese Erkenntnis in ihrem Gewissen frei geworden sind, gestattet, das etwa auf dem

Markte oder bei einem privaten Gastmahle angebotene Fleisch zu essen, solange ihnen

unbekannt ist, woher es stamme, wonach sie auch nicht forschen sollen (1. Kor. 10, 25-

27): so kann Paulus gar nicht meinen, das Essen des Opferfleisches bringe auf magische

Weise mit den Götzen bzw. Dämonen in geistleibliche Gemeinschaft; denn sonst dürften

sie es doch überhaupt nicht essen, gleichviel ob sie um die Herkunft wüßten oder nicht. –

Um der christlichen Liebe willen verlangt aber der Apostel von den Christen den Verzicht

darauf, sobald sie auf die Herkunft aufmerksam gemacht werden und ein Mitchrist, der

noch nicht die Freiheit der Erkenntnis hat, an dem Essen Anstoß nimmt oder gar durch ihr

Beispiel zum Mitessen mit bösem Gewissen verführt werden könnte (10, 28-33; 8, 7-13).

Gänzlich verbietet dagegen Paulus das Teilnehmen an den eigentlichen Götzenopfermah-

len, und zwar deshalb, weil es Beteiligung am Götzen- oder Dämonendienst ist (10, 14 u.

10, 20-22). Zum Vergleich zieht er 10, 18 das Opferessen der Israeliten heran und sagt von

ihm, daß es in Gemeinschaft mit dem Altar brachte, genauer übersetzt: zu „Genossen“

oder „Teilhabern des Altars“, zu Tischgenossen Gottes machte, dessen Segen sie da zu er-

warten hatten und dem sie ihr Leben heiligen sollten (vgl. 2. Mos. 20, 24; 19, 6; 5. Mos. 7,

6-9). So macht das Götzenopfermahl die Mitessenden zu Teilhabern am Götzenopfer und

damit zu Tischgenossen der Götzen bzw. Dämonen, macht sie zu Götzen- oder Dämonen-

dienern. Deshalb können die Christen sich daran nicht beteiligen. Denn das wäre eine Ver-



46 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

leugnung ihres Gottes und ihres Herrn, an dessen Tisch sie sonst sitzen, an dessen heiligem

Opfer sie teilhaben, wenn sie des Herrn Mahl feiern, seinen Segen erwartend und ihm sich

heiligend. Dies und nichts anderes bedeutet also nach dem Zusammenhang „die Gemein-

schaft des Leibes und Blutes Christi“ (10, 16). Von mystisch-magischer, geistleiblicher Verei-

nigung der Israeliten mit ihrem Altar kann ja keine Rede sein, folglich die „Gemeinschaft“

von Paulus nicht in diesem Sinne verstanden sein. Im übrigen spricht, wie Jesus, so auch

Paulus, wo vom h. Abendmahle die Rede ist, nirgends vom „verklärten“ Leibe und Blute,

[50] wohl aber betont er, daß die Feier eine Verkündigung des Todes des Herrn sei (1. Kor.

11, 26), also ein Bekenntnis zu dem, was dieser Tod als der Tod des Herrn, des von Gott uns

gesandten Heilandes, für die Mitfeiernden bedeutet.

Die Götzenopferfeste mußten um so strenger von den Christengemeinden werden, als sie

oft Gelegenheit zu Zuchtlosigkeiten und Sünden boten. Als warnendes Beispiel wird 10, 1-

13 das Volk Israel hingestellt, dessen Mehrzahl torzt seinen besonderen Gnadenerfahrun-

gen wiederholt in Untreue und deshalb in schwere Strafgerichte fiel. So sollen die Christen

durch ihren Gnadenstand, ihre besonderen Segnungen in Taufe und Abendmahl sich nicht

in Sicherheit wiegen lasen, sondern acht geben, daß sie durch den Verkehr mit den Heiden

nicht zu ähnlicher Untreue und dadurch auch in Strafgerichte kommen. Um den Vergleich

weiter auszuführen, werden 10, 1-4 die Gnadenerfahrungen Israels allegorisch gewertet.

Wie die Christenheit auf Jesus Christus als ihren Heiland und Mittler des Neuen Bundes ge-

tauft ist, so ist (meint Paulus) das Volk Israel bei seinem Ursprung durchs rote Meer und auf

seinem Wüstenzug unter der Gnadenwolke gleichsam auf Mose getauft als seinen Erretter

und Mittler des Alten Bundes. Und wie den Christen im h. Abendmahle Christus geistlicher

Weise ihr Lebensbrot und Lebenswasser ist (vgl. Joh. 6, 35; 4, 10), so hat Gott die Israeliten

in der Wüste nicht bloß wunderbar mit leiblicher Speise und Trank versorgt, sondern auch

mit geistlicher: der Gottesgeist, der sich uns in Christus offenbart hat, der hat ihnen in an-

derer Weise durch Mose Gottes Willen kund getan, so daß gleichsam Christus (denn „der

Herr ist der Geist“ 2. Kor. 3, 17 vgl. auch 1. Petr. 1, 11) als ein das geistliche Lebenswasser

spendender Fels mit ihnen gegangen ist. Von „sakramentaler“ im Sinne von mystisch-magi-

scher Wirkung ist auch hier keine Rede. Bekanntlich wird das Wort „Sakrament“ im N. T.

überhaupt nicht von heiligen Handlungen gebraucht, auch nicht als  zusammenfassender

Name, weshalb der Streit der Dogmatiker um ihre Anzahl und um den Begriff des Wortes

wenig Wert hat.

[51] Das mit „Gemeinschaft“ übersetzte griechische Wort wird 1. Joh. 1 von der Gemein-

schaft der Christen unter einander und mit Gott und Jesus Christus gebraucht. Das wird

sonst, z. B. 4, 10-21 ein Bleiben in Gott und Gottes in ihnen genannt, und dies wiederum

wird von denen gesagt, denen Gott von seinem Geiste gegeben hat oder die im Glauben

und in der Liebe bleiben und dadurch trotz der Sünde volle Freudigkeit gewissen. Von leibli-

cher Vereinigung ist auch hier nichts gesagt.

Nicht anders gemeint ist der bei Paulus öfters wiederkehrende Gedanke, daß Christus in

den Christen lebt oder wohnt oer daß sie Gottes Tempel sind. Nach Röm. 9, 9-17; 1. Kor. 2,

10-16; 3, 16 ist dies dasselbe wie wenn es sonst heißt: Sie haben Christi Sinn; Christi Geist,



47 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

der ja göttlicher Geist ist, wohnt und wirkt in ihnen, läßt sie Gottes Wesen recht erken-

nen, gibt ihnen die Kraft zu neuem gottgefälligen Leben. Näher bestimmt bedeutet es:

Die göttliche Liebe, die ihnen in Jesus Christus sich erwiesen hat, die hat in ihnen das

starke Vertrauen und die brünstige Gegenliebe erweckt, die ihr ganzes Leben auf neue

Grundlage gestellt und in neue Richtung gebracht haben, hält in ihrer Seele sein heiliges

Bild – zum Trost wie zur Mahnung – stets gewärtig, ja hat sie ganz gefangen genommen,

hält sie ganz in ihrer Gewalt, beherrscht, treibt, begeistert sie; s. Röm. 5, 5.8; 2. Kor. 5,

14.15; 13, 5; Gal. 2, 20; Eph. 2, 4-10; 3, 14-19. – Wieder nur eine andere Betrachtungs-

weise, ein anderes Bild für dieselbe Sache ist es, wenn von den Christen gesagt ist: Sie

„leben in Christus“ oder „mit Christo in Gott“ oder „haben Christum angezogen“, wie

Phil. 3, 8.9; Kol. 3, 3; Gal. 3, 26-29. Die Christen bedecken gleichsam ihre Mängel, ihre

Blöße mit Christi Barmherzigkeit wie mit einem schützenden Mantel, hüllen sich in seine

göttliche Liebe ein wie in ein neues Ehrenkleid. Vgl. Jes. 61, 10. Es handelt sich aber

auch hier überall um ein geistiges, persönliches, sittliches Verhältnis.

Wenn ferner Paulus die Gemeinde des Herrn seinen Leib und ihn selbst ihr Haupt nennt,

so ist das selbstverständlich nur vergleichsweise gesagt, drückt im Bilde die Führung

durch das Haupt und den gegenseitigen Dienst der Glieder aus, sowie die innige Verbun-

denheit in dem einen Geiste, in gleicher Gesinnung (Röm. 12, 3-6; 1. Kor. 11, 3; 12, 12ff;

Kol. 1, 18; 2, 19.20; Röm. 6, 5.6; Phil. 2, 1-5) und [52] durch die erfahrenen gemeinsa-

men Segnungen und Leiden (1. Kor. 10, 17; 12, 13.26; Kol. 1, 24; 2. Kor. 1, 5-7; 4, 10-12).

Eben das sittliche Verhältnis zwischen Christus und der Gemeinde: die Liebe, die für-

sorglich sich hingibt, und die Demut, die gerne dient und sich führen läßt, wird Eph. 5,

22-33 als Urbild für die rechte Führung der Ehe hingestellt. Das ist der Vergleichungs-

punkt. Versuche, diesen Vergleich in allen Einzelzügen, insbesondere nach den Zitaten

aus 1. Mos. 2, 21-24 weiter auszuführen, sind ebenso überflüssig wie verfehlt. Der Sinn

von V.  28-31 ist  klar:  Christus,  der mit der Gemeinde so eng verbunden ist  wie das

Haupt mit den Gliedern eines Leibes, erweist sich nicht bloß als ihr Herr, sondern auch

als ihr treuer Versorger, teilt ihr sein Wesen und seine Kraft mit; aus seinem Geiste ist

sie ja geboren und von ihm empfängt sie ihr Wachstum (vgl. 4, 12-24). So soll auch der

Ehemann an seinem Weibe, mit dem er gleichsam ein Leib ist, sich nicht bloß als der

Herr, sondern auch als der liebevolle Versorger erweisen.31

Ein Geheimnis, das groß sei, ist 5, 32 das Verhältnis zwischen Christus und der Gemein-

de genannt: nach Eph. 1, 9-14 und 3, 3-12 deshalb, weil in ihm ein vorher unbekanntes

Ziel der göttlichen Weltregierung sich verwirklicht, ein bis dahin verborgener Ratschluß

Gottes offenbar wird zum Heile nicht boß der Juden, sondern aller Völker (vgl. Röm. 16,

31 Die Worte in V. 30: „von seinem Fleische und von seinem Gebeine“ werden von angesehenen

Herausgebern des Urtextes für späteren Zusatz gehalten. Sie erscheinen als eine allzu grobe Aus-

malung des Bildes. Diese erklärt sich zwar aus dem Anschluß an das Wort Adams 1. Mos. 2, 23,

ist aber, wenn sie echt ist, jedenfalls nur als solche zu werten, also nicht buchstäblich, sondern

als Bild zu nehmen und nicht auf den einzelnen Ausdruck zu pressen. 



48 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

25.26; Kol. 1, 25-28). Das griechische Wort für Geheimnis (mysterion) ist ein der lateini-

schen Übersetzung  der  römischen  Kirche  hier  mit  sacramentum wiedergegeben und

wird in ihrer Theologie – entgegen der eigenen Erklärung der Epistel – auf die Ehe bezo-

gen, diese deshalb zu den Sakramenten gerechnet. Aber die Ehe ist zunächst ein durch-

aus natürliches Verhältnis, in der Schöpfungsordnung begründet und aus Neigung und

Willen der Eheleute vollzogen. Ihre Rechtsgültigkeit, die sowohl für die Eheleute, wie

ganz besonders für die Kinder wichtig und folgenreich ist, hängt ab [53] von der Aner-

kennung durch die Instanz, der die Rechtspflege obliegt, also durch den Staat, nicht die

Kirche, es sei denn, daß diese vom State beauftragt ist. Ein Geheimnis liegt in der Ehe

nur insofern, als alles Leben in seiner Erzeugung und seinem Wachstum uns im letzten

Grunde ein Geheimnis bleibt. Die Ehrfurcht vor diesem Wunder der Schöpfung soll uns

freilich mahnen, auch das geschlechtliche Leben in Ehren zu halten, mit zarter Scheu zu

umgeben, es nicht in die Gemeinheit herabzuziehen. Christliche aber wird die Ehe nicht

dadurch, daß sie vor einem katholischen Priester geschlossen wird, sonern nur dadurch,

daß die Eheleute sie in christlicher Gesnnung führen. Dazu werden sie sich den Segen

Gottes erbitten und, wenn sie anders lebendige gleider der Kirche sind, auch deren Zu-

spruch und Fürbitte begehren. Ein Gelübde, das Eheleute sich als vor Gottes Angesicht

geben, und ein Familienleben, das als vor Gottes Augen geführt wird, ist jedenfalls eine

bessere Bürgschaft der Treue als alle Leidenschaft des Blutes, die nur zu leicht verfliegt,

wenn die Wirklichkeit ihre Mängel zeigt und ihre Lasten bringt. Die eheliche Treue aber

ist not um der hohen Aufgaben willen, die das Familienleben zu erfüllen hat, besonders

in der Kindererziehung. Ist es rechter Art, sind die Eltern den Kindern nicht bloß Ernährer

und Zuchtmeister, sondern auch Vorbild, so ist es die beste Schule der Selbstverleug-

nung und des Gemeinschaftssinnes und somit auch die beste Vorschule für die Einfü-

gung in das Gemeinde- und Volksleben. Gegenüber dem A. T.  aber, das dem Manne

noch das Recht willkürlicher Scheidung gab, das Weib seiner Laune preisgab, bedeutet

die christliche Auffassung einen großen Fortschritt, indem sie von beiden Teilen Treue

fordert und auch dem Weibe seine Ehre gibt. Vgl. Matth. 5, 27-32; 19, 3-9; 1. Kor. 7, 10-

17; 1. Petr. 3, 1-7.

Der Verzicht auf die Ehe ist an sich nichts heiliges und verdienstliches, am wenigsten

wenn man sich dadurch nur den Pflichten und Lasten der ehe entziehen will. Die dank-

bare Freude am Kinde, diesem Gottesgeschenk, und die opferwillige Mutterliebe und

Vatergüte sind frömmer als ein Einsiedlertum, das nur sich selber lebt. Die Ehelosigkeit

hat vielmehr, da der Naturtrieb bleibt, ihre besonderen Versuchungen; ihnen erliegen

manche, [54] besonders solche, denen sie aufgezwungen ist (1. Kor. 7, 9; 1. Tim. 4, 1-5;

5, 11-14). Das ist auch von dem Zölibat des katholischen Priesterstandes bekannt. Nach

1. Tim. 3, 2-5 u. Tit. 1, 6 sollen deshalb zu Bischöfen (Vorstehern der Kirchengemeinden)

Männer gewählt werden, die in Einehe leben und musterhafte Familienväter sind. Aus

besonderen Gründen kann sich indes der Verzicht auf die Ehe empfehlen: so etwa in

Verfolgungszeiten (1. Kor. 7, 26) oder einer besonderen Aufgabe wegen, wie sie z. B. Je-

sus hatte und Missionare haben können (Mtth. 19, 12; s. andrerseits 1. Kor. 9, 5), oder



49 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

wegen besonderer Veranlagung, Abneigung gegen das Geschlechtsleben, oder we-

gen mangelnder Gesundheit, bei der die Erzeugung gesunder, lebenskräftiger Kin-

der nicht möglich ist, vollends bei ansteckender Krankheit. Im letzten Falle ist ohne

Frage die Enthaltung vom Geschlechtsverkehr Pflicht, selbstverständlich niht bloß

vom ehelichen, sondern auch vom außerehelichen, der ja ohnehin unchristlich ist.

Ein gesundes, kräftiges Volks- und Gemeindeleben und rechte Erziehung ist ohne

die  Grundlage  gesunden Familienlebens  nicht  denkbar;  Anstaltserziehung  bleibt

Notbehelf. Ein solches muß deshalb jedem Stand und Beruf ermöglicht sein. Alles

was dies hindert: Übermäßige Ausnutzung der Arbeitskräfte, unzureichende Ent-

lohnung, ungesunde und überfüllte Wohnungen, Boden-, Miets- und Geldwucher,

der  durch  gemeinnützige  Unternehmungen  erschwert,  Wirtshausleben,

Trunksucht, Geschlechtskrankheiten, und alles was die Unzucht und Schamlosigkeit

fördert: der sittliche Schmutz in Litteratur und Kunst, auf Theater- und Lichtspiel-

bühnen, Bordellgelegenheit, Kupplertum – alles das muß mit größtem Nachdruck

bekämpft werden, vom Staate mit seinen Mitteln, von der Kirche mit ihren Mitteln.

Beide haben daran gleich hohes Interesse und gleich ernste Pflicht. Und alle Berufs-

klassen sollten gemeinsam für diesen Kampf sich einsetzen, statt mit einander zu

hadern und einander zu erbittern. Jeder Beruf hat zwar das Recht, seine Interessen

zu vertreten. Aber die Formen, in denen jetzt zumeist der Klassenkampf geführt

wird, sind höchst unwürdig. Sie wären unmöglich, wenn auf beiden Seiten christli-

che Gesinnung oder auch nur Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und Wohlwolen das

Verhalten bestimmte. Armut und Verkommenheit sind gewiß oft eigene Schuld,

aber durchaus nicht immer; und wo es der Fall ist, muß die christliche Barmherzig-

keit doch zu retten suchen, was zu retten ist. Der Neid [55] und Haß der Minderbe-

mittelten ist gewiß unchristlich, zuweilen wohl auch ein künstliches Erzeugnis par-

teifanatischer oder geschäftsmäßiger Verhetzung. Aber er wird nicht schwinden,

wenn nicht  zuvor  der  ebenso  unchristliche Hochmut  und Geiz  der  Bevorzugten

schwindet. Und mehr noch als schäbiger Geiz, unersättliche Habgier, rücksichtslo-

ser Geschäftsbetrieb und protziger Luxus erbittert eine geringschätzige, hochmüti-

ge Behandlung. Je höher einer steht oder zu stehen meint, desto größer ist seine

Verantwortung, und im Bewußtsein derselben sollte er desto demütiger sein. Und

je bevorzugter einer ist, desto mehr hat er Ursache, dankbar zu sein und voranzu-

gehen in der Friedfertigkeit und Brüderlichkeit. Jak. 2, 1-9. Die Abhängigen und Die-

nenden müssen dagegen anerkennen, daß der Unternehmer nicht bloß für sich,

sondern zugleich für alle seine Angestellten Gelegenheit zum Verdienst schafft, und

daß die geistige Arbeit und die Sorge und Verantwortung der leitenden Personen

auch Arbeit ist und ihres Lohnes wert (vgl. Luk. 10, 7; 1. Kor. 9, 11-14), ja oft mehr

Kraft verzehrt als körperliche Arbeit. Es kann auch nicht alles gleich gemacht wer-

den. Begabung, Geschick, Kenntnisse, Erfahrung und Fleiß sind überall verschieden;

deshalb werden auch Erfolg und Entlohnung stets verschieden sein. Aber es sollte

nicht sein, daß die einen schlemmen und die andern darben. Und auch die geistige



50 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Arbeit muß geschützt werden, damit nicht z. B. der Erfinder hungert, während der Ausnut-

zer Millionär wird. Die Gütergemeinschaft der ersten Christen zu Jerusalem hat sich nicht

bewährt; das Verkaufen der Äcker, der Nahrungsquelle, und Verteilen des Erlöses führte

zur Verarmung der Gemeinde, so daß Paulus für sie sammeln mußte.

Das Christentum verheißt weder ein Leben in fauler Üppigkeit des Reichtums, noch billigt

es ein arbeitsscheues Bettlertum der Armut. Vielmehr soll jedermann, solange ers vermag,

sein selbstverdientes Brot essen, statt andern zur Last zu fallen, und wenn ihm ein übriges

zufällt, den notleidenden helfen, statt es unnütz zu vergeuden oder nutzlos aufzuhäufen.

1. Thess. 4, 11.12; 2. Thess. 3, 10-12; Eph. 4, 28. Über das A. T., das in der Arbeit eine Stra-

fe der Sünde sah, führt das Christentum hinaus zu der höheren Auffassung, die in der Ar-

beit einen Segen sieht, ein Mittel, [56] Gesundheit und Kräfte zu stählen, und es für Freu-

de erachtet, etwas gutes und nützliches zu schaffen und seinen Mitmenschen damit zu

dienen, auch eigenes Leid dadurch zu überwinden.

Mit Almosen, die doch immer etwas demütigendes für den Empfänger haben, so nötig sie

zur Stillung der größten Not oft sind, wird die soziale Frage nicht gelöst, auch mit Kran-

ken-, Invaliden-, Alters- und Erwerbslosenversicherung noch nicht, so zweckmäßig sie auch

sein mögen. Erst wenn jeder gesunde, kräftige Mann die Möglichkeit hat, mit ehrlicher Ar-

beit, sei es Hand- oder Kopfarbeit, sich und seiner Familie ein menschenwürdiges Dasein

zu erringen – wozu nicht bloß das Nötige an Nahrung, Kleidung und Wohnung, sondern

auch „Zeit und Kraft zur Pflege des seelischen Lebens“ gehört – erst dann wird der soziale

Friede wiederkehren und werden beide, Unternehmer und Arbeiter, rechte Freude an ih-

rer Tätigkeit haben. Auch die Unternehmer: weil sie dann erst ein gutes Gewissen haben

und zuverlässige, willige Leute finden, die aus eigenem Interesse das Unternehmen för-

dern.

Unterordnung ist notwendig. Ein gemeinsames Werk kann nicht gedeihen, wenn alle be-

fehlen wollen; je größer es ist, desto weniger. Die gemeinsamen Siedelungen früherer und

neuester Zeit z. B. sind meistens gescheitert an dem Eigenwillen, Unverstand und Unfleiß

von Mitgliedern. Auch das Christentum hat den Unterschied zwischen Herr und Knecht,

Frau und Magd, Regierenden und Gehorchenden, Führenden und Folgenden nicht aufge-

hoben. Tit. 2, 9.10; Kol. 3, 22 – 4, 1. Aber es hat die Herren gelehrt, sich selbst nicht höher

zu achten denn als begnadigte Sünder vor Gott, andererseits auch in den Dienenden ihre

Brüder und Schwestern, Kinder des einen himmlischen Vaters zu sehen und zu ehren. In

überaus feinsinniger und zartfühlender Weise legt Paulus dies dem Philemon ans Herz (s.

den Brief). Und indem das Evangelium den Dienenden diesen höchsten Adel, den der Got-

teskindschaft gab, und sie lehrte, in der treuen Pflichterfüllung einen Gottesdienst zu se-

hen, hat es sie innerlich befreit von dem Gefühl der Erniedrigung durch ihre irdische Be-

rufsstellung. Jede, auch die allerniedrigste Arbeit, hat ihren Wert als Dienst zum Gedeihen

der Gesamtheit, und ist demgemäß zu ehren, um so höher, je härter sie ist. Vgl. 1. Kor. 12,

14-26.





52 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

[57] Nur muß eben auf beiden Seiten dieses christliche Bewußtsein leben. Daß es so

selten geworden ist,  das ist  die letzte Ursache der erschreckenden Vertiefung der

Kluft zwischen den Berufsklassen. So tut es doppelt not, mitzuhelfen, mitzukämpfen

u. mitzubeten, daß Gottes Reich komme auf Erden.

Die Christen der ersten Jahrzehnte haben erwartet, daß die Herrschaft Gottes und

seines Christus auch äußerlich bald in die Erscheinung treten werde. „Freuet euch!

Der Herr ist nahe“ – so tröstet Paulus sich und seine Gemeinden in den Verfolgungs-

nöten (Phil. 4, 5). Mit dem hoffnungsvollen Maràn athâ d. h. unser Herr kommt (1.

Kor. 16, 22 vgl. 11, 26 u. Offb. 22, 20) schloß auch die älteste uns bekannte (nachapo-

stolische)  Abendmahlsliturgie.  Aber  sie  haben auch gewußt,  daß sie  Jahr  und Tag

nicht bestimmen konnten und daß zuvor  das Evangelium allen  Völkern verkündet

werden müsse (Mrk. 13, 10.32), ohne freilich die Weite der Aufgabe überblicken zu

können. Die es nicht erlebten, starben in der Hoffnung, daß sie daheim sein würden

bei ihrem Herrn, der ihnen vorangegangen war zu seinem Gott (2. Kor. 5, 8; Phil. 1,

21.23; Joh. 14, 1-2). Und sein Gott war ja auch der ihre geworden; der neue Geist, der

ihnen gegeben war, ihr neues Leben aus Gott konnte nicht vergänglich sein, war ih-

nen ein Unterpfand der Hoffnung (2. Kor. 5, 5; Röm 8, 14-17; Joh. 10, 27.28). Das war

ein lichteres Ziel als das schattenhafte Dasein in der Unterwelt, von dem das Altertum

sich erzählte und vor dem auch den frommen Israeliten noch graute. „Nicht dankt dir

die Unterwelt, nicht preist dich der Tod; nicht harren, die in die Gruft hinabgestieben,

auf deine Treue“ – so betete noch der König Hiskia (Jes. 38, 18; vgl. Ps. 6, 6).

Die Verfasser der Neutestamentlichen Schriften wußten auch alle noch nichts von je-

nem Zwischenzustande: dem „Fegefeuer“ der alexandrinischen Theologen und der

römischen Kirche, jenem läuternden Straffeuer für nicht vollendete Seelen, und erst

recht nichts von den päpstlichen Ablässen32 und priesterlichen Seelenmessen, die aus

ihm befreien sollen gegen allerlei außer der Beichte zu leistendende kleine Genugtu-

ungen, wie z. B.  [58] Rosenkranz und andere Gebetsformeln, viele Male wiederholt

(dem Verbote Matth. 6, 7 zum Trotz), Geldopfer (s. dagegen ApG. 8, 20), Almosenge-

ben, kirchliche Stiftungen, Fasten, Wallfahrten zu Bildern und Reliquien von Heiligen

oder gar nach Rom oder Jerusalem. Kann etwa durch solche äußerliche Zeremonien

und Werke gottlose und lieblose Gesinnung, die eigentliche Sünde und der andern

Sünden Wurzel (Mtth. 15, 19), wieder gut gemacht werden)? Wenn aber Gott durch

Jesus Christus die Sünder mit sich versöhnt, von ihrer Gewissensnot befreit hatte, sie

an seine unendliche freie Gnade und Güte glauben ließ: wie konnten sie so kleinlich

32 Ablaß ist das Erlassen zeitlicher Sündenstrafen auf Erden oder im Fegefeuer. Man erhält z. B.

100 Tage Ablaß jedesmal, wenn man andächtig betet: „Mein Jesus, Barmherzigkeit!“ oder 300

Tage Ablaß jedesmal, wenn man betet: „Süßes Herz Mariä, sei meine Rettung!“ – 100 Tage Ab-

laß bedeutet Erlaß so vieler zeitlicher Strafen als man abbüßen würde, wenn man ebenso viele

Tage lang den alten Kirchensatzungen Buße täte. Welch äußerliches, juristisches und geschäfts-

mäßiges Wesen zeigt sich in diesem Abzählen und Aufrechnen! 



53 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

sein zu meinen, daß sie sein großes Heilandswerk durch ihre kleinen Wer-

ke, durch Erfüllung solcher Priestergebote ergänzen müßten? – Hatte Gott

ihnen vergeben, so hatte er ganz vergeben, auch die wirkliche, persönliche

Schuld, auch große Schuld (Paulus z. B. nennt als solche seine Verfolgung

der Christen) und nicht etwa bloß die Erbschuld (die nach römischer Theo-

logie durch die Taufe getilgt sein soll); hatte Gott sie zu seinen rechten, lie-

ben  Kindern  angenommen,  dadurch  auch  in  ihnen  die  rechte  Liebe  er-

weckt, so hatten sie auch ein Anrecht auf das Vaterhaus. Ihr Gott war nicht

wie ein altrömischer Richter oder ein deutscher Rechtsanwalt, sondern der

himmlische Vater Jesu Christi: er verlangte nicht, daß sie zuvor alle einzel-

nen Sünden abbüßten, welches unmöglich war (s.  Luk. 18, 9-14; 23, 43;

Mtth.  18,  21ff).  Gewiß  wollten sie  das etwa anderen angetane Unrecht

nach Möglichkeit wieder gut machen und neues Unrecht meiden, ja ihre

Reue über die Sünde und ihre Dankbarkeit für die unverdiente Gnade er-

weisen durch doppelten Eifer im Gutestun, wie Zachäus Luk. 19, 1-10. Au-

ßerdem mußten sie sich sagen, daß die natürlichen folgen der Sünde nicht

ausbleiben können („alle Schuld rächt sich auf Erden“),  denn sie dienen

nach Gottes Ordnung zur Warnung und Erziehung der Menschheit. Aber

nichts mehr, weder Tod noch Leben, weder gute noch böse Mächte, weder

Gegenwärtiges noch Zukünftiges, konnte sie scheiden von der Liebe Got-

tes, die ihnen in ihrem Herrn, Jesus Christus, Wirklichkeit geworden war

(Röm. 8, 31-39).

Seine Verrichter und Feinde aber schließen sich selber von seiner Gemein-

schaft  aus  und  damit  von  der  Gemeinschaft  mit  Gott;  denn  der  letzte

Grund ihrer Feinschaft ist doch, daß sie nicht wollen ihre böses Wesen er-

kennen und sich davon befreien [59] lassen (Joh. 3, 17-21; 5, 42; 1. Joh. 1,

8-10).  Diejenigen,  zu denen das Evangelium noch nicht  gekommen war,

sind deshalb nicht verdammt. Sie sind nach dem Maß ihrer Erkenntnis zu

beurteilen. Denn sonst gehörten ja auch ein Abraham, ein Mose, ein Elia

und alle  anderen Frommen vor  und außer der Christenheit  zu den Ver-

dammten, was schon durch Luk. 16, 23; 9, 30; 12, 47.48 ausgeschlossen ist.

Die erste Christenheit hat in der Drangsal der Verfolgungen das Kommen

ihres Herrn in Herrlichkeit, die Vollendung seines Reiches herbeigesehnt.

Aber sie hat auch gewußt, daß dieses Reich die innere Umwandlung der

Menschen,  neue  Herzen,  neuen  Sinn  zur  Voraussetzung  hatte,  folglich

nicht durch Ungeduld und äußere Mittel sich herbeizwingen ließ. Die Welt-

geschichte hat es bestätigt: weder Kreuzzüge noch Ketzertribunale, weder

politische noch soziale Revolutionen, weder monarchische noch demokra-

tische Tyranneien haben der Menschheit die Glückseligkeit, das Reich der

Gerechtigkeit, des Friedens und der Güte gebracht; auf diesen Wegen hat

imme rnur eine Ungerechtigkeit die andere, eine Bedrückung die andere



54 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

abgelöst. Und äußeres Glück, Reichtum und Wohlleben hat, wenn die Charakter-

festigkeit fehlte, sowohl im Völker- wie im Einzelleben sittlichen Niedergang und

damit bald den Verfall gebracht. Auch verfeinerte Bildung und schöngeistiges Ge-

nießen schützt davor nicht und führt die Menschen nicht zum Frieden mit sich

selbst und unter einander, wenn sie im Grunde ihres Wesens Egoisten und zucht-

los bleiben. Werden die Gegensätze zwischen Reich und Arm, Herrschenden und

Dienenden zu schreiend, so droht ein jäher, gewaltsamer Ausgleich; Revolutionen

gleichen den Fiebererscheinungen des kranken Körpers, sind ein Anzeichen unge-

sunder Zustände, die nicht rechtzeitig erkannt und bekämpft sind. Und der Fie-

berhitze folgt nicht immer die Genesung: Die blindwütenden Mächte der Zerstö-

rung arbeiten schneller als die besonnen aufbauenden Kräfte; die Aufpeitscher

der Leidenschaften finden leichter Gehör als die Stimmen der Gerechtigkeit, der

Einsicht und der Mäßigung.

Aber hat nicht auch das Christentum versagt? Haben nicht christliche Herren und

christliche Völker die Schuld furchtbarer Verfolgungen und Bedrückungen, Kriege

und Revolutionen auf sich geladen? – Weit gefehlt! Nicht das Christentum hat

versagt,  sondern diejenigen, die mit Unrecht sich Christen nannten, bloße Ge-

wohnheitschristen oder Heuchler waren oder einer Karikatur, einer Verzerrung

des Christentums anhingen.

[60] Christliche Völker gibt es überhaupt noch nicht, sondern nur einige Christen

in diesen Völkern. Oftmals wollten übrigens die Urheber des Unheils  gar nicht

Christi Jünger heißen, waren vielmehr – offen oder heimlich – seine Feinde. Auch

jetzt fordern große Gruppen die Abschaffung des Christentums, weil es mit ihrer

falsch verstandenen Menschenwürde, ihrer Selbstvergötterung unvereinbar sei

oder weil es den Klassenhaß und -kampf und die gesellschaftliche Zügellosigkeit,

den Kampf gegen die Ehe nicht erlaube, womit sie freilich dem Christentum ein

gutes, sich selbst ein schlimmes Zeugnis ausstellen.

Aufwärts kann die Menschheit nur gehen, wenn sie den rechten Führern folgt,

denen, die ihre Führeraufgabe richtig und rechtzeitig erkennen und selbstlos er-

füllen, ihr Führen und Regieren nicht als ein Mittel zur Befriedigung persönlicher

Wünsche oder einseitiger Parteiinteressen betrachten, sondern als einen Dienst

an der Gesamtheit,  insbesondere an denen, die sich selbst nicht führen, nicht

schützen und aufrichten können. Durch die rechten Männer, die christlichen Cha-

raktere, muß der rechte Geist auch in die Sitte, in die Gesetzgebung, in die Ver-

waltung, in die Lebens- und Arbeitsgemeinschaft der Berufsklassen und in der

Verkehr zwischen den Völkern kommen, ohne daß die äußeren Formen überall

die gleichen zu sein brauchen. Erst schwache Anfänge sind hie und da vorhanden.

„Das Gesetz Christi: einer trage des andern Last“ – gilt aber uns allen, nicht bloß

den Herrschenden. „Dabei wird jedermann erkennen, daß ihr meine Jünger seid“,

sagt der Herr, „so ihr Liebe unter einander habt“ – und: „Selig sind, die reines



55 Johannes Plass   ·   Wovon hat Jesus Christus seine Jünger befreit?

Herzens sind, denn sie werden Gott schauen.“ Paulus faßt es zusammen in die Mahnung: „Ein jeglicher sei gesinnt wie Jesus Christus auch war.“ 33 Darum wollen wir weiter bitten mit dem tapfe-

ren und frommen Ernst Moritz Arndt:

„O Gottes Geist und Christi Geist, der uns den Weg zum Himmel weist, Ach hier ist alles Staub und Nacht, die Wahn und Sünde trübe macht;

der uns die dunkle Erdennacht durch seine Lichter helle macht; ach hier ist alles Not und Tod, geht uns nicht auf dein Morgenrot;

du Hauch, der durch das Weltall geht als Gottes stille Majestät, das Morgenrot der bessern Welt, das wie ein Strahl vom Himmel fällt,

du aller Lichter reinstes Licht, erleucht uns Herz und Angesicht! als Gottes Macht und Gottes Lust durchblitzt die kranke Menschenbrust.

Komm, leuchte mit dem Gnadenschein hell in die weite Welt hinein! O Gottes Geist und Christi Geist, der uns wie Kinder beten heißt,

Komm, mach uns in der Finsternis des lichten Himmelswegs gewiß! der uns wie Kinder glauben heißt, o komm, o komm, du heilger Geist!“

Anhang

Sechs Randbemerkungen, die im Text von Johannes Plaß

im Querformat am Rand seiner Ausführungen stehen

und zum Teil spätere Einfügungen in seinen Text darstel-

len, zum Teil aber auch aus Anmerkungen bestehen, wer-

den hier um der besseren Lesbarkeit willen noch einmal

um 90 Grad gedreht wiedergegeben:

1. S. 8, ab drittletzte Zeile: „... als zusammenfassender,

schützender Rahmen...“

2. S. 14, Anm. 13, ab Zeile 4: „... nicht von dem allgemei-

nen Satz aus: ...“

3. S. 20, gesamte Anm. 18: „Außerordentliche Begabung

durch Annahme der Zeugung ohne Mannes Zutun ...“

4. S. 28, Einfügung in Zeile 2-10: „Diese Predigt vom ge-

kreuzigten König“ bis „... zum Siege seines Geistes zu

verwandeln. Aber Jesus war sich dessen klar bewußt,“

5. S. 40, gesamte Anm. 26: „Daneben wurden in der

alten Kirche auch ...“

6. S. 55, gesamte Anm. 33: „Das ist es, was uns und 

unsere Kirche ...“

33 Das ist es, was uns und unserer Kirche immer und vor allem

not tut: solche Gesinnung und ihr Erweis im Leben. Darauf

allein – nicht auf Einförmigkeit in den Kirchenverfassungen,

Gottesdienstordnungen und Lehrdefinitionen – kann und muß

sich auch die Einmütigkeit der Christen gründen, um die der

Apostel Phil. 2, 1-5 und 1. Kor. 1-4 u. 12-13 so ernst und herz-

beweglich ringt.


